Prismas

Revista de historia intelectual

2005



Anuario del grupo Prismas
Programa de Historia Intelectual
Centro de Estudios e Investigaciones
Universidad Nacional de Quilmes

Prismas

Revista de historia intelectual
N° 9 /2005



Universidad Nacional de Quilmes
Rector: Daniel Gomez
Vicerrector: Jorge Flores

Centro de Estudios e Investigaciones
Director: Carlos Altamirano

Programa de Historia Intelectual
Director: Oscar Terdn

Prismas
Revista de historia intelectual
Buenos Aires, afio 9, No. 9, 2005

Consejo de direccion
Carlos Altamirano
Adrian Gorelik
Jorge Myers

Elias Palti

Oscar Teran

Editor: Adrian Gorelik
Secretario de redaccion: Alejandro Blanco
Editores de Reseiias y Fichas: Martin Bergel y Ricardo Martinez Mazzola

Comité Asesor

José Emilio Burucua, Universidad Nacional de San Martin

Roger Chartier, Ecole de Hautes Etudes en Sciences Sociales
Frangois-Xavier Guerrat, Université de Paris I

Charles Hale, Iowa University

Tulio Halperin Donghi, University of California at Berkeley
Martin Jay, University of California at Berkeley

Sergio Miceli, Universidade de Sdo Paulo

José Murilo de Carvalho, Universidade Federal do Rio de Janeiro
Adolfo Prieto, Universidad Nacional de Rosario/University of Florida
José Sazbon, Universidad de Buenos Aires

Gregorio Weinberg, Universidad de Buenos Aires

En 2004 Prismas ha obtenido una Mencién en el Concurso “Revistas de investigacién
en Historia y Ciencias Sociales”, Ford Foundation y Fundacién Compromiso.

Diserio original: Pablo Barragdn
Realizacion de interiores y tapa: Silvana Ferraro

Precio del ejemplar: 15$

Suscripcién internacional: 2 afios, 40$

A los colaboradores: los articulos recibidos que no hayan sido encargados
serdn considerados por el Consejo de direccién y por evaluadores externos.

La revista Prismas recibe la correspondencia,

las propuestas de articulos y los pedidos de suscripcién en:

Roque Sdenz Pena 180 (1876) Bernal, Provincia de Buenos Aires.
Tel.: (01) 365 7100 int. 155. Fax: (01) 365 7101

Correo electrénico: historia@ungq.edu.ar



Indice

Articulos

11

De la historia politica a la historia intelectual: reactivaciones y renovaciones,
Carlos Altamirano

19 Temporalidad y refutabilidad de los conceptos politicos, Elias J. Palti
35 Fuegos cruzados. Estética vanguardista e ideologia conservadora
en Retrato do Brasil de Paulo Prado, Alejandra Mailhe
51 Roger Bastide, intérprete del Brasil: africanismos, sincretismo
y modernizacion, Fernanda Aréas Peixoto
71 La circulacién internacional de las ideas de José Carlos Maridtegui,
Fernanda Beigel
Argumentos
91 El elemento estético de las representaciones historicas, Johan Huizinga
Dossier
Catdlicos en el siglo: politica y cultura
111 Presentacion, Roberto Di Stefano
119 La prensa catélica y sus lectores en Buenos Aires, 1880-1920, Miranda Lida
133 La opinién politica de los catélicos y la cuestién nacional. 1880-1910,
Lilia Ana Bertoni
141 La relacién entre los Circulos de Obreros y los sectores patronales
en las dos primeras décadas del siglo XX, Maria Ester Rapalo
155 La construccién de la Iglesia Catdlica argentina como actor politico
y social, 1930-1960, Susana Bianchi
165 Sobre el criollismo catélico. Notas para leer a Leonardo Castellani, Lila Caimari
187 Atilio Dell’Oro Maini y los avatares de una generacion de intelectuales
catélicos del centenario a la década de 1930, Fernando J. Devoto
205 La experiencia de los Circulos Obreros en el Brasil, Jessie Jane
217 Sociabilidades de los laicos en el catolicismo en la Argentina.

Un recorrido socio-histérico, Veronica Giménez Béliveau



229 Neo-integralismo, denuncia profética y Revolucién en la trayectoria
del Movimiento de Sacerdotes para el Tercer Mundo, Claudia Touris
241 Aristocratismo de la salvacién. El catolicismo “liberacionista”
y los Montoneros, Luis Miguel Donatello
259 La Iglesia argentina durante el “Proceso” (1976-1983), Martin Obregon
Lecturas
273 Sartre en la historia intelectual, José Sazbon
283 Entre la Kulturkritik y los Estudios culturales: un debate contempordaneo
entre Francis Mulhern y Stefan Collini, Jorge Myers
Resenas
293 Martin Jay, Campos de fuerza. Entre la historia intelectual
v la critica cultural, por Marfa del Carmen Cabrero
296 Ernesto Galli della Loggia, L’identitd italiana, por Oscar Terdn
301 Aimer Granados Garcia y Carlos Marichal (comps.), Construccion
de las identidades latinoamericanas. Ensayos de historia intelectual
(siglos XIX y XX), por Adridn Celentano
303 Hugo Cancino (coord.), Los intelectuales latinoamericanos
entre la modernidad y la tradicion, siglos XIX y XX, por Elias José Palti
306 Beatriz Colombi, Vigje intelectual: Migraciones y desplazamientos
en América Latina (1880-1915), por Alvaro Fernandez Bravo
309 Gustavo Sord, Traducir el Brasil. Una antropologia de la circulacion
internacional de las ideas, por Florencia Garramufio
312 Heloisa Pontes, Destinos Mistos. Os criticos do grupo Clima
em Sdo Paulo 1940-1968, por Flavia Fiorucci
315 Gonzalo Aguilar, Poesia concreta brasilefia: las vanguardias
en la encrucijada modernista | Poesia concreta brasileira:
As Vanguardas na Encruzilhada Modernista, por Rail Antelo
319 Fernando Devoto y Nora Pagano (eds.), La historiografia académica
y la historiografia militante en Argentina y Uruguay, por Martin Bergel
322 Paula Alonso (comp.), Construcciones impresas. Panfletos, diarios
y revistas en la formacion de los estados nacionales en América Latina,
1820-1920, por Inés Rojkind
327 Alejandra Laera, El tiempo vacio de la ficcion. Las novelas argentinas
de Eduardo Gutiérrez y Eugenio Cambaceres, por Claudia Roman
331 Graciela Silvestri, El color del rio. Historia cultural del paisaje del Riachuelo,
por Silvina Quintero
335 Federico Neiburg y Mariano Plotkin (comps.), Intelectuales
y expertos. La constitucion del conocimiento social en Argentina,
por Diego Pereyra
340 Diego Armus, Disease in the History of Modern Latin America.

From Malaria to Aids, por Ricardo Martinez Mazzola



Fichas

347

Libros fichados: F. Fistteti, Comunidad / R. Paredes, Pasaporte a la utopia /

J. Fernandez Vega, Las guerras de la politica / R. Salvatore (comp.), Culturas
Imperiales / J. C. Chiaramonte, Nacion y Estado en Iberoamérica / O. Terdn
(coord.), Ideas en el siglo / S. McGee Deutsch, Las derechas / B. Subercaseaux,
Historia de las ideas y de la cultura en Chile / P. Artundo, Mario de Andrade e a
Argentina / E. Romano, Revolucion en la Lectura / G. Siracusano, El poder de los
colores | C. Mayo, Porque la quiero tanto / R. Di Stefano, El piilpito y la plaza /
V. Blengino, La zanja de la Patagonia / P. Bruno, Travesias intelectuales de Paul
Groussac 'y Paul Groussac / M. 1. Tato, Viento de fronda / S. Bianchi, Historia de
las religiones en la Argentina / M. Z. Lobato (ed.), Cuando las mujeres reinaban /
N. Mutsuki, Julio Irazusta / A. Gorelik, Miradas sobre Buenos Aires / N. Avaro

y A. Capdevila, Denuncialistas / C. Suasnédbar, Universidad e Intelectuales

Obituarios

361
364
366

Noé Enrique Tandeter, 1944-2004, José Emilio Buruciia
Jorge Rivera, 1935-2004, Mirta Varela
Eduardo Archetti, 1943-2005, Alejandro Grimson



Articulos

Prismas

Revista de historia intelectual
N° 9 /2005



De la historia politica
a la historia intelectual

. . . *
Reactivaciones y renovaciones

Carlos Altamirano
Universidad Nacional de Quilmes / Universidad de Buenos Aires / CONICET

B asta observar la actual proliferacion de la literatura histérica sobre ciudadania, republi-
canismo, desarrollo del sufragio o surgimiento de una esfera publica en los paises de
América Latina para afirmar que la historia politica ha vuelto.! Sé que no hago ningin des-
cubrimiento con esta aseveracion, pues se trata de un hecho reconocido. La historia politica,
por cierto, no es una novedad en nuestros paises. Sin embargo, estrictamente no se trata del
simple retorno a una practica historiogréfica ya largamente transitada. Tampoco de la proyec-
cion de una escuela o de una corriente historiografica determinada. Podria hablarse de una re-
fundacidén de la historia politica, pero sin la hegemonia de un modelo. Lo que puede obser-
varse son mds bien convergencias e intersecciones de preocupaciones que no proceden de una
sola fuente de inspiracion tedrica. Ahora bien, el renacimiento de la historia politica ha acti-
vado —o se ha aliado con la activacidon de— otros modos de interrogar el pasado, como la his-
toria de las élites y la historia intelectual.

En lo que sigue quiero darle un desarrollo mds argumentado a estas pocas y simplifica-
doras afirmaciones.

En tanto forma historiografica, como sabemos, la historia politica no es novedosa en Amé-

rica Latina: data del siglo XI1X. En los paises latinoamericanos de la segunda mitad del si-
glo XIX, saber historia era —como escribié José Luis Romero— “tener opinién acerca del pro-
ceso de constitucion del pais o, mejor aun, participar en alguna medida en el arduo proceso
de definicién de la nacionalidad. Porque ésta era, en el fondo, la motivacion sustancial de la
pasién que suscitaban los estudios histéricos”.? Romero pensaba antes que nada en las obras
de los fundadores de la historiografia latinoamericana: Domingo F. Sarmiento, Bartolomé Mi-
tre, José Victorino Lastarria, Diego Barros Arana, Daniel O’Leary, José Luis Mora. Nacida

* Ponencia presentada en el Coloquio Internacional “América Latina: historia, realidades y desafios”, organizado
por el Posgrado de Estudios Latinoamericanos de la Universidad Auténoma de México.

! Puede leerse un amplio y razonado panorama de esta literatura histérica en Hilda Sabato, “On Political Citizenship
in Nineteenth-Century Latin America”, The American Historical Review, vol. 106, N° 4, octubre de 2001.

2 José Luis Romero, “Los puntos de vista: historia politica e historia social”, en Situaciones e ideologias en Lati-
noameérica (Ensayos compilados por Luis Alberto Romero), Buenos Aires, Sudamericana, 1986, p. 15.

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 11-18



bajo el signo de la conjuncién entre liberalismo e historicismo roméntico, esa historia politi-
ca tenfa en general como objeto el relato de la nacién. Es decir, el relato de la formacion y el
surgimiento de un sujeto colectivo, el pueblo-nacion (argentino, o chileno, o colombiano o
mexicano), que se desplegaba pese a obstdculos y errores, afirmando una personalidad nacio-
nal distintiva.

Las luchas politicas —tema casi exclusivo de esas obras— se inscribian en las luchas por la ci-
vilizacién contra la barbarie; pero se inscribian sobre todo en la lucha contra el autoritarismo,
la ignorancia, el dogmatismo [...]. Aun la lucha por la juridicidad era una lucha por la liber-
tad, en un dmbito social en el que el viejo autoritarismo colonial habia sido heredado por cau-
dillos y dictadores surgidos de las guerras civiles que siguieron en casi todos los paises a la
Independencia.’

El hilo de la historia, que era el de la libertad y el progreso, podia romperse aqui y alld, pero
siempre se regeneraba y reanudaba su marcha. El Estado nacional, ordenado segtn los prin-
cipios del constitucionalismo liberal, era (o debia ser) el corolario y la expresioén de esa per-
sonalidad preexistente.

Cuando en el tdltimo tercio del siglo XIX los razonamientos y las nociones de la “ciencia
social” positivista se incorporaron al bagaje intelectual de las élites, la actitud de éstas respec-
to de esa narrativa histérica liberal fue haciéndose mds recelosa. La permanencia del caudi-
llismo y de la violencia politica, vistos como lastres de la herencia hispdnica o reflejos de la
constitucién racial de los pueblos de “nuestra América”, fue volviendo mds cautos los diag-
nésticos sobre la marcha de las republicas hispanoamericanas. Pero la interpretacion del pa-
sado no perdid el eje politico nacional. La marcha de nuestros paises podia aparecer mds len-
ta y torpe que el modelo ofrecido por la América sajona, pero ella, de todos modos, no
escapaba a las leyes del progreso o, mds bien, a las leyes de la evolucion, concepto que le dio
a la idea de progreso las garantias de la ciencia. Dentro de ese mismo cuadro intelectual po-
sitivista, la sociedad podia ser pensada como un organismo —‘un ser vivo”, como decia el me-
xicano Justo Sierra, que “crece, se desenvuelve y se transforma”—,* pero ese organismo era
un organismo nacional y el relato de su evolucién seguia siendo el relato de un ser nacional.

El desgaste de la historia politica en América Latina comenzara en el siglo XX y el pri-
mer agente critico de esa concepcién serd el marxismo. Aunque en algunos paises la entrada
del materialismo histdrico fue casi contemporanea con el ingreso de la sociologia positivis-
ta,’ su propagacion continental es indisociable de la Revolucién Rusa de 1917. El canon in-
terpretativo del marxismo, como se sabe, cambia el centro de interés del andlisis histérico,
desplazdndolo del dominio politico al de la estructura econdmica y las relaciones de clase co-
rrespondientes a esa estructura. Los conflictos politicos debian ser descifrados a la luz de es-
tas dimensiones, entendidas como fundamentos ultimos —la “base real”, como decia Marx—
de la vida social. Los Siete ensayos de interpretacion de la realidad peruana (1928), de José

3 José Luis Romero, “El liberalismo latinoamericano”, en Situaciones e ideologias en Latinoamérica (Ensayos
compilados por Luis Alberto Romero), cit., Parte I, p. 160.

4 Justo Sierra, Evolucion politica del pueblo mexicano, Caracas, Biblioteca Ayacucho, 1977, p. 264.

3 Ya en una conferencia de 1898, “La teorfa cientifica de la historia y la politica argentina”, el socialista Juan B.
Justo expone una vision de la historia nacional en clave marxista.

12



Carlos Maridtegui, fueron el primer resultado relevante de este método de andlisis. La idea de
“nacionalizar” el marxismo para fundar una estrategia politica adecuada al tipo de sociedad
que eran las latinoamericanas alimentd la produccién historiogréfica inspirada en el materia-
lismo histérico. Sélo a titulo de ejemplos de esta veta, recordemos los libros que el marxista
argentino Rodolfo Puiggrés publico en la primera mitad de la década de 1940 (entre otros: De
la colonia a la revolucion, Los caudillos de la revolucion e Historia econdmica del Rio de la
Plata) y los del brasilefio Caio Prado Jr., Formagcdo do Brasil contempordneo e Historia eco-
nomica do Brasil, editados en los mismos afios.

La historia econdmica y social encontrard nuevos paradigmas e incitaciones intelectuales
en la segunda mitad de los afios de 1950 y, sobre todo, en la década siguiente, lo que no hara
sino consumar la pérdida de prestigio de la historia politica dentro de la disciplina. Se trataba
de un giro del pensamiento historiografico generalizado en el mundo, y América Latina no fue
ajena a ese giro. Algunos de los paradigmas eran afines (o al menos compatibilizables) con los
esquemas conceptuales del materialismo histérico, como las lecciones que procedian de la lla-
mada escuela francesa, identificada con la empresa de los Annales. La sociologia de la moder-
nizacion y la problemadtica del desarrollo econémico, por su parte, obrarian como estimulos o
como desafios para el ejercicio de la interpretacion histérica. El andlisis marxista, a su vez, li-
berado del corsé estalinista después de 1956, se habia hecho mds abierto al contacto con otras
corrientes. Eric Hobsbawm recordaria, mds de veinte afios después, ese periodo en que la re-
lacién entre la izquierda marxista de varios paises y los Annales fue “amistosa y cooperativa”.f
Se habl6 entonces de nueva historia. “En contraste con la historia que privilegiaba el andlisis
de las instituciones y de la vida politica, la nueva se interesa por casi todos los dmbitos de pa-
sado. Si la historia tradicional tenia por cometido la narracién de los acontecimientos, la mds
reciente se ejercita en el andlisis de las estructuras y la explicacién.”’

Tres sectores de la historia econdmica latinoamericana polarizarian el interés de la in-
vestigacidn historiografica de este periodo: la economia colonial, la estructura de la economia
rural, en particular la “hacienda” —y su naturaleza, capitalista o no—y la insercion de los pai-
ses de la region en el mercado capitalista mundial en el dltimo tercio del siglo X1X. La emer-
gencia de una importante generacién de estudiosos latinoamericanos estd ligada con los lo-
gros de la historia econdmica y social, que despegd de hecho el cultivo académico de la
disciplina del modelo de la patria.®

En este cuadro, reconfigurado por la nueva historia, que se queria cientifica, analitica y
atenta a las estructuras de larga duracion, la historia politica no dejé de hacerse. Pero se la
identificaria como historia tradicional, interesada en las grandes figuras y los sobresaltos de
la vida politica y militar, impresionista y narrativa —historia meramente “acontecimental”, pa-
ra emplear el lenguaje de la historiografia francesa, o, retomando las palabras de Hilda Saba-
to, rama arcaica y menor de la labor historiografica—. “Arcaica, porque se la asociaba con la
histoire événémentielle; menor, porque su objeto de estudio, la politica, debia explicarse a
partir de otras dimensiones de lo social que la determinaban en tltima instancia.”® Es decir,

6 Eric Hobsbawm, “La historia britdnica y los ‘Annales’”, en Sobre la historia, Barcelona, Critica, 1998, p. 185.

7 Enrige Florescano, Historia de las historias de la nacion mexicana, México, Taurus, 2002, p. 437.

8 Sélo como ilustracién, indico algunos titulos representativos: Haciendas, latifundios y plantaciones en América La-
tina [1975], al cuidado del historiador mexicano Enrique Florescano; Portugal e Brasil na crise do antigo sistema
colonial (1777-1808) [1979], del brasileio Fernando A. Novais; El sistema colonial en la América espaiiola [1991].
9 Hilda Sabato, “La politica argentina en el siglo XIX: notas sobre una historia renovada” (mimeo).

13



no se trataba del modo en que se practicaba la historia politica, sino de que la politica misma
carecia de un espesor propio, por decir asi.

I’ [Como dije al comienzo, la historia politica ha vuelto a retomar sus derechos en los tlti-
A mos diez, quince afios aproximadamente. También para América Latina se podrian usar
las palabras que Jacques Julliard utilizé para registrar el cambio en el campo de la historio-
graffa francesa a mediados de la década de 1970: “en la actualidad, la ilusién de que se po-
dria hacer desaparecer el universo politico sustituyéndolo por aquello que se supone camufla,
es una ilusién ya disipada”.!° Lo cual, como es obvio, reconfigura el paisaje que evoqué ré-
pidamente poco antes. Pero la historia politica no reclama sus derechos haciendo suya la 6p-
tica de un paradigma que declara la caducidad de los otros en nombre de un modelo historio-
gréfico tnico. Tal como la veo en el ejercicio de la produccién historiografica latinoamericana
que ha inspirado en los dltimos afios, la historia politica aparece renovada en sus enfoques y
en sus preocupaciones, pero sin la pretension de deslegitimar los otros modos de cultivar la
disciplina, las especialidades més o menos vecinas. Mds aun: no pretende ignorar lo que sus
explicaciones deben a los conocimientos que producen sus vecinos o lo que pueden aprender
de ellos. ;Por qué, después de todo, el esfuerzo de comprensién de una coyuntura no podria
cruzar el andlisis del acontecimiento con los factores del tiempo largo de las estructuras? La
historia politica se reivindica como un punto de vista entre otros, sin ambicién de historia to-
tal, pero sin renunciar a una perspectiva globalizadora, ni creer tampoco que para responder
a sus preguntas y sus problemas basta la luz que arrojan la historia econémica o la historia so-
cial. No cree, en otras palabras, que los hechos politicos se descifren simplemente en otras es-
feras de la sociedad, sobre el supuesto de que ellos no serian mds que el reflejo directo o en-
mascarado de los hechos que se registran en esas esferas. ;Por qué una coyuntura econémica
y social lleva en unos casos a una revolucion y en otros no? Si la historia politica reclama un
punto de vista propio es porque entiende que preguntas como éstas no pueden ser respondi-
das sino en su propio dominio.

El renacimiento del interés en la historia politica en América no podria disociarse, por
cierto, de las desventuras politicas del subcontinente. Pienso particularmente en la experien-
cia de los regimenes autoritarios sufrida por los paises del Cono Sur, y en la reflexién sobre
las condiciones y las adversidades de la democracia que esa experiencia provoco en el espa-
cio de las élites intelectuales (el exilio fue en muchos casos el contexto de esa reflexion). De
todos modos, la reaparicién de la historia politica no se explica simplemente como un eco de
debates ajenos a la disciplina, ni se trata de un fendmeno exclusiva ni singularmente latinoa-
mericano. Se trata de una tendencia que es activa hoy en la historiografia occidental. La ex-
plicacién de este hecho no es seguramente simple, pues conjuga razones de diferente orden.
Pero no quisiera internarme en un laberinto de causas y motivos del que después no estoy se-
guro de poder salir. Asi que me limitaré a indicar los motivos mds frecuentemente sefialados
como factores o condiciones que hicieron posible ese renacimiento.

El factor intelectual que ante todo salta a la vista es la erosion de la credibilidad en los
grandes paradigmas unitarios de explicacién del mundo social —funcionalismo, marxismo, es-

10 Jacques Julliard, “La politica”, en Jacques Le Goff y Pierre Nora (comps.), Hacer la historia. Nuevos enfoques,
Barcelona, Laia, 1979, vol. 11, p. 240.

14



tructuralismo—. Suele mencionarse sobre todo la crisis del marxismo, por la relevancia politica
de su declinacion como foco de inspiracién ideoldgica. Sin embargo, si se trata de caracterizar
el estado actual de las ciencias sociales, el agotamiento de los otros paradigmas no resulta me-
nos indicativo, pues tanto el funcionalismo como el estructuralismo fueron vistos, en diferentes
momentos de la segunda mitad del siglo XX, como centros conceptuales en torno de los cuales
era posible construir un sistema general para las ciencias sociales. Para recordar la relevancia
que el programa asumié durante unos veinticinco afos, basta remitir al célebre articulo de Fer-
nand Braudel de 1958, sobre la “larga duracién” y la alianza entre historia y ciencias sociales.
En este texto Braudel tenia como interlocutor a Claude Lévi-Strauss, a quien citaba como a nin-
glin otro autor, por lo general aprobatoriamente, y cuando polemizaba no lo hacia para disentir
con la orientacién del proyecto estructuralista, sino para defender la importancia de la “dura-
cién” y, con ella, de la historia, en el marco del programa esbozado por Lévi-Strauss.!!

El retroceso de esos modelos socio-histéricos como fuente de inspiracion intelectual o,
simplemente, la conclusién de que no era posible unificar en torno de ellos la labor de las
ciencias sociales ni, por lo tanto, la de la historia, tuvo dos efectos basicos. Por un lado, legi-
tim¢ la pluralizacién de los modos o puntos de vista para interrogar e investigar el pasado;
por el otro —en conexidn con la pluralizacién de los puntos de vista—, le ha quitado sustento a
la idea de un campo disciplinario fundamental respecto de los otros. En conclusién, si hay
mds de un foco de la historia, ;cémo no reconocer en la politica a uno de ellos?

Podriamos decir que asistimos al surgimiento de una nueva historia politica en América
Latina, siempre que no asociemos sus manifestaciones con el auge de un paradigma. Habria
que destacar, por cierto, el poder de irradiacién que han tenido algunas investigaciones histé-
ricas, como las de Maurice Agulhon, Pierre Rosanvallon y, en el drea del subcontinente, las del
historiador hispanoamericanista Frangois Xavier-Guerra. Sin embargo, aunque como fuente de
sugerencia la gravitacion de estos autores es innegable, resultaria dificil definirlos como por-
tadores o expresiones de un paradigma. Tampoco podria conectarse la reactivacién actual de
la historia politica con el ingreso de una nueva generacion de historiadores, puesto que varios
de quienes sobresalen hoy en el cultivo del nuevo terreno se iniciaron y escribieron anterior-
mente obras importantes en el campo de la historia social, como los argentinos José Carlos
Chiaramonte e Hilda Sabato. Hasta donde alcanzo a ver, en sintesis, creo que deberia hablar-
se de preocupaciones convergentes en torno de la historia politica, sobre la convicciéon com-
partida de que la agitada e inestable existencia de nuestras reptiblicas, desde el siglo XIX has-
ta el presente, no puede esclarecerse sélo con la ayuda de la historia econdmica y social. No
pienso que esta nueva historia surja con la promesa de resolver todos los enigmas, aunque tal
vez pueda resolver algunos.

I’ [T Quiero destacar un rasgo de la nueva historia politica: la atencién que presta a los len-
A 1 guajes politicos. ;De qué hablaban esos personajes histdricos, no importa si eran no-
torios, oscuros o anénimos, cuando decian, por ejemplo, “nacién”, “ciudadano” o “pueblo”,
en proclamas, constituciones, documentos, periddicos, libros, es decir, en esa masa de escritos

1 Fernand Braudel, “La larga duracién”, en Historia y ciencias sociales, Madrid, Alianza Editorial, 1968. Sobre el
periplo del programa estructuralista, véase el informado libro de Francois Dosse, Histoire du structuralisme, Parfs,
La Découverte, 1992.

15



por los que circulaba la palabra publica en el siglo XIX? Seguramente nunca se ha sido tan
consciente como en la actualidad tanto de la historicidad del conjunto nocional entretejido en
los lenguajes politicos modernos, como de la equivocidad de nociones que remiten a mds de
un sistema de referencia, por lo cual alojan a menudo diferentes capas temporales de sentido.
Una y otra vez, Frangois-Xavier Guerra ha subrayado la importancia de esta polisemia para la
inteligibilidad de los debates y los conflictos politicos del pasado hispanoamericano:

El ciudadano y la nacién son dos de las mayores novedades del mundo moderno, dos figuras
intimamente ligadas con la soberania en el mundo latino [...]. Pero ni uno ni otro son reali-
dades simples que se pueden captar de manera univoca, sino conceptos complejos con atribu-
tos miiltiples —y a veces contradictorios— que cambian segiin los momentos y los lugares.'?

Este giro, que podriamos llamar “hermenéutico”, manifiesto en el valor critico que se conce-
de al lenguaje con que los actores atribuyen sentido a la accién, a las fuerzas en presencia y
al combate politico mismo, refleja ciertamente los progresos que la historiografia europea y
norteamericana han experimentado en las tdltimas décadas respecto de su propia historia po-
litica, incluyendo la de los conceptos de esa historia. El punto de vista de la nueva historia
comporta la rehabilitacion de la palabra del actor histérico —como se dice: toma en serio la
palabra del actor—, no porque suponga que éste se halla en posesion de la verdad o del senti-
do de su accion, sino porque esa verdad o sentido no puede ser aprehendida sin referencia a
esa palabra. Como ha escrito Marcel Gauchet: “Para captar retrospectivamente lo que los
hombres ignoran acerca de la historia que hacen, la via mds segura es escrutar lo mds cerca
que sea posible la historia que ellos piensan estar haciendo”.!3

La relevancia otorgada al lenguaje politico no implica la ignorancia del mundo social,
sus restricciones y sus efectos. No se trata de propiciar lo que Pierre Clastres decia del andli-
sis estructuralista de los mitos: un discurso elegante, a veces muy rico, que no habla de una
sociedad. Pensar, analizar, interpretar las representaciones acerca del orden social sin reducir-
las a la condicidn de eco o disfraz de datos o estructuras que, de otro modo (esto es, sin el ro-
deo de los discursos) podrian, por decirlo asi, tocarse con las manos, no implica sustraer los
mitos, las ideologias —como se quiera llamar a la forma simbdlica del caso—, de su espacio de
produccién e invencidn. Esas representaciones no se engendran ni flotan en el vacio social.
No obstante seria dificil hablar en general, o sea independientemente del tipo de sociedad de
que se trate, del modo en que ellas se aferran a las articulaciones del mundo social, uniendo,
separando, disponiendo, en fin, en un orden de sentido las relaciones de autoridad, la division
social del trabajo, las categorias de sexo o de edad, las asimetrias de casta o de clase, etc. En
términos generales, solo puede postularse que si bien la naturaleza de esas relaciones no se
reduce a las significaciones que se entretejen con ellas, las significaciones son parte constitu-
tiva de su naturaleza.

Como es ya demasiado evidente a esta altura de la exposicidn, este giro pone a la histo-
ria politica en comunicacién con la historia de las significaciones. Empleo esta denominacién

12 Frangois-Xavier Guerra, “El soberano y su reino. Reflexiones sobre la génesis del ciudadano en América Lati-
na”, en Hilda Sabato (coord.), Ciudadania politica y formacion de las naciones. Perspectivas historicas de Améri-
ca Latina, México, Colegio de México-FCE, 1999, p. 33.

13 Marchel Gauchet, “L’élargissement de 1’objet historique”, en Le Débat, enero-febrero de 1999, N° 103, p. 142.

16



hospitalaria para abarcar con ella no sélo las expresiones de lo que llamamos habitualmente
pensamiento, sea o no politico, sino también las figuraciones de lo imaginario. El historiador
brasilefio José Murilo de Carvalho nos proporciona un ejemplo inmediato y claro de esta co-
municacion entre historia politica e historia de las significaciones, en los trabajos que creyo
necesario escribir después de su libro sobre la implantacion de la reptiblica en el Brasil. Con-
cluido éste, dice, comenzaron a asaltarlo algunos interrogantes:

(Se habia consolidado el nuevo régimen apenas sobre la base de la fuerza del acuerdo oli-
garquico? ;No hubo, como ocurre casi siempre, intentos de legitimacién que lo justificasen,
si no ante la totalidad de la poblacidn, al menos ante los sectores politicamente movilizados?
En caso positivo, ;cudl fue ese esfuerzo, cudles las armas usadas y cudles los resultados?'4

A partir de estas preguntas, Murilo de Carvalho explora lo que denomina “la batalla en torno
de la imagen del nuevo régimen”, una batalla que se libra por el imaginario popular entre de-
finiciones rivales de la republica. Los datos que tendrd como materia de sus andlisis no serdn
unicamente los hechos de discurso, sino también rituales, simbolos, alegorias.

Desde hace un tiempo algunos hemos comenzado a utilizar el término “historia intelec-
tual” para designar este campo de estudios, que tiene una larga y rica tradicién en América La-
tina. En un articulo publicado en 1986, el historiador Jaime Jaramillo Uribe sefialaba que la
historia intelectual, entendida y practicada como historia de las ideas, representaba, junto con
la historia econémica y social, la otra zona de desarrollo de la investigacién del pasado en
nuestros paises. Su foco de irradiacién era México y sus comienzos remitian a la labor peda-
gbgica de José Gaos, pero sobre todo a la amplia produccién de Leopoldo Zea. El tema de la
identidad latinoamericana y el de los avatares de la conciencia de esa identidad en el dominio
de las ideas y la cultura han sido las preocupaciones centrales de esta linea historiografica en
que junto con el de Zea sobresalen los nombres de Arturo Ardao, Arturo Roig, Ricaurte Soler.

Mids o menos en contacto con la historia politica, la historia intelectual conoce también
una reactivacion en los dltimos afios. Esta reactivacién no se halla en continuidad con la tra-
dicién que acabo de mencionar, y sus practicantes no hacen suya la afanosa bisqueda de la
identidad latinoamericana y sus formas de conciencia. Hay nuevas perspectivas en el andlisis
histérico de las significaciones, y en un reciente trabajo de Aimer Granados Garcia y Carlos
Marichal puede hallarse un sintético estado de la cuestion en América Latina. Remito a esa titil
introduccién para no repetir lo que ya expuse en otro lugar acerca de la orientacién que podria
tomar la historia intelectual "> Quisiera, en cambio y para concluir, referirme a otra 4rea de in-
vestigacion, también conectada tanto con la historia politica como con la historia intelectual.
Hablo de Ia historia de los intelectuales.

Las élites culturales han sido actores importantes de la historia de América Latina.
Obrando como mediadores entre la “reptiblica internacional de las letras” y las condiciones y
tradiciones locales, esas élites desempefiaron un papel decisivo no sélo en el dominio de las

14 José Murilo de Carvalho, La formacién de las almas. El imaginario de la Repiiblica en el Brasil, Buenos Aires,
Editorial de la Universidad Nacional de Quilmes, 1995, p. 15.

15 Carlos Altamirano, “Ideas para un Programa de Historia Intelectual”, en Prismas, N° 3, Buenos Aires, Editorial
de la Universidad Nacional de Quilmes, 1999.

17



ideas, el arte o la literatura del subcontinente, es decir, de las actividades y las producciones
reconocidas como culturales, sino también en el de la historia politica. Si se piensa en el si-
glo XIX, no podrian describirse adecuadamente ni el proceso de la Independencia, ni el drama
de nuestras guerras civiles, ni la construccién de los estados nacionales, sin referencia al pun-
to de vista y la accién de los letrados, los doctores, los intelectuales. El vasto cambio social y
econdmico que posteriormente, en el dltimo tercio del siglo XIX, incorpor a los paises latinoa-
mericanos en la drbita de la modernizacién capitalista, recluté sus profetas y “legisladores”,
para usar la denominacién de Zigmunt Bauman, entre esos circulos ilustrados. En el siglo XX
la situacién y el papel de las élites culturales varié de un pais al otro, segtin las vicisitudes de
la vida politica nacional, la complejizacion creciente de la estructura social y la ampliacién de
la gama de los productores y los productos culturales. Pero, hablando en términos generales,
hemos tenido, como en otras partes del mundo, hombres de letras aplicados a la legitimacion
del orden e intelectuales criticos del poder, vanguardias artisticas y vanguardias politicas sur-
gidas de las aulas universitarias. E1 APRA, creado en 1924 por un lider del movimiento estu-
diantil peruano, Haya de la Torre, es sélo el ejemplo mds logrado, pero no el tnico, de esas
vanguardias que estimuld a lo largo de América Latina el movimiento de la Reforma Univer-
sitaria. Por dltimo, ;no han sido también parte de nuestra vida publica las instituciones carac-
teristicas de la intelligentsia, desde las comunidades cientificas a las formas de expresion tipi-
cas de la accidn intelectual, como las revistas y los movimientos literarios?

Sin embargo, no contamos con una historia de estos grupos, de sus asociaciones y sus for-
mas de accidn, de los espacios de la vida intelectual, de sus debates y de las relaciones entre
“poder secular” y “poder espiritual”, para hablar como Auguste Comte. Hay excelentes estudios
sobre casos nacionales, por cierto, y el Brasil y México son los paises que llevan la delantera
en este terreno. Creo que la reactivacion de la historia intelectual como de la historia politica
pueden ayudar a fertilizar esa zona abandonada hasta ahora que es la de una historia social y
politica de nuestras élites culturales. Christophe Charle observa a propésito de los intelectuales
en la Europa del siglo XIX que el estudio social de éstos fue ganando su lugar a medida que se
hacia mas compleja la definicién de las jerarquias y las dindmicas sociales que ofrecian los his-
toriadores.!® La observacién es pertinente igualmente para América Latina, de la que tenemos
también, por obra de sus historiadores, soci6logos y antrop6logos, una imagen de sus divisio-
nes y jerarquias sociales crecientemente compleja. Pero afiadiria, contra la inclinacién a una re-
duccién sociologista del andlisis y la explicacion, que una historia que tome en cuenta la diver-
sidad de formas que adopto la accién de los intelectuales a lo largo de dos siglos unicamente
puede ser fruto de la colaboracién de estudiosos de diferentes disciplinas, desde la historia po-
litica a la historia de la literatura latinoamericana, pasando por la sociologia de la cultura y la
historia de las ideas.

No creo que la investigacion de esas élites sea un tributo obligado a una concepcién eli-
tista de la historia. No se trata de volver a contar el relato épico de los héroes civilizadores, ni
de invertir ese relato para alimentar el género opuesto, el del proceso a los intelectuales. Una
historia social y politica de los actores de la cultura y de las pricticas culturales, de sus deba-
tes y sus espacios de sociabilidad, tiene los medios para escapar a esa disyuntiva. O

16 Christophe Charle, Les intellectuels en Europe au XIX siécle, Paris, Seuil, 1996.

18



Temporalidad vy refutabilidad
de los conceptos politicos

Elias J. Palti

Universidad Nacional de Quilmes / Universidad Nacional de La Plata / CONICET

El cambio producido en esta rama de la historiograffa en las dos décadas
pasadas puede caracterizarse como un movimiento que lleva de enfatizar
la historia del pensamiento (0, mds crudamente, “de ideas”) a enfatizar al-
go diferente, para lo cual “historia del habla” o “historia del discurso”,
aunque ninguno de ellos carece de problemas o resulta irreprochable, pue-
den ser los mejores términos hasta ahora hallados.

J. G. A. Pocock, Virtue, Commerce and History.

n un articulo reciente, Terence Ball discute la tesis de la esencial refutabilidad (contesta-

bility) de los conceptos.' Siguiendo el apotegma de Nietzsche de que “sélo lo que no tie-
ne historia es definible”, los sostenedores de dicha tesis aseguran que el sentido de los con-
ceptos medulares del discurso ético, politico y cientifico nunca puede fijarse de un modo
definitivo; es decir, que “no hay ni puede haber criterios comunes compartidos para decidir
qué cuenta en estética por ‘arte’ o en politica por ‘democracia’ o ‘igualdad’”.? Esta tesis, afir-
ma Ball, resulta especialmente atractiva para los historiadores, puesto que aporta una clave
para comprender el cambio conceptual, de un modo, ademads, valorativamente neutral. Desde
esta perspectiva, ninguna teoria politica podria afirmarse como superior o més verdadera que
cualquier otra. De hecho, segiin confiesa, €l mismo la compartié por mucho tiempo, hasta que
empez6 a descubrir sus deficiencias.?

En primer lugar, dice, conlleva una falacia metodolégica, puesto que parte del hecho
contingente de que ciertos conceptos han sido histéricamente refutados (contested) para ex-
traer de alli una ley universal acerca de la naturaleza de los mismos. Por otro lado, tiene, ade-
mds, implicaciones éticas negativas, dado que si no hubiera forma de fijar el sentido de los
conceptos politicos fundamentales, si cada uno pudiese interpretarlos a su manera, la idea
misma de comunidad se volveria inconcebible.

! Al respecto, véase William Connolly, The Terms of Political Discourse, Princeton, Princeton University Press, 1983.
2 Terence Ball, “Confessions of a Conceptual Historian”, Finnish Yearbook of Political Thought, 6,2002, p. 21.

3 El prélogo a Conceptual Change and the Constitution, que Ball escribe junto con Pocock, es, de hecho, uno de
los alegatos mds elocuentes en favor de dicha tesis. Cf. J. G. A. Pocock y Terence Ball (comps.), Conceptual Change
and the Constitution, Lawrence, Kansas University Press, pp. 1-12.

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 19-34



Si los conceptos constitutivos del discurso politico, y, por lo tanto, de la vida politica, son
efectivamente esencialmente refutables, entonces no podria haber lenguaje moral comtin o 1é-
xico civico, y, por ende, comunicacion, y por ende comunidad —incluso siquiera esperanza de
establecer y mantener una comunidad civica—. Si la tesis de la refutabilidad esencial fuera
cierta, entonces el discurso politico, y por lo tanto la vida politica, se tornaria imposible, y
exactamente por las mismas razones que la civilidad y la vida social es imposible en el es-
tado de naturaleza imaginario y solipsista de Hobbes: cada individuo es una ménada, radi-
calmente desconectada de cualquier otro individuo en la medida en que habla una suerte de
lenguaje privado de su propia factura. Dado que estos lenguajes individuales no pueden tra-
ducirse o entenderse mutuamente, cada hablante es forzosamente un extrafio y un enemigo
para los demds.*

En ultima instancia, afirma, la tesis mencionada tiene consecuencias autoritarias. En caso de
que surgieran desacuerdos respecto del sentido de conceptos tales como “poder”, “libertad”,
“justicia”, etc., el entendimiento mutuo se lograria inicamente por dos medios: la conversién
o la coercion; “y presumiblemente aquellos que no puedan ser convertidos deben ser coaccio-
nados (excluidos, silenciados, ridiculizados, ignorados, etc.)”.> Segtin veremos, el argumento
de Ball permite establecer una distincién fundamental. Sin embargo, es alli también que se
hacen manifiestas aquellas deficiencias inherentes a la propia historia de “conceptos”, las cua-
les derivan, en dltima instancia, de una nocién de la temporalidad que reduce a ésta a una me-
ra ocurrencia féctica.

La historia de los conceptos y sus aporias constitutivas

Ball senala, en efecto, un punto fundamental, aun cuando la forma en que lo formula no re-
sulte del todo apropiada. Estd claro que afirmar que la tesis de la esencial refutabilidad de los
conceptos conduce a una suerte de solipsismo, volviendo imposible toda forma de comuni-
dad, es exagerado y, en dltima instancia, erréneo. Lo que dicha tesis sefiala es la imposibili-
dad para una comunidad de constituirse plenamente como una totalidad orgdnica, perfecta-
mente integrada y homogénea. Como afirma Pocock, toda sociedad relativamente compleja
alberga pluralidad de c6digos o lenguajes politicos.® Lo cierto es que la tesis de la esencial re-
futabilidad de los conceptos no niega, en principio, la posibilidad de fijar el sentido de los
mismos, aunque afirma si que ello es posible Unicamente dentro de los marcos de una deter-
minada comunidad politica o lingiifstica.’

Asi formulada, los desacuerdos respecto de dicha tesis pierden su apariencia infranquea-
ble. De hecho, Ball no ignora que los conceptos cambian su sentido segin su contexto de
enunciacién. Serfa simplista ver su argumento como proponiendo un llano regreso al tipo de
ahistoricismo propio de la antigua tradicién de historia de “ideas”. El punto de controversia

4 Terence Ball, “Confessions of a Conceptual Historian”, Finnish Yearbook of Political Thought, 6,2002, p. 24.

S Ibid., p. 23.

6 Véase J. G. A. Pocock, “Introduction: The State of the Art”, en Virtue, Commerce, and History, Cambridge, Cam-
bridge University Press, 1991, pp. 1-36.

7 Quien sostuvo esta afirmacién de un modo mds sistemético es Stanley Fish, en su provocativo texto “Is There a
text in this Class?, Cambridge, Mass., Cambridge University Press, 1980.

20



aqui yaceria en otro lado: si es 0 no posible la mutua traductibilidad entre los diversos tipos
de discurso. En todo caso, y si bien las posturas al respecto varfan,® no serfa imposible recon-
ciliarlas, hallar algin término medio aceptable entre los extremos de “llana continuidad” y
“radical inconmensurabilidad”.

No obstante, planteadas las cosas de este modo, se diluye el niicleo de la disputa. Aun
la perspectiva de la imposible traductibilidad mutua de los conceptos sigue siendo una expre-
sion débil de la idea de la indefinibilidad de los mismos de que hablaba Nietzsche. Ball estd
aqui en lo cierto cuando afirma que la tesis mencionada tiene implicita una premisa mds
“fuerte”, que es la que, en dltima instancia, €l rechaza. De acuerdo con la misma, no sélo to-
da fijacion de sentido seria inevitablemente parcial, relativa a un lenguaje particular, sino que,
ademds, serfa siempre precaria. Y ello por causas que remiten menos al contexto histdrico ex-
terno en que se desenvuelven los lenguajes que a razones mucho mds inherentes, intrinsecas
(“esenciales”) a los mismos. Un articulo de Sandro Chignola resulta ilustrativo al respecto.’

En dicho articulo, Chignola distingue dos etapas en el desarrollo reciente de la historia
conceptual italiana. La primera aparece centrada alrededor de Pierangelo Schiera y el Institu-
to Italo-Germdnico de Trento, que en los afios de 1970 renovaron de manera decisiva los en-
foques relativos a la historia constitucional.!® Su modelo interpretativo, de matriz hintzeana,!!
permitio la revalorizacion del elemento lingiiistico en la articulacién de las relaciones politi-
cas, enfatizando asi la necesidad de historizar los conceptos a fin de proceder a una recons-
truccién mds precisa, tipico-ideal, de la experiencia politico-constitucional moderna.

Una segunda vertiente historiografica, identificada con la obra del “Grupo de Investiga-
cién de los Conceptos Politicos Modernos”, dirigido por Giuseppe Duso en el Instituto de Fi-
losofia de la Universidad de Padua, habrd, sin embargo, de ir mds alld, reformulando el sen-
tido de la propia historia conceptual.'? Segtin afirma esta escuela, para descubrir el sentido de
las categorias politicas modernas no basta con trazar largas genealogias conceptuales, anali-
zando los distintos sentidos que adoptaron los conceptos, e historizar sus usos. Lo que se re-
quiere es, ademads, una tarea de “critica y deconstruccién”. “Si los conceptos politicos moder-
nos poseen una historicidad especifica”, insiste Chingola, entonces “serd posible reabrir la
discusién en torno a ellos y a su intrinseco caracter aporético”.!?

Como vemos, ambas corrientes acuerdan en cuanto a la idea de la temporalidad de los
conceptos. Sin embargo, parten de la base de dos visiones muy distintas de ella. Para la pri-
mera, el postulado de que el sentido de los conceptos no puede fijarse de un modo definitivo
surge del rechazo de los supuestos evolucionistas implicitos en la vieja historia de ideas. Es-

8 Para un punto de vista opuesto al de Fish, véase Mark Bevir, “; Hay problemas perennes en teorfa politica?”’, Res
publica, vI: 11-12, 2003, pp. 7-26.

9 Sandro Chignola, “Historia de los conceptos, historia constitucional, filosoffa politica. Sobre el problema del 1é-
xico politico moderno”, Res publica, V1: 11-12, 2003, pp. 27-67.

10 La ideas historiograficas de esta generacion de autores se encuentran condensadas en Pierangelo Schiera (comp.),
Per una nuova storia constituzionale e sociale, Napoles, Vita e Pensiero, 1970.

11 Bl libro de Schiera, Otto Hintze (N4poles, Guida, 1974) fue clave en la difusién de las ideas histéricas de este l-
timo autor en Italia.

12 Al respecto, véanse AA.VV., Per una storia del moderno concetto di politica, Padua, CLEUP, 1977; Giuseppe Du-
so (ed.), Il potere. Per la storia della filosofia politica moderna, Roma, Carocci, 1999,y La logica del potere. Sto-
ria concettuale come filosofia politica, Roma, Latterza, 1999.

13 Sandro Chignola, “Historia de los conceptos, historia constitucional, filosoffa politica. Sobre el problema del 1é-
xico politico moderno”, Res publica, V1:11-12, 2003, p. 35.

21



ta primera fase en la temporalizacion de los conceptos se propone asi revelar que los cambios
semanticos ocurridos a lo largo del tiempo no siguen un patrén determinado, orientado a la
realizacién de una meta preestablecida: la iluminacidn de la verdadera definicién del concep-
to dado. Sin embargo, la indefinibilidad de los conceptos se encuentra alli asociada atn a fac-
tores de orden estrictamente empirico. Indica una condicién factica, un suceso circunstancial.
Nada impide, en principio, que los conceptos puedan fijar su contenido semantico. No hay na-
da intrinseco a ellos que nos permita anunciar o entender por qué las definiciones estableci-
das devienen inestables y, llegado el momento, sucumben. La historicidad es aqui contingen-
te e inevitable a la vez. Los conceptos, definitivamente, cambian de sentido con el tiempo,
pero la historicidad no les es una dimensién constitutiva. Para decirlo en términos de Ball, los
mismos son siempre refutados, pero eso no significa que sean esencialmente refutables. Des-
de esta perspectiva, si a nadie se le ocurriera cuestionar su significado, el mismo podria sos-
tenerse indefinidamente.

El desarrollo de una perspectiva méds “fuerte” relativa a la temporalidad de los conceptos
supone un desplazamiento de la fuente de la contingencia, su traslado del “contexto externo”
al seno de la propia historia intelectual. En efecto, de acuerdo con esta segunda perspectiva, el
hecho de que los conceptos no puedan establecer su significado no es una comprobaciéon me-
ramente empirica; refiere a una condicién inherente a los mismos. Sefiala el hecho de que sus
contenidos semdnticos nunca conforman un sistema racional y 16gicamente integrado. Quien
mejor definid la misma es Hans Blumenberg, cuando discute la teoria de la secularizacién. Lo
que, para €l, la modernidad hereda de las antiguas escatologias no es ninguna serie de conte-
nidos ideales traducidos en clave secular, sino, fundamentalmente, un vacio. Las cosmovisio-
nes cristianas no aportardn respuestas a la pregunta respecto del sentido del mundo, frente a
la cual, sin embargo, la modernidad no podria permanecer indiferente. En definitiva, los di-
versos lenguajes politicos no son sino otros tantos intentos de llenar significativamente ese
vacio, tratar de asir, tornar inteligible, crear sentidos a fin de hacer soportable un mundo que,
perdida toda idea de trascendencia, no puede, sin embargo, dejar de confrontar lo impensable
para aquéllos: la radical contingencia (“irracionalidad”) de los fundamentos de todo orden se-
cular; en fin, de la “esencial refutabilidad” de las categorias nucleares de todo discurso ético
o politico moderno.

Esto implica que, aun en el caso improbable —y, en el largo plazo, definitivamente im-
posible— de que no mute el sentido de un concepto, éste continuard siendo, de todos modos,
siempre refutable, por naturaleza. Encontramos asi una interpretacion diferente de la mdxima
de Nietzsche: no se trata de que los conceptos no puedan definirse de un modo determinado
porque histéricamente cambian su sentido, sino a la inversa: los mismos cambian su sentido
porque no pueden definirse de un modo determinado. No obstante, para comprender por qué
toda fijacion de sentido es constitutivamente precaria, debemos reconstruir un entero campo
semantico, ir mds alld de la historia de conceptos en la direccién hacia una historia de los len-
guajes politicos. Recrear un lenguaje politico conlleva no sélo la tarea de trazar cémo los con-
ceptos cambiaron su significado a lo largo del tiempo, sino también, y fundamentalmente, la
de comprender qué les impedia alcanzar su completitud semdntica, descubrir aquellos puntos
de fisura que le eran inherentes.

Esto es, mds precisamente, lo que, en su conferencia inaugural en el Collége de France,
Pierre Rosanvallon llama “una historia conceptual de lo politico”. Segun afirma alli, la visién
formalista, tipico-ideal, que ve las formaciones conceptuales como sistemas autocontenidos y

22



I6gicamente estructurados, esconde un impulso normativo que desplaza el objeto histérico
particular para recolocarlo en un sistema de referencias ético-politicas. De esta forma, dice,
deja escapar, precisamente, la “cosa misma” de lo politico, que es, asegura, su esencia aporé-
tica. El argumento de Ball es una buena muestra de los impulsos normativos que subyacen a
las perspectivas débiles de la temporalidad de los conceptos politicos. La idea de Rosanva-
llon de una “historia conceptual de lo politico” lleva a invertir su argumento al respecto. No
seria realmente la imposibilidad de fijar el sentido de conceptos politicos lo que haria la po-
litica imposible. Por el contrario, si el significado de conceptos tales como los de justicia, de-
mocracia, libertad, etc. pudiera establecerse de un modo objetivo, la politica perderia ipso fac-
to todo sentido. En tal caso, la resolucién de los asuntos publicos deberia confiarse a los
expertos. No habria lugar, en fin, para las diferencias legitimas de opiniones al respecto; s6-
lo existirfan quienes conocen esa verdadera definicién y quienes la ignoran.

El punto, en palabras de Rosanvallon, no es “buscar resolver el enigma [de la politica
moderna] imponiéndole una normatividad, como si una ciencia pura del lenguaje o del dere-
cho pudiera indicar a los hombres aquella solucién razonable a la cual no tendrian otro reme-
dio que adecuarse”, sino de “considerar su cardcter problemético” a fin de “comprender su
funcionamiento”.'* Y ello conlleva una reformulacién fundamental de los modos de abordar
la historia politico-intelectual. Segin sefala: “El objetivo no es ya solamente oponer banal-
mente el universo de las practicas con el de las normas. De lo que se trata es de partir de las
antinomias constitutivas de lo politico, antinomias cuyo cardcter se revela unicamente en el
transcurso de la historia”.!3

Encontramos aqui, expuesta en forma condensada, una segunda formulacién de la natu-
raleza de los desacuerdos entre ambas corrientes. Mientras que la primera de ellas sitda la
fuente del estigma de la temporalidad que tifie a los conceptos en la brecha ineliminable en-
tre las normas y las practicas concretas, para la otra, ello resulta de antinomias constitutivas
de la politica. La fuente externa de la temporalidad (la distancia entre normas y pricticas) re-
mite, en Ultima instancia, y hace manifiesta aquella otra forma de temporalidad alojada en el
interior de las formaciones conceptuales. Asi reformulada, la controversia cambia su natura-
leza (en ultima instancia, el ndcleo del desacuerdo entre estas dos escuelas refiere a la defini-
cién del propio desacuerdo). La misma no refiere ya a diferencias situadas en un mismo ni-
vel de realidad, las cuales podrian, por lo tanto, ser formuladas en términos de méds o menos.
No hay ya aqui término medio posible. En suma, las dos corrientes que Chignola observa en
el desarrollo reciente de la historia intelectual italiana ilustrarian una oscilacién caracteristica
en la historia conceptual, segiin hoy se la practica. Mientras que la primera devuelve a ésta a
una situacién en la que bordea con la vieja tradicion de historia de ideas,'® 1a segunda trasla-
da la disciplina a un terreno completamente nuevo y distinto, abre un horizonte a lo que ca-
bria mas propiamente llamar una historia de los lenguajes politicos.

Como la intervencién de Ball muestra claramente, por detrds de la primera de las pers-
pectivas analizadas se puede descubrir la persistencia del tipo de aspiraciones normativistas

14 Pierre Rosanvallon, Por una historia conceptual de lo politico, Buenos Aires, FCE, 2003, pp. 41-42.

15 Ibid., p. 43.

16 Un buen ejemplo de esta convergencia espontdnea entre esta forma de comprender la historia conceptual y la mds
tradicional propia de la historia de ideas se encuentra en Irmline Veit-Brause, “The Interdisciplinarity of History of
Concepts. A Bridge Between Disciplines”, History of Concepts Newsletter, 6, 2003, pp. 8-13.

23



propias de los enfoques tipicamente filoséficos a las creencias del pasado. La historia intelec-
tual latinoamericana del siglo XIX nos ofrece algunos ejemplos de las consecuencias para la
investigacion histdrica de la persistencia de estos impulsos normativistas. En definitiva, co-
mo veremos, los mismos llevan a reducir las controversias del pasado relativas al significado
de los conceptos politicos meramente a una serie de lamentables malentendidos del sentido
de la politica moderna, impidiendo asi captar la naturaleza dltimamente dilemadtica de las
cuestiones a las que los autores pasados debieron confrontarse.

La revolucion historiografica de Guerra y sus limites

En la revalorizacion del papel de la dimension simbdélica en los procesos histéricos en la his-
toriografia latinoamericana, la obra de Francois-Xavier Guerra marca un hito fundamental.!”
Guerra rescatarfa asi a la historia intelectual local de la postracién a la que la habia conduci-
do la vieja escuela de historia de “ideas” organizada en torno de la obra de Leopoldo Zea y la
llamada “filosoffa latinoamericana”. Como se comprueba en su libro Modernidad e indepen-
dencia,'® esta perspectiva més atenta a las alteraciones ocurridas en los vocabularios politi-
cos, aplicadas al siglo XIX temprano, permite reformular de un modo crucial las visiones re-
lativas a la crisis de independencia.

En primer lugar, Guerra rompe con el esquema de las “influencias ideoldgicas”. Lo que
desencadena la mutacién cultural que analiza no es tanto la lectura de libros importados co-
mo la serie de transformaciones que alteran objetivamente las condiciones de enunciacion de
los discursos. Como sefala, la convergencia con Francia en el nivel de los lenguajes politicos
“no se trata de fendmenos de modas o influencias —aunque éstos también existan— sino, fun-
damentalmente, de una misma légica surgida de un comin nacimiento a la politica moderna
[la “modernidad de ruptura”]”.!” Guerra descubre asi un vinculo interno entre ambos niveles
(el discursivo y el extradiscursivo). El “contexto” deja de ser un escenario externo para el de-
senvolvimiento de las “ideas”, y pasa a constituir un aspecto inherente a los discursos, deter-
minando desde dentro la I6gica de su articulacién. Y esto conduce al segundo desplazamien-
to que produce.

En segundo lugar, Guerra conecta las transformaciones conceptuales con alteraciones
producidas en el nivel de las pricticas politicas asociadas con la emergencia de nuevos dmbi-
tos de sociabilidad y sujetos politicos. Los desplazamientos semanticos observados cobran
sentido en funcién de sus nuevos medios y lugares de articulacion, los cuales no preexisten a
la propia crisis politica sino que surgen s6lo como resultado de la misma, y que permiten la
conformacién de una incipiente “esfera publica”.

En tercer lugar, lo antedicho abre las puertas a Guerra para superar el dualismo entre tra-
dicionalismo espafiol y liberalismo americano. Como €l muestra claramente, se traté de un

17 “El lenguaje —asegura— no es una realidad separable de las realidades sociales, un elenco de instrumentos neu-
tros y atemporales del que se puede disponer a voluntad, sino una parte esencial de la realidad humana.” Cf. Fran-
¢ois-Xavier Guerra y Annick Lempériere (comps.), Los espacios piiblicos en Iberoamérica. Ambigiiedades y pro-
blemas. Siglos xviii-xix, México, FCE, 1998, p. 8.

18 Francois-Xavier Guerra, Modernidad e independencias. Ensayos sobre las revoluciones hispdnicas, México,
FCE, 1993.

19 Ibid., p. 370.

24



proceso revolucionario tnico, que abarcaba de conjunto al Imperio, y tenia su epicentro, pre-
cisamente, en la peninsula, que es la que se vio, de hecho, més directamente impactada por la
crisis del sistema mondrquico.

En cuarto lugar, esta perspectiva replantea las visiones respecto de los modos de inscrip-
cion de las guerras de independencia en América Latina en el marco de la llamada “era de las
revoluciones democrdticas”, y las peculiaridades de la modernizacion hispanica (que Guerra
incluye dentro de la categoria de “modernidad de ruptura”). Su rasgo caracteristico serd, de
forma mds notable en las provincias ultramarinas —menos directamente afectadas por las no-
vedades introducidas en Cddiz— una conjuncién de modernidad politica y arcaismo social que
se expresa en la hibridez del lenguaje politico, que superpone referencias culturales moder-
nas con categorias y valores que remiten claramente a imaginarios tradicionales.

En este ultimo punto encontramos, sin embargo, el aspecto mds problemdtico de su en-
foque. Guerra termina alli arribando, por una via distinta de la de Reinhart Koselleck, a su
propia version de lo que éste denomind Sattelzeit (el periodo de ruptura conceptual en cuyo
curso se redefinirian todas las categorias politicas fundamentales, dando lugar a la emergen-
cia de un vocabulario politico moderno). Sin embargo, en Guerra este planteo se resuelve en
una perspectiva dicotémica que opone modernidad y tradicién, como si se tratara de dos to-
talidades coherentes, claramente delimitadas y homogéneas, lo que reinscribe su modelo den-
tro del mismo marco de aproximaciones formalistas que Rosanvallon criticaba.

Dicho esquema interpretativo plantea, en efecto, dos problemas bdsicos. En primer lu-
gar, tiene implicito el supuesto de que en la historia intelectual occidental hubo una tinica mu-
tacion conceptual, que es la que se produjo hacia fines de siglo XVIII, y separa tradicién de
modernidad. Y ello lleva a descartar de antemano la posibilidad de cualquier otra ruptura sub-
siguiente (o precedente). Todo lo que vino después del mencionado quiebre serd agrupado asi
bajo una etiqueta comun: la de “modernidad”. De este modo, se terminan confundiendo for-
maciones conceptuales demasiado heterogéneas entre si como para resultar comprensibles
dentro de una tnica categoria. El segundo problema, mucho mds serio aun, es consecuencia
del anterior. En la medida en que modernidad y tradicion aparezcan como bloques antindmi-
cos perfectamente coherentes y opuestos entre si, las contradicciones en la historia intelectual
serdn vistas necesariamente como resultado de una suerte de asincronia conceptual, la super-
posicién accidental de dos épocas histdricas diversas. Todo lo que se aparte del “tipo ideal”
liberal no puede interpretarse mds que como expresion de la persistencia de visiones tradicio-
nalistas que se niegan obstinadamente a desaparecer (generando asi toda clase de hibridismos
y patologias conceptuales).

El marco explicativo dicotémico en el cual Guerra hace reposar sus andlisis histéricos
(los cuales, sin embargo, exceden decididamente, y no dejan de rebelarse contra dicho mar-
co) esconde, en realidad, una falacia metodolégica, por la cual los términos involucrados
—modernidad y tradicién— dejan de ser categorias histéricas para convertirse en lo que Kose-
lleck llama contraconceptos asimétricos, uno de los cuales se define por oposicién al otro, co-
mo su contracara negativa.’’ Considerados como designando simplemente periodos histéri-

20 Reinhart Koselleck, “The Historical-Political Semantics of Asymmetric Counterconcepts”, en Futures Past. On
the Semantics of Historical Time, Cambridge, Mass., The MIT Press, 1985, pp. 159-197 [traduccidn castellana:
Reinhart Koselleck, “Sobre la semantica histérico-politica de los conceptos contrarios asimétricos”, en Futuro pa-
sado. Para una semdntica de los tiempos historicos, Barcelona, Paidés, 1993, pp. 205-250].

25



cos determinados, no excluyen la presencia de muchos otros. No asi, en cambio, cuando se
convierten en contraconceptos asimétricos, como ocurre, por ejemplo, con democracia y au-
toritarismo. En dicho caso, todo lo que no es moderno es necesariamente tradicional, y vice-
versa. Ambos términos agotan el universo imaginable de lo politico. Y, de este modo, pierden
su cardcter historico para convertirse en suertes de principios transhistéricos que atravesarian
la entera historia intelectual local y explicarian todo su transcurso hasta el presente.

Llegamos asi al nicleo del esquema interpretativo de Guerra. Para €1, lo que la élite go-
bernante latinoamericana fracasé en comprender no es el supuesto sentido eterno de la idea
de democracia —él no cree ya en la existencia de conceptos eternos—, pero si el verdadero sen-
tido de la “democracia moderna”. Este es también el punto en que la perspectiva de Guerra
se vuelve ilustrativa de dilemas tedricos de alcance mds vasto, que no atafien especificamen-
te a la historia intelectual latinoamericana, sino a la disciplina en cuanto tal. En definitiva, por
detrés de la falacia metodolégica antes mencionada podemos descubrir los efectos de la per-
sistencia en ella de impulsos normativistas. Los mismos no son incompatibles con la idea de
la temporalidad de los conceptos. No obstante, a fin de dar lugar a invocaciones ético-politi-
cas sustantivas, la misma debe contener una ambigiiedad. Por un lado, los conceptos han de
ser vistos como contingentes, en el sentido de que su significado cambia a lo largo del tiem-
po y, por lo tanto, la ideas de una época no podrian trasponerse a otra. Sin embargo, por otro
lado, los conceptos no serian concebidos como verdaderamente contingentes en el sentido de
que, considerados en sus propios términos, éstos aparecerfan como perfectamente autoconte-
nidos y autoconsistentes, esto es, como entidades l6gicamente integradas, y no histéricamen-
te articuladas.

Este tltimo supuesto resulta incompatible con la idea de la temporalidad de los concep-
tos s6lo en los marcos de una determinada interpretacion de la misma. Como muestra Chig-
nola en relacién con el caso italiano, la misma supone un desarrollo subsecuente en la trayec-
toria contempordnea de la historia conceptual; marca una segunda fase, la cual conlleva un
trabajo adicional de “critica y deconstruccion”. En definitiva, en la medida en que las forma-
ciones conceptuales se sigan viendo como horizontes autointegrados y autoconsistentes, la re-
caida en el tipo de visiones normativistas propias de la tradicién de filosofia politica resulta
inevitable; los desacuerdos respecto del significado de sus categorias nucleares de un sistema
de pensamiento aparecerdn inevitablemente como expresiones de alguna suerte de malenten-
dido, no como una dimensién constitutiva en ellos.

Resulta significativo, por otro lado, observar que, como mi investigacion sobre el siglo
XIX mexicano muestra, si bien, en su intento de volver inteligible la crisis que se abre inme-
diatamente tras la independencia, los propios actores del periodo se aferraron, en un princi-
pio, al viejo topico de las “ideas fuera de lugar” (que explica las contradicciones halladas al
intento de implantar ideas extrafias a la realidad local), habrian, llegado el momento, de per-
cibir las limitaciones de aquellos modelos interpretativos que sitiian el origen de la historici-
dad de los lenguajes politicos, la fuente de la contingencia y mutabilidad de las formaciones
conceptuales, exclusivamente en el medio de su aplicacién, el “contexto histérico externo”.
A medida que fuera profundizandose la crisis habrian asi de descubrir, azorados, la presencia
de contradicciones que ya no podrian atribuirse a la persistencia de patrones tradicionalistas
heredados de la colonia. El proceso de inscripcion de la temporalidad en el pensamiento po-
litico atravesard entonces un segundo umbral, que traspasard el 4mbito meramente empirico,
para alojarse en el propio concepto. Este comenzard a revelar asi sus aporias inherentes.

26



Trascendencia e inmanencia en el pensamiento liberal-republicano

La definicién de Pocock del “momento maquiavélico” provee la base para la percepcién de
un vinculo interno entre tiempo e historia conceptual. Segtin afirma:

El “momento maquiavélico” [...] es un nombre para el momento en el tiempo conceptualiza-
do en el cual la republica se ve confrontada a su propia finitud temporal, como intentando
mantenerse moral y politicamente estable en un flujo de acontecimientos irracionales, conce-
bidos como esencialmente destructivos de todo sistema de estabilidad secular.?!

Pocock asocia aqui, pues, el surgimiento del republicanismo cldsico con la emergencia de la
idea de la contingencia en la historia (la forfuna). Llegamos asi a una de las claves para com-
prender la diferencia entre ideas y lenguajes politicos. El “lenguaje republicano”, para Pocock,
a diferencia de los “tipos ideales”, no puede definirse segin ningin conjunto de méximas o
principios. El mismo consiste, bdsicamente, de la definicién de un problema. El “momento ma-
quiavélico” designa, en fin, una contradiccidn: el intento de realizar valores universales (tras-
cendentes) por medios seculares finitos (la repiblica), los cuales estdn sujetos, por lo tanto, a
la corrupcién.?? Para decirlo de otro modo, el mismo marca el momento de la irrupcién de la
temporalidad en el discurso politico, el punto en que el pensamiento politico enfrenta la evi-
dencia de la contingencia de todo arreglo institucional secular.

La aplicacion de dicho concepto al caso latinoamericano ayuda a comprender mejor las
vicisitudes por las que atravesé el pensamiento local del siglo XIX. Inversamente, el andlisis
del caso local suscita inevitablemente problemas e interrogantes relativos a aspectos metodo-
l6gicos mds generales que permiten reformular o enriquecer dicho modelo analitico. Segin
intento demostrar en mi estudio titulado La invencién de una legitimidad > la historia del
pensamiento politico mexicano del siglo XIX revela aristas nuevas fundamentales en lo que
llamamos el proceso de inscripcién de la temporalidad en el discurso politico de una época
dada (la insercion en el mismo de un elemento extrafio a su l6gica inmanente y que la dislo-
ca). Como veremos aqui suscintamente, la definicién de Pocock del “momento maquiavéli-
co” engloba y oculta diferencias cruciales en cuanto a los modos de concebir el caricter y la
fuente de la contingencia que amenaza la estabilidad de todo orden mundano. Dicho momen-
to maquiavélico seria, en realidad, s6lo una de las formas posibles de concebir la misma, mar-
caria Unicamente un primer estadio en el proceso de dislocacién del vocabulario politico li-
beral-republicano.

Algo que Pocock no sefiala es que aquella contradiccion, tipicamente republicana-clasi-
ca, entre valores universales trascendentes (los Gnicos que podian, en una sociedad de Anti-
guo Régimen, justificar la existencia de una comunidad) y medios finitos inmanentes se re-

2L J. G. A. Pocock, The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the Atlantic Republican Tradi-
tion, Princeton, Princeton University Press, 1975, p. VIII.

22 “La republica o la polis Aristotélica, tal como reemergi6 en el pensamiento humanista civico del siglo Xv —dice
Pocock- fue a la vez universal, en el sentido de que existia para realizar para los ciudadanos todo lo que el hom-
bre era capaz de realizar en esta vida, y particular, en el sentido de que era finita y localizada en el tiempo y en el
espacio”, en J. G. A. Pocock, The Machiavellian Moment, cit., p. 3.

23 Elfas Palti, La invencion de una legitimidad. Razon y retorica en el pensamiento mexicano del siglo xix (Un es-
tudio sobre las formas del discurso politico), México, FCE, en prensa.

27



solveria, en principio, una vez que se abandona, con el liberalismo, el ideal de realizacién de
valores universales, para adscribir la legitimidad de los sistemas politicos a la propia volun-
tad de sus miembros; es decir, cuando se secularizan tanto medios como fines. Se produce asi
un desplazamiento conceptual por el que el dmbito de la politica se expande para compren-
der también al reino de los valores y las normas. Estas dejan de aparecer como meramente da-
das (trascendentes, universales) para convertirse en productos de las propias decisiones colec-
tivas voluntariamente asumidas. Sin embargo, con la inmanentizacién de las concepciones del
“bien” (su traslado al dmbito subjetivo-politico), surgird otra forma de historicidad, una que
escapa ya del ambito del “momento maquiavélico”. Una vez perdida toda instancia de tras-
cendencia, la idea liberal-republicana (que distinguiremos de la republicana clésica) revelara
una aporia intrinseca a su mismo concepto; es decir, dard lugar a un tipo de temporalidad in-
manentemente generada, que no resulta de los embates de hechos irracionales que amenazan
el orden institucional desde fuera —la fortuna— sino de sus propias contradicciones inherentes.
En efecto, el creciente clima de antagonismo que se desencadené en México tras la quiebra
del vinculo colonial terminarfa revelando aquel fondo de contingencia (irracionalidad) pre-
sente en los fundamentos mismos de todo orden institucional postradicional (privado ya, por
lo tanto, de toda garantia trascendente). La temporalidad (historicidad) se trasladaria enton-
ces del contexto al propio concepto. Esta rompe su reclusién en el mundo para penetrar el rei-
no de los valores.

La cuestion critica que desata la seguidilla de “pronunciamientos” y en torno de la cual
giraran todos los debates politicos del periodo serd la del alcance y los limites del derecho le-
gitimo de insurreccion o de resistencia a la opresion (como sefiala Alfonso Noriega, “el tema
de la resistencia a la opresion, o bien del derecho de insurreccién, apasioné a los liberales ilus-
trados [mexicanos]”).?* En dltima instancia, el derecho de insurreccién minaba la objetividad
del ordenamiento institucional, tornando la evaluacién de su legitimidad un asunto subjetivo,
lo que resultaba destructivo de dicho orden. La necesidad de su limitacidn aparecerd asi como
acuciante, y, sin embargo, se volveria, al mismo tiempo, crecientemente problemdtica de lo-
grar. Su definicion en el sistema juridico mexicano del siglo XIX segtin la figura del “delito de
opinién” revela ya las ambigiiedades que acarreaba su tipificacion como un crimen. De hecho,
tal derecho no sélo estaba en la base del régimen republicano y distinguia a éste del antiguo
despotismo, sino que se encontraba en el origen mismo de México como nacién independien-
te (nacida, no hay que olvidarlo, de una revolucién). Y es aqui que aparece aquel aspecto en
que el andlisis del caso mexicano nos obliga a separarnos del planteo original de Pocock.

En lo que podemos llamar (retomando los términos de Ernesto Laclau)?® una “légica de
la contingencia” (que es otra de las formas posibles de aludir a lo que Pocock 1lama la “tem-
poralizacién” del pensamiento politico), el “maquiavélico” representaria s6lo un primer mo-
mento. En él, la historicidad aparece atin como exterior a las normas. En sus marcos, los pro-
blemas que confronta la reptiblica (perdurabilidad, viabilidad, etc.) aparecen todavia como
remitiendo a razones de orden empirico, esto es, relativas al &mbito de su realizacién préacti-
ca. El “momento maquiavélico” pivotea todavia, de hecho, sobre la base de la oposicién pla-
tonica entre forma (morphe) y materia (hyle) (que es la que subyace a la antinomia entre vir-

24 Alfonso Noriega, El pensamiento conservador y el conservadurismo mexicano, México, UNAM, 1993, t.1, p. 136.
25 Véase Ernesto Laclau, New Reflections on the Revolution of Our Time, Londres, Verso, 1990.

28



tii y fortuna). El unico tipo de temporalidad concebible dentro del concepto republicano cli-
sico es el que deriva de esta oposicidn, esto es, se vincula con la idea de la corruptibilidad de
la materia creada. En ultima instancia, el mismo es indisociable de las visiones teocéntricas
del mundo.

En la medida en que el concepto liberal-republicano conserva un momento de trascen-
dencia (la verdad de las normas constitucionales), podemos ain hablar de un “momento ma-
quiavélico” en él. La validez de dichas normas (el tipo ideal) no es todavia puesta en cuestion,
sino s6lo su “aplicabilidad” a contextos y circunstancias particulares, como el latinoamerica-
no. Sin embargo, como sefialamos, éste sélo marcaria un primer estadio en la problematizacién
de dicho concepto. El mismo se desplegard en México en tres fases o periodos sucesivos. Los
mismos se encuentran separados por tres acontecimientos que sefialaron, respectivamente,
puntos de inflexion en la historia politica local, determinando umbrales progresivos en la diso-
Iucién del concepto de legitimidad.

El primero de estos acontecimientos lo representa el Motin de la Acordada (1828), que
quiebra por primera vez la continuidad institucional del régimen republicano surgido en 1824,
y culmina en 1836 con la sancién de las Siete Leyes Constitucionales. Esta es, mas especifi-
camente, la “Era de Mora”. La misma sefiala “el momento maquiavélico” en la historia del
pensamiento politico mexicano. La quiebra del orden institucional producida en 1828 y la su-
cesién de los pronunciamientos que le siguié volveria imposible distinguir un gobierno legi-
timo de otro ilegitimo (y, como consecuencia, decidir sobre la justicia o no de los levanta-
mientos). Seglin concluye Mora hacia el final de su trayectoria politica, la cuestién se habia
tornado ya indecidible en México: llegado a ese punto, estaba claro que, para el gobierno, los
insurrectos serian siempre e inevitablemente subversivos del orden legitimamente estableci-
do, e, inversamente, para los rebeldes, el gobierno seria siempre el que habria violado la cons-
titucion, cuya vigencia éstos, seglin alegaban, se proponian restaurar, no habiendo ya bases
objetivas sobre las cuales saldar la cuestion. Aun asi, esto todavia no arrojaria dudas respec-
to de la existencia de criterios objetivos en principio vélidos para ello. La contingencia refie-
re aqui s6lo a lo que en la teoria juridica se denomina adjudicatio, esto es, la aplicabilidad de
una norma general a un caso particular.

El periodo siguiente se inicia con la revision de la carta constitucional y el fin de la Pri-
mera Repiiblica Federal. A partir de 1836 comenzaria a revelarse cierta imposibilidad inhe-
rente al concepto liberal-republicano para delimitar el ejercicio legitimo del derecho de insu-
rreccion. Como seflala el vocero de las fuerzas centralistas, Francisco Manuel Sanchez de
Tagle, “[1a licitud del derecho de insurreccidn] es el HASTA AQUT de esta cuestion; el punto que
nadie ha resuelto [...]. Blackstone dice: ‘;qué me pides reglas, si la esencia de la revolucion es
no tenerlas?’. Todos, en fin, se pierden en el mundo de vaguedades y nos dejan 4 oscuras”.?

El derecho de insurreccion aparece asi como lo Otro de la Ley, aquello que escapa radi-
calmente de su 4mbito. La imposibilidad de establecer criterios para limitar el derecho de in-
surreccion se revela como un limite interno a la Ley (de hecho, ninguna constitucién puede
reglamentar su propia violacién). Esto marca, en fin, un nuevo estadio en la inscripcion de la
temporalidad en el concepto liberal-republicano: la indecidibilidad traspasa entonces el am-

26 Francisco Manuel Sdnchez de Tagle, Refutacion de las especies vertidas en los niimeros 21, 22 y 23 del periddi-
co titulado “El Anteojo” contra el proyecto de la primera ley constitucional que presentd al Congreso la Comision
de Reorganizacion, México, Imprenta del Aguila, 1835, p. 21.

29



bito meramente empirico para alojarse en el seno del propio concepto de la Ley. Entramos en
lo que llamaremos el “momento hobbeseano™.

La desintegracidén progresiva del sistema politico empujaria, sin embargo, este proceso
de irrupcion de la temporalidad todavia un estadio mds, en el cual habria de disolverse el con-
cepto de legitimidad. El mismo expresa en el plano de los discursos la situacién de completa
desintegracién del sistema politico (la ruptura del consenso de base) producida por la derro-
ta militar ante los Estados Unidos en 1847, y que llega a poner en cuestién la entidad misma
de México como nacién (abriendo, de hecho, la perspectiva cierta de su completa disgrega-
cién territorial). En dicho contexto, el lider conservador Lucas Alaman desnudara el fondo
aporético en que se sustenta el concepto liberal-republicano.?’

Segun muestra Alamdn, el derecho de insurreccién es, en efecto, la negacién de la Ley, pe-
ro constituye, al mismo tiempo, su presupuesto. En definitiva, es en el ejercicio de ese derecho,
destructivo de todo orden institucional, que se hace manifiesto el caracter soberano del ciuda-
dano en que todo régimen republicano de gobierno (privado ya de toda sancién trascendente)
funda su legitimidad. Alamédn apunta asi a una contradiccién inherente al concepto moderno de
ciudadano. Para constituir un orden legal, y poder ser efectivamente soberano, el ciudadano de-
be renunciar al ejercicio del derecho de insurreccién, porque, de lo contrario, estamos atin en un
estado de naturaleza. Pero si renuncia a ese derecho, deja ipso facto de ser soberano, lo que no
so6lo representa una contradiccion en los términos, sino que, de este modo, privaria también de
bases de legitimidad a un sistema fundado, en ese caso, en una soberania ya inexistente (con lo
que también volvemos al estado de naturaleza). En sintesis, el sistema liberal-republicano pre-
supone el ejercicio permanente de ese mismo derecho que lo hace imposible. El derecho de in-
surreccién se descubre como destructivo y al mismo tiempo el fundamento de la Ley, lo que la
niega pero que encuentra, sin embargo, en su base, su “exterior constitutivo”.

Entramos aqui en lo que llamamos el “momento rousseauneano”. Alaman y los conser-
vadores forzarian entonces a la élite mexicana a confrontar aquello impensable dentro de los
marcos del pensamiento liberal-republicano: la radical contingencia (indecidibilidad) de los
fundamentos de todo orden institucional postradicional. La nocién de legitimidad ya no seria
solamente inviable en México —una anomalia explicable s6lo como expresion de alguna “pe-
culiaridad local”—; ésta se revelaria como una categoria carente de sentido, algo ilusorio.*®

27 Véase Elias Palti (comp.), La politica del disenso. La “polémica en torno al monarquismo” (México 1848-
1850)... y las aporias del liberalismo, México, FCE, 1998.

28 La expresi6n burlona de Alamdn es elocuente al respecto. “Un escritor fildsofo —decia— de demasiada celebridad
por desgracia en el siglo pasado [Voltaire], decia hablando del colegio de los Agoreros de la antigua Roma, com-
puesto de los primeros hombres de la reptblica, que no comprendia cémo cuando se reunian 4 funcionar en la adi-
vinacion y en los presagios, que para todo se consultaban, podian mirarse unos 4 otros 4 la cara sin reirse. Entre no-
sotros, puede decirse 1o mismo con respecto a la palabra legitimidad, la cual no es facil como puede ya pronunciarse
seriamente en este pais, despues de todo lo que ha ocurrido en €l despues de 1828. La farsa que los Agoreros ro-
manos representaban, no era sin embargo 4 sus propios ojos otra cosa que una medida politica con la cual se daba
sancion del cielo 4 los actos de la autoridad, lo que no engafiaba a ningun hombre de juicio, ni impidi6 4 Ciceron
burlarse de los agiieros en su tratado sobre la Adivinacion; pero entre nosotros los mismos que han atropellado to-
da eleccién constitucional, los que todo lo han trastornado 4 fuerza de revoluciones, son los que gritan mas recio
en favor de la legitimidad y los que califican todo de ilegitimo, exceptudndose no obstante a si mismos y sus ami-
gos. En la dltima época, sobre todo, nada se ha dejado subsistente de cuanto se habia establecido en virtud de la
constitucién”. Cf. Lucas Alaman, “Defensa del ex-ministro de Relaciones D. Lucas Alaman, en la causa formada
contra él mismo y contra los ex-ministros de Guerra y Justicia del vice-presidente D. Anastasio Bustamante” (16
de mayo de 1834), en Documentos Diversos. (Inéditos y muy raros), México, Jus, 1945, t. 11, p. 118.

30



Podemos volver ahora al argumento de Ball. Es cierto que, como €l sefiala, no basta con
observar cambios histéricos en los conceptos, mostrar el hecho de que éstos se han visto siem-
pre refutados, para deducir de alli su esencial refutabilidad. Pero esto sélo destaca las limita-
ciones propias de la historia de conceptos. La pregunta que aqui se plantea no es sobre los
cambios histéricos de sentido. La cuestion de la refutabilidad no puede resolverse meramen-
te mediante la comprobacion de la transformaciones histdricas contingentemente producidas
en el sentido de los conceptos (procedimiento intelectual que, como sefiala Ball, conlleva una
falacia metodoldgica, una suerte de salto ilegitimo del plano féctico al plano normativo u on-
tologico). La misma plantea la interrogacion respecto de por qué estas transformaciones se
producen, cémo son ellas posibles. De este modo, desplaza nuestro enfoque hacia un plano
mds primitivo de realidad conceptual. La bisqueda de lo que Chignola llama una forma de
historicidad inmanente a los discursos —que hace de ellos entidades plenamente histdricas,
formaciones simbdlicas totalmente contingentes—, y no meramente un subproducto acciden-
tal de la “historia social”, para decirlo en los términos de Koselleck, reorienta nuestra mirada
hacia un segundo orden de realidad simbdlica, que es lo que designamos bajo el nombre de
lenguajes politicos: las condiciones de produccidn- desarticulacion de los discursos.

La cuestion de la temporalidad de los discursos conlleva, en definitiva, otra aun mas fun-
damental, pero sintomdticamente ignorada en los presentes debates metodoldgicos: qué es un
lenguaje politico, como identificarlo, en qué difiere de un “sistema de ideas”. Aunque no po-
demos en este trabajo agotar todos los aspectos aqui involucrados, quisiera sefialar brevemen-
te los rasgos cruciales que identifican los lenguajes politicos y los distinguen de los sistemas
de ideas.

Coda: Historia de ideas, historia de conceptos e historia de lenguajes politicos

1. En primer lugar, los lenguajes politicos no son meros conjuntos de ideas. De allf la com-
probacion repetida de los historiadores de que los mismos resistan obstinadamente toda defi-
nicién, que su contenido no pueda establecerse de un modo inequivoco. Ello es asi simple-
mente porque un lenguaje politico no consiste de ninguna de serie de enunciados (contenidos
de discurso) que puedan ser listados, sino de un modo caracteristico de producirlos. Los len-
guajes politicos son, pues, indeterminados semdnticamente; en ellos se puede siempre afirmar
algo, y también lo contrario. En definitiva, éstos remiten a un plano de realidad simbdlica de
segundo orden, a los modos de produccion de los conceptos. Para decirlo en los términos ela-
borados por Jesis Mosterin, un lenguaje politico estd compuesto de conceptores (conceptos
de conceptos).? Para hacer una historia de los lenguajes politicos es necesario, pues, traspa-
sar el plano textual, los contenidos semanticos de los discursos (el plano de las “ideas”) y pe-
netrar el dispositivo argumentativo que les subyace e identifica, los modos o principios for-
males particulares de su articulacion.

29 Véase Jesds Mosterin, Conceptos y teorias en las ciencias, Madrid, Alianza, 1984. Este epistemélogo espafiol es
miembro del asi denominado “circulo de Berlin”, liderado por Wolfgang Stegmiiller. Dicho grupo elabor6 la llama-
da “concepcién no enunciativa de las teorias cientificas”, la cual reformulard de modo crucial la nocién de Kuhn
de paradigma, dando asf un nuevo impulso a los estudios en filosofia de la ciencia. La perspectiva que aqui se ex-
pone es, en buena parte, deudora de los aportes realizados por esta escuela.

31



2. El punto precedente nos permite discernir los contenidos de discurso de los lenguajes po-
liticos subyacentes. El primero remite al plano semdntico; el segundo, al orden sintéctico, a
los dispositivos formales o modos de produccién de los discursos. Desde esta perspectiva, ha-
blar, por ejemplo, de un lenguaje liberal no tiene sentido, si entendemos esto en términos es-
trictamente ideoldgicos: se puede ser liberal (o conservador) de muchas maneras diferentes.
De hecho, los mismos postulados politicos pueden responder a muy diversas matrices con-
ceptuales; e, inversamente, programas politicos muy diversos, y aun contradictorios entre si,
pueden responder a una misma matriz conceptual. Las continuidades en el nivel de la super-
ficie de ideas pueden asi muy bien esconder discontinuidades fundamentales en cuanto a los
lenguajes politicos subyacentes, y viceversa (de alli que, como vimos, lo que importe no sea
simplemente entender lo que un autor dijo, sino penetrar la instancia de sus afirmaciones ex-
plicitas y acceder a la estructura argumentativa que le subtiende). Y ello nos conduce a nues-
tro segundo punto. Los lenguajes politicos cruzan el espectro ideoldgico. Este es el significa-
do de la afirmacién de que los lenguajes politicos son entidades objetivas. A diferencia de las
“ideas”, no son atributos subjetivos; los mismos articulan redes discursivas que hacen posi-
ble la mutua confrontacién de ideas. Y ello conlleva una reformulacién aun més radical de los
enfoques tradicionales en la historia intelectual.

Los historiadores de ideas buscan establecer los conceptos fundamentales que definen a
cada corriente de pensamiento y trazar horizontalmente su evolucién a lo largo del periodo
considerado (como si se tratara de entidades independientemente generadas y s6lo a posterio-
ri yuxtapuestas). Los lenguajes politicos, en cambio, sélo pueden descubrirse atravesando
verticalmente las distintas corrientes de pensamiento. Estas se vuelven relevantes tinicamen-
te en la medida en que nos revelan, en su interaccion, el conjunto de premisas compartidas
sobre las cuales pivotea el discurso publico de una época, y como estas premisas se van alte-
rando en el curso del tiempo. En sintesis, para hacer una historia de los lenguajes politicos no
basta, como dijimos, con trascender la superficie textual de los discursos y acceder al apara-
to argumentativo que subyace a cada forma de discursividad politica; para hacerlo, debemos
reconstruir contextos de debate. Lo que importa aqui no es observar cémo cambiaron las ide-
as, sino cdmo se reconfigura el sistema de sus posiciones relativas, los desplazamientos en las
coordenadas que determinan los modos de su articulacion publica. Y éstos no pueden descu-
brirse sino en la mutua oposicidn entre perspectivas antagdénicas.

3. La reconstruccion de los contextos de debate no implica, sin embargo, salirse del plano de
los discursos. Los lenguajes politicos, de hecho, trascienden la oposicidn entre texto y con-
texto en que la historia de ideas se encontraba inevitablemente atrapada.® Un lenguaje poli-

30 Como sefiala Pocock, la oposicién entre “texto” y “contexto”, propia de la historia de ideas, conduce necesaria-
mente a un circulo argumentativo. “El slogan —dice— de que las ideas deberian estudiarse en su contexto social y
politico corre, para mi, el riesgo de convertirse en pura palabreria. La mayoria de los que lo pronuncian suponen,
a menudo inconscientemente, que ellos ya saben cudl es la relacion entre las ideas y la realidad social. Comtinmen-
te toma la forma de una teoria cruda de la correspondencia: las ideas en estudio se las supone que son caracteristi-
cas de aquella faccion, clase o grupo al que su autor pertenecia, y se explica como tales ideas expresan los intere-
ses, esperanzas, miedos o racionalizaciones tipicas de dicho grupo. El peligro aqui es el de argumentar en circulos.
De hecho, es sumamente dificil identificar sin ambigiiedad la adscripcién social de un individuo, y aun mucho mas
la de una idea —siendo la conciencia algo siempre tan contradictorio— y uno tiende a sostener las suposiciones que
uno hace respecto de la posicion social de dicho pensador con las suposiciones que uno hace de la significacion so-
cial de sus ideas, y luego a repetir el procedimiento en la direccion contraria produciendo una definitivamente de-

32



tico se convierte en tal s6lo en la medida en que contiene dentro de si sus propias condicio-
nes de enunciacion. Esto nos conduce, nuevamente, més alld del plano semantico del lengua-
je, que es el tnico objeto concebible para la historia de ideas; nos lleva, esta vez, a penetrar
en la dimensién pragmdtica de los discursos (quién habla, a quién le habla, cémo lo hace, en
qué contexto social —relaciones de poder—, etc.),’! es decir, nos plantea la necesidad de anali-
zar como las condiciones de enunciacidn se inscriben en el interior del &mbito simbdlico y
pasan a formar una dimensién constitutiva del mismo. Para resumir lo visto hasta aqui, hacer
una historia de los lenguajes politicos supone, no sélo trascender la superficie textual de los
discursos y acceder al aparato argumentativo que subyace a cada forma de discursividad po-
litica, buscando reconstruir contextos de debate. Para ello, necesitamos recobrar las huellas
lingiiisticas presentes en los propios discursos de su contexto de enunciacion.

Bésicamente, estos tres puntos sefialados se orientan a superar las limitaciones de la his-
toria de ideas, revelandolas como resultantes de una visién cruda del lenguaje, que reduce el
mismo a su instancia meramente referencial. La nueva historia intelectual buscaria, en cam-
bio, abordar simultdneamente las tres dimensiones inherentes a todo uso publico del lengua-
je: la seméntica, la sintéctica y la pragmatica. Podemos decir, esqueméticamente, que un pun-
to de vista radicalmente nuevo de la historia intelectual (el giro de las ideas a los lenguajes)
surge de las elaboraciones convergentes de las tres grandes corrientes que actualmente domi-
nan el campo, cada una de las cuales enfatizaria, y renovaria nuestras perspectivas, respecto de
cada una de estas dimensiones (la escuela alemana de Begriffsgeschichte, para la semantica; la
escuela de Cambridge, para la pragmadtica; y la nueva escuela francesa de historia conceptual
de la politica, para la sintdctica). En la medida en que combinamos sus respectivos aportes, ob-
tenemos el aspecto crucial que distingue los lenguajes politicos de los sistemas de ideas, y que
constituye el tdpico especifico del presente trabajo: los primeros, a diferencia de los segundos,
son entidades plenamente histéricas, formaciones conceptuales estrictamente contingentes. Y
ello debe interpretarse en un doble sentido.

4. En primer lugar, los lenguajes politicos determinan un principio de irreversibilidad tempo-
ral que les es intrinseco (y no meramente algo que les viene desde fuera, de su contexto exte-
rior), el cual se despliega simultdneamente en una doble direccion, es decir, tanto prospectiva
como retrospectivamente. A aquello que Skinner bautizé como “mitologia de la prolepsis™ (la
bisqueda de la significacion retrospectiva de una obra, lo que presupone la presencia de un
cierto telos significativo implicito en ella y que s6lo en un futuro se revela) debemos asi adi-
cionar una forma de mitologia inversa, que podemos denominar “mitologia de la retrolepsis”,
esto es, el pensar que puedan traerse sin mds al presente lenguajes del pasado una vez que la
serie de premisas y supuestos en que se fundaban (que incluyen visiones de la naturaleza, ideas

plorable perversion metodolégica”, en J. G. A. Pocock, Politics, Language, and Time, Chicago, The University of
Chicago Press, 1989, p. 105.

31 Estas eran, precisamente, las preguntas quintaesencialmente retéricas que definen la posicionalidad de los dis-
cursos: las llamadas circunstancias. La sistematizacion de las circunstancias fue uno de los principales logros de
la tratadistica retérica medieval. Partiendo de Cicerdn y los clasicos, se definieron entonces un conjunto de relacio-
nes entre los factores de discurso —circunstancias— a los que se referian mediante preguntas especificas: quis
(quién), quid (qué), cur (por qué), ubi (dénde), quando (cudndo), quemadmodum (cémo) y quibus adminiculs (de
qué forma).

33



de la temporalidad, etc.) se hubo quebrado definitivamente. Para hacer la historia de los len-
guajes es necesario, pues, no sélo traspasar la instancia textual, el plano seméntico de los dis-
cursos, e intentar acceder a los modos de su produccidn, tratando de reconstruir contextos de
debate a través de la captacion de las huellas lingiiisticas presentes en los propios discursos de
sus condiciones de enunciacién. Debemos, ademds, indagar los umbrales que determinan su
historicidad, aquello que les confiere un principio de irreversibilidad temporal inmanente, vol-
viendo imposible toda proyeccién tanto prospectiva como retrospectiva.

5. Finalmente, el segundo aspecto que hace de los lenguajes politicos formaciones histdricas
contingentes, y los distingue asi de los “sistemas de ideas”, remite a lo que podemos llamar el
principio de incompletitud constitutiva de los lenguajes politicos modernos. Los mismos, a di-
ferencia de los “tipos ideales”, nunca son entidades l6gicamente integradas y autoconsistentes.
Como vimos, en su centro se encuentra un nicleo vacio dejado por la quiebra de las antiguas
cosmologias. De alli que ninguna categoria politica moderna pueda fijar su sentido, que las mis-
mas puedan, llegado el caso, “refutarse”, y no s6lo mutar su sentido. De hecho, ningtin cambio
semadntico, ninguna nueva definicién pone en crisis una determinada forma de discursividad po-
litica sino sélo en la medida en que hace manifiestos sus puntos ciegos inherentes.>?

En suma, para hacer la historia de los lenguajes no s6lo debemos traspasar el plano se-
mantico de los discursos, a fin de acceder al dispositivo formal que les subyace, tratando de re-
construir contextos de debate, rastreando en los propios discursos las huellas lingiiisticas de sus
condiciones de enunciacion; no basta incluso con indagar los umbrales que determinan su his-
toricidad y confieren a los mismos un principio de irreversibilidad temporal inmanente. Es ne-
cesario —y éste es el punto crucial- comprender como es que la temporalidad irrumpe eventual-
mente en el pensamiento politico, cémo, llegado el caso, circunstancias histéricas precisas
hacen manifiestas aquellas aporias inherentes a una forma de discursividad dada, dislocando-
la. No es otro, en fin, el objeto que da origen a la profunda renovacién tedrica-epistemoldgica,
segun sefiala Pocock en la cita que sirve de epigrafe a este trabajo, que viene experimentado la
disciplina en las dltimas décadas. O

32 Esto, no obstante, no es un fenémeno usual, sino que suele expresar situaciones de profunda crisis politica o so-
cial. Como sefala José Luis Villacafias, el supuesto de la consistencia de la norma se encuentra en la base de la no-
cién misma de legitimidad: “La legitimidad, como conjunto de creencias tenidas por validas, reclama una represen-
tacién consciente de los patrones normativos aceptados y vigentes en una sociedad o grupo dado. La tesis diria que
la legitimidad debe tener una dimension reflexiva, autoconsciente, creida tanto por los que mandan como por los
que obedecen, y que, justo por esta creencia comun, el orden politico tiene vigencia empirica desde el punto de vis-
ta de la praxis social”, en José Luis Villacafias, “Histérica, historia social e historia de los conceptos politicos”, Res
publica, VI: 11-12, 2003, p. 91. Agreguemos que éste es también el supuesto que el historiador no puede compar-
tir, o debe, al menos, poner provisionalmente entre paréntesis, si pretende escribir una historia politica que sea al-
go mds que el relato que la propia comunidad puede ofrecer de si, esto es, replicar llanamente la serie de idealiza-
ciones respecto de aquello que la constituye como tal comunidad.

34



Fuegos cruzados

Estética vanguardista e ideologia conservadora
en Retrato do Brasil de Paulo Prado

Alejandra Mailhe

Universidad Nacional de La Plata / Universidad Nacional de Entre Rios / CONICET

Los textos del ensayista brasilefio Paulo Prado operan como puntos de articulacién privile-
giados entre la ideologia finisecular y la vanguardia, y entre el ensayo social positivista y el
culturalista de la década de 1930, y exponen abiertamente la tensién entre fracturas y continui-
dades ideoldgicas que atraviesa la vanguardia modernista. Este trabajo aborda dos textos de Pra-
do, centrales en el ensayismo brasilefio de la década de 1920: Paulistica y Retrato do Brasil.
Por una parte, atiende a la tensioén que sesga la obra de Prado entre conservadurismo ideoldgi-
co y vanguardia estética, considerdndola una instancia privilegiada para poner en evidencia los
puntos de contacto entre la oligarquia y el modernismo (ese contacto constituye un rasgo pecu-
liar y persistente en las vanguardias latinoamericanas, y obliga a repensar las articulaciones en-
tre clase social y subgrupos culturales). Al mismo tiempo, analiza los lazos estrechos que estos
ensayos, al pensar la alteridad social y la identidad nacional, establecen con el ensayismo deci-
mondnico y con el discurso colonial inaugurado con la conquista y colonizacion del Brasil.

De hecho, Prado mantiene una relacion compleja y problemdtica con el modernismo; sin
embargo, mientras la critica en general subraya la ruptura estética del movimiento o el papel
de Prado como oligarca y mecenas de la “Semana de arte moderna”, pocos trabajos (como el
de Berriel) enfatizan, por el contrario, el cardcter programatico, la continuidad ideolégica y la
coherencia implicitos (mds alld de la estética) entre la obra de Prado y el modernismo en su
conjunto.! Mientras los modernistas que realizan una experimentacién formal mds radical
postulan también una utopia de transformacion social (con grados diversos, es el caso de
Mirio y Oswald de Andrade), y otros actores mds convencionales filian esa transformacién
estética en el conservadurismo, Prado no se liga con el grupo conservador sino con el de los
intelectuales progresistas en los planos estético y politico, generando asi una contradiccién
interesante entre ideologia y estética.’

! Véase Berriel, Carlos Ornelas, Tieté, Tejo, Sena. A obra de Paulo Prado, Campinas, Unicamp, 2000. Respecto de
la “Semana de arte moderna” (que tiene lugar en febrero de 1922, en el Teatro Municipal de San Pablo, y es pro-
movida por la clase dirigente paulista), aunque precedida por algunas manifestaciones plasticas y literarias previas,
simboliza la introduccién de la vanguardia en el Brasil. Prado se involucra en el movimiento modernista, financian-
do la “Semana” y estableciendo lazos intelectuales estrechos con numerosos artistas del movimiento. Al respecto
véanse entre otros Sevcenko, Nicolau, Orfeu extdtico na metrépole. Sdo Paulo, sociedade e cultura nos frementes
anos vinte, San Pablo, Companhia das Letras, 2000, y el trabajo de Berriel citado.

2 Ese lazo se hace visible en la participacién de Prado como director de revistas modernistas (como la Revista do
Brasil, entre 1923 y 1925), y como prefaciador o destinatario de textos clave del movimiento (como las novelas

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 35-50



Narciso en el espejo

Como los manifiestos oswaldianos o Macunaima, el primer conjunto de ensayos producido
por Prado, y titulado Paulistica, tensiona dos temporalidades opuestas y absolutas: el origen
remoto del pasado (regional/nacional) y un futuro utépicamente promisorio.> Sin embargo,
las modulaciones ideolégicas de Prado son muy particulares: entre otros elementos, la exal-
tacion de la hegemonia regional, la valoracién de las alteridades sociales o de las mezclas ra-
ciales en la historia, y el papel asignado a los sectores populares en la construccién de la na-
cion, cargan esas temporalidades “absolutas” compartidas con el modernismo de un sentido
radicalmente diverso.

Paulistica se inscribe claramente en el seno de los proyectos culturales del modernismo
que buscan forjar la legitimidad simbélica de la hegemonia paulista.* Con menos dotes lite-
rarias que los artistas de vanguardia, Prado se erige en una suerte de pensador historiégrafo
que resiste la autonomizacion del arte y de las ciencias sociales. Al mismo tiempo, busca una
reintegracién “decimondnica” como dirigente econdmico, politico e intelectual, y se propone
expandir esa simbolizacién legitimante a la totalidad de la region paulista, para lo cual se re-
monta al origen remoto de la conquista y colonizacién, y revisa de manera privilegiada la his-
toria de la élite como clave para repensar el “problema nacional”.

Apoyéndose en el presupuesto de que la historia del Brasil como un todo depende de la
historia particular de San Pablo, Prado revisa el proceso histérico de formacién del cardcter
regional, atendiendo a la pervivencia (y/o a la transformacion) de ciertos rasgos clave de la
psicologia social. En esta direccidn, se basa en los modelos historiogrédficos de Renan, la ge-
neracion del setenta y Capistrano de Abreu (segtin este tltimo, la historia nacional depende
de los caminos de desarrollo y comercializacion), y también busca apoyo en las teorias sobre
la decadencia de las razas (especialmente, en la version de Oliveira Martins sobre la decaden-
cia racial de Portugal).

Esta continuidad ideoldgica con las hipdtesis y presupuestos de la generacion anterior (e
incluso con respecto al propio legado simbdlico familiar) refuerza el cardcter oligdrquico de
las ideas de Prado, y expone asi uno de los lazos mds flagrantes entre la produccion intelec-
tual de los afos de 1920 en torno del modernismo, y la oligarquia.

Partiendo de este background ideoldgico, basa su andlisis de la historia paulista en el la-
zo directo de la sierra con el mar que, desde el comienzo de la colonizacidn, afsla a San Pa-
blo de las demds regiones, impidiendo la llegada de diversas influencias negativas que si ac-
tdan en el resto del Brasil. Gracias a ese “caminho do mar”, “a populacdo do planalto se
conservou afastada dos contdgios decadentes da raca descobridora” (p. 24), frente al litoral y
el norte, en contacto con la metrépoli (por la presencia constante de representantes del poder

Macunaima de Mario de Andrade y Memdrias sentimentdis de Jodo Miramar de Oswald de Andrade, ambas dedi-
cadas exclusivamente a Prado).

3 El texto retine una serie de articulos ensayisticos publicados en la década de 1920 en O Estado de Séo Paulo. Véa-
se Prado, Paulo, Paulistica en Provincia e Nagdo, Rio de Janeiro, José Olympio, Cole¢cdo Documentos Brasileiros,
1972 [primera edicidn en libro: San Pablo, Monteiro Lobato, 1925].

4 Aunque sin olvidar las marcadas diferencias estéticas e ideolégicas, puede pensarse que ésta es también la raiz
que impulsa la aprehension poética o narrativa de San Pablo (como escenario simbdlico de una modernizacién pri-
vilegiada) en Paulicéia desvairada (1922) de Mério de Andrade o en Brds, Bexiga e Barra Funda (1927) de Antb-
nio de Alcantara Machado. Al respecto, véase Sevcenko, Nicolau, op. cit.

36



politico y de la Iglesia). Ese contacto estrecho con la peninsula es negativo porque Portugal
entra rdpidamente en un periodo de desintegracion social. A esto se suma la decadencia eco-
ndémica, racial (por la presencia de negros) y moral que se instaura en la colonia y de la cual
sOlo se habria salvado el sur.

En Paulistica Prado imagina un tiempo remoto en el que se acumularon las caracteris-
ticas étnicas (amén de las geogréficas) que justifican la hegemonia “natural” (econémica, po-
litica y cultural) de San Pablo sobre el resto del Brasil. Aunque reconoce que otras regiones
son igualmente claves para entender la historia nacional, el objetivo central de Paulistica es
densificar el espesor simbdlico (racial e histérico) de San Pablo, para dotarlo de una legitimi-
dad superior en la definicion de la identidad nacional. Asi, desde el Prefacio el narrador acen-
tda la gravitaciéon de un “epos” implicito privilegiado, cargado de un sentido aurdtico “o mis-
tério das origens” (p. 4). En el marco de esa legitimacion simbdlica, el texto traza su historia
de San Pablo como region positivamente aislada respecto del conjunto nacional.

En efecto, en la teoria de Prado geografia y raza colaboran para la formacion de un “cen-
tro de aislamiento” privilegiado en San Pablo. Por un lado, la situacién topogréfica de la re-
gién, aislada del resto del pais y dotada de un clima “fortificante”, mantendria ese centro libre
de contaminaciones raciales y culturales externas. Por otro lado, el cruce entre portugueses e
indigenas da origen a una mezcla superior y exclusivamente paulista (la de los mamelucos),
en la que habria perdurado el ideal heroico del “hombre renacentista”. Asi, apoydndose abier-
tamente en la “Antropogeografia” de Moritz Wagner y de Ratzel, Prado sostiene que el aisla-
miento y la mezcla racial cerrada crean un tipo étnico homogéneo y superior que juega un pa-
pel clave en el impulso de progreso desplegado por San Pablo. A esa mezcla se suma luego
el elemento judio, agregando los trazos positivos de inteligencia, voluntad y arribismo, amén
de cierto individualismo y secularizacion, especificos de la sociedad paulista. En este senti-
do, resulta interesante leer Paulistica en el seno del racialismo antisemita de la década de
1920: en “Cristdos-novos em Piratininga” por ejemplo, Prado se dedica a refutar a Oliveira
Vianna, quien en Populacdes meridionais do Brasil y en Evolucdo do povo brasileiro asigna
un mayor papel a los europeos “arianos” que a los judios en San Pablo, en el marco de una
busqueda xen6foba por defender las bases raciales positivas de la region.

Por su parte, el conquistador portugués es presentado como un actor fuerte e individua-
lista, de imaginacidn ardiente y propenso al misticismo; en su mayoria, se habria tratado de
delincuentes y marginales expulsados de la metrépoli que, al llegar al Brasil, habrian caido en
la “tentacidon” de la sensualidad indigena, ya que “Para essa gente desabusada e rude —iberos
e cristdos novos— as indias tupiniquins e guaianases trouxeram, ao desembarcar, a seducdo da
concubinagem na vida livre da mata virgem” (p. 28).

La crueldad e indisciplina de los portugueses habria sido atemperada por cierta “dogura”,
estableciéndose asi una marcada diferencia con respecto a los conquistadores espafioles. Sin em-
bargo, algunos rasgos ‘“negativos” (especialmente la tendencia a rebelarse frente a la autoridad)
resultan ventajosos porque preservan la individualidad y la autonomia de la regién paulista fren-
te a la colonia. Destacando la modernidad, el liberalismo y la actitud secularizadora propia del
paulista, cuando Prado se refiere a la historia de la regién (deteniéndose en las entradas bandei-
rantes o en la vida de los “patriarcas” fundadores del drea paulista), subraya los episodios (anéc-
dotas de biografia individual o escenas de rebelidn colectiva) que prueban la gravitacion de ese
cardcter rebelde e independiente. Asi, toda la expansion geografica del Brasil termina percibién-
dose como “o desenvolvimento fatal das qualidades étnicas do povo paulista” (p. 37).

37



Apoyandose en la historiografia decimondnica (en Varnhagen tanto como en los Capi-
tulos de Historia Colonial de Capistrano de Abreu), Prado concibe la alteridad indigena a par-
tir de ciertos rasgos ambivalentes (tales como la “indoléncia” y, al mismo tiempo, la capaci-
dad para llevar a cabo grandes esfuerzos). Y si elogia las bandeiras orientadas a la explotacién
de tierras y metales, y condena las ligadas con la caceria de indigenas (calificindolas como
expediciones “de morte e exterminio”, p. 80), sin embargo es extremadamente ambiguo en re-
lacién con el papel de las bandeiras en la represion de los quilombos de negros. A la vez, re-
lativiza la condena de las excursiones contra los indios cuando afirma los “preconceitos” ra-
ciales para explicar “o choque inevitdvel da raca forte e conquistadora, exterminando e
escravizando o gentio imbele, disperso e mal armado” (p. 79).

En esta direccién, uno de los objetivos centrales de Paulistica parece ser la celebracién
exultante de una (y s6lo una) mezcla racial, en el origen remoto de la nacién:

Do cruzamento desse indio ndmade, habituado ao sertdo como um animal a sua mata, e do
branco aventureiro, audacioso e forte, surgiu uma raga nova, criada na aspereza de um clima
duro, no limiar de uma terra desconhecida. No desenvolvimento fatal dos elementos étnicos
num meio propicio, mais do que em outras regides do pais, em Sdo Paulo medrou forte, rude
e frondosa a planta-homem (p. 29).

Mis adelante, insistiendo en el cardcter superior de ese renacimiento racial (ocurrido en un pa-
sado heroico, y proclive a “uma mais rdpida arianiza¢do”, p. 9), Prado afirma que el mameluco
es “um admirdvel exemplar humano [...] dos que sé puderam realizar nessa perfeicao fisica, os
homens da Renascenga italiana, quando César Borgia seduzia o gentio de Maquiavel” (p. 86).

Ala valorizacién épica de San Pablo (por la semejanza con la aristocracia del Renacimien-
to italiano) se suman las comparaciones de esta region con el interior montafioso del Pelopone-
so en la Antigiiedad griega (por ejemplo, en p. 26), lo que legitima asi veladamente el origen
clasico y rector del paulista para definir una version “mds elevada” del cardcter nacional.

Por otra parte, cuando historiza el desarrollo del 4rea paulista, Prado no exalta el papel
paradigmadtico de las masas tanto como el de algunos individuos aislados que asumen un ca-
riz legendario. Asi, reproduce una concepcidn reaccionaria sobre el proceso histérico, ya que
en general los “héroes” no encarnan las tendencias colectivas de las multitudes; mds bien, im-
ponen sus propios rumbos a las masas, convirtiéndose en los “patriarcas” fundadores de la
oligarquia. Eligiendo el modelo rankeano en lugar del de Walter Scott (aunque explicitamen-
te reivindica a ambos), en Paulistica los conflictos sociales a lo largo de la historia no de-
penden de causas econdmicas o de la participacién activa de las masas, sino de la voluntad
(y a menudo, de las pasiones privadas) de algunos portugueses “heroicos” de la élite, vigo-
rosos, longevos, portadores de una capacidad hiperbdlica de reproduccion y que, al mezclar-
se con las indigenas, dieron lugar a una primera prole de “piratininganos”. Reconstruyendo
esas historias pasionales y/o aventureras, Prado rastrea en los documentos coloniales los in-
dicios épicos necesarios para reforzar el prestigio simbdlico en que se basa su propia posi-
cion oligarquica, aunque transviste su pertenencia a ese linaje heroico —su fidelidad a la cla-
se de origen— al presentarse como “um simples produtor, comissdrio e exportador” que “sé
sabe plantar, colher e embarcar o seu produto” (p. 138).

Es obvio que esta celebracion conservadora de la propia regién busca desarticular la gra-
vitacion de otros regionalismos, hasta entonces hegemdnicos en términos materiales y/o sim-

38



boélicos. Al evaluar la produccién del café o la raza paulista como instancias de regeneracion,
Prado afirma en términos apologéticos la centralidad nacional de su clase e incluso de su pro-
pia familia: el sur encarna el progreso frente al atraso del norte y el nordeste, San Pablo en-
carna la esencia del sur, y su familia, la esencia dirigente y modernizadora de San Pablo.

En efecto, realizando un movimiento inverso al de Gilberto Freyre (y al del Euclides da
Cunha, que Freyre erige en su propio precursor), Prado advierte que el atraso “natural” del
norte (“a imobilidade do faquirismo tropical”, p. 9) no resiste ninguna comparacién con el
acelerado crecimiento econémico y social del sur (y aqui, el sur “equivale” a San Pablo).’ La
mezcla racial superior, el clima mas benigno al progreso, la riqueza del suelo, el mayor peso
de la inmigracién europea y el menor del esclavismo “explican” la situacion de privilegio de
San Pablo. Asi, Prado desautoriza el regionalismo nordestino de un solo golpe, considerdndo-
lo resultado de una artificial deformacién romdntica, de un sentimentalismo nostalgico del pa-
sado en desaparicion,

[...] um poncif literdrio que tem alimentado uma magnifica produc¢ao intelectual, explorando
o romantismo regional dos sertdes nordestinos ou o africanismo baiano, como no século XIxX
o indianismo fora de moda dos nossos poetas. E a lenda do Brasil brasileiro, localizado nu-
ma regido pitoresca, mas estéril e ingrata [...]. Exagero romantico que serd dentro em pouco
tdo inexplicdvel como considerar o carro de bois do pioneiro do far-west o simbolo da gran-
deza da América americana (p. 8).

Sin embargo, a pesar de esa superioridad multiple del drea paulista desde el siglo XV1, y de su
influencia decisiva en la constitucién de la unidad nacional, para Prado la region entra en de-
cadencia en el siglo XVIII como resultado de la ambicién del oro. Este factor (que serd retoma-
do y ampliado en Retrato do Brasil) opera como una suerte de “hybris” que acarrea la desgra-
cia como castigo. Ademds, a la ambicién se suman la apertura de nuevos caminos que
interrumpen el aislamiento (como el paso abierto para la explotacién de Minas Gerais) y la pér-
dida de la autonomia politica, econdmica y cultural respecto de Rio de Janeiro. El resultado fi-
nal de ese deterioro se percibe en la transformacién del antiguo mameluco de los sectores po-
pulares “heroicos” en “o Jeca do escritor paulista” (en alusion al andlisis cldsico —y también
“preconceituoso”— de Monteiro Lobato; p. 39);6 es decir, en el caboclo actual supuestamente
triste, palido, victima del alcohol y el “faquirismo indolente”. También la aristocracia rural,
que hasta entonces preservaba /a esencia nacional, ahora se encuentra en crisis como el resto
de las clases, degenerando por efecto de esa decadentizacion. Aun asi, de la “velha semente
bandeirante” todavia queda el fermento instintivo de los “tempos herdicos”, vivo en el pau-
lista contempordneo, y renovado por la inmigracion europea e interna.

De este modo, la apelacién a la “decadencia” (que histéricamente habria tenido lugar
desde el siglo XVIII hasta el presente) constituye una estrategia eficaz de auto-legitimacion del
papel que la élite dirigente desempefia en el presente, orientando el “renacimiento” econémi-
co, racial y cultural de la region. De hecho, Paulistica confirma el propio rol del ensayista co-

5 Téngase en cuenta que esta critica, presente en el Prefacio a la segunda edicién de Paulistica, es de 1934, preci-
samente un ano después de la aparicion de Casa-grande e senzala. Inscripta en ese contexto, la cita adquiere el ca-
riz de un ataque virulento (pero solapado) al regionalismo freyreano.

6 La concepcién de la alteridad en Monteiro Lobato puede rastrearse en textos tales como Urupés (1914) y en el
posterior (y s6lo aparentemente mas progresista) Idéias de Jéca-Tatii (1951).

39



mo “patriarca” de la clase y orientador de las masas, hacia la modernizacion y la defensa de
la autonomia en el drea paulista y en la nacién en su conjunto.

Hasta tal punto el enfoque de Prado estd sesgado por los intereses de su clase, que ma-
nipula los acontecimientos, destacando la relevancia de aquellos que tienen consecuencias di-
rectas para la economia de la clase dirigente, y desestima aquellos que modifican las condi-
ciones de vida de los otros grupos sociales. El ensayo, acercdndose a una tradicion épica de
largo aliento, busca despertar esa “velha semente” dormida, descubriendo las huellas en ex-
tincién de una antigua hegemonia perdida. En este sentido, comparte el tono “saudosista” que
impregna la reconstruccién del viejo dominio oligarquico en los textos de Gilberto Freyre, pe-
ro también comparte la tension radical (que atraviesa los textos vanguardistas en su conjun-
to) entre un “pasado remoto original” y un “futuro utépico” fundado por el texto.

Nuevo retrato de Narciso

Retrato do Brasil, el ensayo siguiente de Prado, consolida diversas lineas de la reflexion he-
redada sobre el carcter nacional, y agudiza hasta el paroxismo sus contradicciones internas.’
Por un lado, Prado exacerba el ataque (todavia sutil en Paulistica) contra las figuraciones ufa-
nistas del Brasil como “Visdo do Paraiso” (las versiones que, mostrando al Brasil como un es-
cenario libre de conflictos y de vicios, y saturado de riquezas y bellezas naturales, recorren
obsesivamente la literatura y el ensayismo brasilefios desde la colonia hasta el nacionalismo
de Affonso Celso a principios del siglo XX).

En Retrato..., toda la historia del Brasil se basa en el desarrollo desordenado de dos ob-
sesiones negativas: la lujuria y la codicia. Prado recupera concepciones naturalistas del trépi-
co (como las formuladas por Araripe Jinior y Aluisio Azevedo) al sostener que, incentivados
por la naturaleza exuberante y el ardor del clima, los excesos de la vida sensual (implicitos en
la Europa renacentista y “naturales” entre los “primitivos”) dejan una fuerte impronta en el
cardcter brasilefio, produciendo un agotamiento sensorial, vegetativo e intelectual, y creando
un estado de fatiga patologica.

Cabe aclarar que para Prado el Renacimiento —concebido como parte de un movimien-
to de rebelion contra la debilidad de Occidente (p. 149)— implica una exploracién “rabelaisia-
na” de los excesos instintivos. Asi, Prado busca lo mismo que Mdrio y Oswald de Andrade
(el “origen” de una cultura carnavalesca centrada en la liberacién del cuerpo), y apela a las
mismas fuentes de la tradicién colonial, pero —como veremos— lo hace extrayendo conclusio-
nes exactamente opuestas a las de estos autores.®

Por un lado, porque Prado describe los excesos sensuales en que caen los conquistado-
res apoydndose acriticamente en las perspectivas “colonialistas” formuladas tanto en el perio-
do de la conquista y colonizacién (por Vaz de Caminha, Soares de Sousa o la Primeira Visi-
tagdo do Santo Oficio as partes do Brasil) como en el siglo XIX por la historiografia de
Varnhagen. El andlisis de la Primeira Visitagdo... es uno de los casos mds interesantes: sin po-

7 Véase Prado, Paulo, Retrato do Brasil. Ensdio sobre a tristeza brasileira en Provincia e Nagdo, cit. [primera edi-
cion: San Pablo, Mayenca, 1928].

8 En este sentido, resulta significativo el hecho de que Prado realice una lectura nietzscheana del Renacimiento
(aunque combina ese nietzscheanismo con una concepcidn tipicamente positivista de la economia libidinal).

40



ner en cuestion la transparencia de la fuente, Prado encuentra alli numerosas pruebas de la
“anormalidade patoldgica” instaurada en la colonia: la “hiperestesia sexual” desencadena
précticas de sodomia, tribadismo y pedofilia entre clérigos, cristianos-nuevos, mamelucos, in-
dios y negros, en una mezcla que desconoce las fronteras de género, raza o estamento social,
pues “o vicio e o crime ndo eram [...] privilégio das camadas inferiores e médias das povoa-
¢oOes coloniais nesse fim do século XVI” (p. 161).

Esa supuesta hipertrofia del deseo podria haber sido puesta en cuestion, o al menos per-
cibirse (tal como lo hard unos afios después Gilberto Freyre) como un elemento positivo da-
do su carécter democratizador y generador de cohesién social, racial y cultural. Sin embargo,
Retrato... concibe s6lo las consecuencias negativas ligadas con la dilucién de los valores mo-
rales y con la creacién de un estado de anarquia social que borra las jerarquias sociales y los
limites de la represién. S6lo en el “Post-scriptum” —y contradiciendo la hipétesis desarrolla-
da hasta el hartazgo por el ensayo— Prado reconoce las “ventajas” de la lujuria y la anarquia:
la mezcla favorece la integracién nacional, evitando la segregacion racial del elemento negro
(como sucede en cambio en los Estados Unidos, p. 223). También en el “Post-scriptum”, opo-
niéndose a la perspectiva implicita en el libro, Prado exalta el mestizaje y refuta la jerarquia
de las razas, aunque vuelve a afirmar el blanqueamiento (gracias a la saludable arianizacién de
los negros) y la progresiva degradacion de los hibridos.

Pero el cuerpo del ensayo sigue y traiciona su propio modelo de origen, dado que (tal
como también declara en el “Post-scriptum”™), Como se deve escrever a histéria do Brasil de
Martius constituye el principal modelo de anélisis. Siguiendo a Martius —que funda la histo-
riografia nacional—, cobra relevancia (al menos teéricamente) el estudio de la penetracién bio-
16gica de las tres razas, de la convivencia sexual del portugués con indios y esclavos, de las
entradas bandeirantes y de los aportes (raciales y culturales) del elemento indio y negro. Sin
embargo, Retrato... rechaza en general la mezcla racial, al tiempo en que el negro no recibe
ningtin tratamiento, mds alld de su esencializacion y de la condena ambigua de la esclavitud.

En efecto, ademds de estas ambivalencias raciales, aunque Prado (citando un tépico here-
dado del discurso abolicionista) reconoce que la asimetria social entre el lujo de la clase dirigen-
te y la miseria extrema de los esclavos es el principal factor responsable de la degradacion de
las costumbres, en definitiva no es la dominacioén, sino la anarquia sexual y la ambicién desme-
dida lo que desencadena la decadencia del Brasil. La misma ambivalencia que conduce a aunar
causas raciales y socioecondmicas reaparece en el abordaje de la esclavitud negra, pues

O negro cativo era a base de nosso sistema econdmico [...], e como que em represdlia aos ho-
rrores da escraviddo, perturbou e envenenou a formacdo da nacionalidade, ndo tanto pela
mescla de seu sangue como pelo relaxamento dos costumes e pela dissolu¢do do caréter so-
cial, de conseqii€ncias ainda incalculdveis (p. 201).

Esas ambivalencias se exasperan cuando el narrador adopta abiertamente el punto de vista de
un viajero europeo recién llegado a Recife (p. 201): ante la ciudad “tomada” por esclavos su-
midos en una promiscuidad repugnante, asume una posicidn critica que oscila sospechosa-
mente entre el etnocentrismo miserabilista y la denuncia de la explotacion, entre la condena
racialista y la sensibilidad social al estilo de Rugendas o Debret. En igual direccién, cuando
analiza la situacién de decadencia en la metrépoli, advierte que la inmoralidad emana tanto
de la esclavitud como “da dltima mistura com mouros e negros” (p. 193); del mismo modo,

41



el contacto de Portugal con la India consolida la exaltacién de la ambicién pero también la hi-
perestesia sexual por la familiarizacién con la “seducio asidtica” (p. 194).

Asi, el texto de Prado cabalga continuamente entre dos argumentaciones ideoldgicamente
contrapuestas: entre la denuncia de la explotacién y la condena racialista de la mezcla (que pro-
baria el debilitamiento decadente de los valores morales), y entre el reconocimiento de la inter-
vencién de factores materiales y simbdlicos, y la determinacion bioldgica. En algunos pasajes
se hace mds explicito el ataque virulento a la mezcla racial (celebrada tanto en el proyecto his-
toriografico de Martius que sirve de base a Retrato..., como en las ficciones de Oswald y Mdrio
de Andrade o en el ensayismo de Freyre): por ejemplo, refiriéndose al arribo de la “sadia e s6-
lida” inmigracién europea a fines del siglo XIX, advierte que ésta ““...veio acordar a mandranice
brasileira apodrecendo nas delicias da mesticagem [...], num desleixo tropical, entre mulatas,
lundus e festas religiosas” (p. 213). Concebidas por momentos las victimas como victimarios, y
oscilando entre denunciar y naturalizar la sumisién, indios y negros se presentan como “animais
lascivos™, al tiempo que los excesos sexuales acaban perdiendo su remisién a la dominacién.’
Aunque critica el exceso explotador también entre los paulistas (convertidos en esclavicratas
cegados por el deseo de riquezas), Prado exalta acriticamente el papel de las bandeiras en los
ataques al “gentio revoltado” de los indios, y luego “aos negros dos Palmares” (p. 177).

Para legitimar la hegemonia de San Pablo, Retrato... apela a una estrategia distinta de la
empleada en Paulistica (centrada en historizar la regién paulista): aqui, en lugar de exaltar las
cualidades positivas del drea, asume la posicién tipica del narrador decimonénico, afirmando
los lugares comunes del colonialismo europeo. Para ello, apela acriticamente al “testimonio”
de diversos viajeros europeos que visitan el Brasil a comienzos del siglo XIX. Bajo esa pers-
pectiva miserabilista (centrada en el atraso del trdpico, la indolencia, la sensualidad o la de-
gradacion por la esclavitud), Recife, Salvador y Rio de Janeiro se convierten sutilmente en
contracaras nefastas de San Pablo. Inserto con fuerza en esa tradicion colonial, el texto dise-
fa el perfil contra el cual, pocos afios después, reaccionard la mitificacién “saudosista” del re-
gionalismo freyreano. En Retrato... (siguiendo el Travels in Brazil de Koster), el Salvador del
siglo XIX es “...um horrivel monturo que devia empestar até o mar alto”, donde “[...] as ne-
gras vendiam peixe, carne moqueada [...] e as infinitas qualidades de quitutes baianos, alguns
dos quais, dizia o cronista, ‘6timos pelo asseio para tomar para vomitérios” mientras “a vida
dissoluta do africano e do mesti¢o invadia a melhor sociedade. Tudo se fazia nesse abandono
desleixado e corrompido que € a praga da escraviddo” (p. 202); “Os escravos eram terriveis
elementos de corrupg¢do no seio das familias. As negras e mulatas viviam na pratica de todos
os vicios [...]. Os mulatinhos e crias eram perniciosissimos. Transformavam as casas, segun-
do a expressdo consagrada e justa, em verdadeiros antros de depravagdo” (p. 203).

El mismo diagndstico horroroso se repite para Rio de Janeiro. Basdndose en los relatos de
viajeros ingleses y alemanes (John Luccock, Andrew Grant y L. von Rango), la capital se evoca
como una ciudad atrasada e inmunda, contaminada por un olor penetrante y saturada de escla-
vos. Citando nuevamente topicos de la literatura de viajes y de la pldstica de Debret y Rugendas,

° El tinico elemento que Prado destaca en este sentido es “a submissio fécil e admirativa da mulher indigena, mais
sensual do que o homem como em todos os povos primitivos” (p. 167), a lo cual se agrega “a passividade infantil
da negra africana” (p. 168), reduciéndose esa sumision a una mera inclinacién racial. Y cuando analiza la lujuria
en San Pablo en el siglo XIX, “as cafuzas e sarards que pululavam a noite nas ruas escuras de Paulicéia” (p. 216) se
convierten en las responsables de infectar de sifilis a los jévenes blancos.

42



As vezes passavam estranhas figuras de escravos de mascara de ferro, com que os puniam do
vicio da embriaguez. De toda essa mistura de cores, de linguas, de trajes, [...] Luccock tinha
a impressao de estar numa cidade da Africa (p. 205).

Asfi, aunque superficialmente se denuncie la responsabilidad de la esclavitud como institucién
corruptora (por crear una “filosofia de senzala [...] latente nas profundezas inconfessaveis do
cardter nacional”, p. 226), en la estructura profunda de la argumentacion la plaga no es la es-
clavitud (o al menos, no es sélo la esclavitud) sino (también) los propios esclavos. Incluso, en
la dispositio del texto se antepone la contaminacién por la presencia negra al reconocimiento
de los abusos por parte de los sefiores blancos para con sus esclavas. De este modo, exacta-
mente donde Freyre encontrard puntos dlgidos de una “mistura” y cohesion social positivas,
Prado descubre una extrema degradacién y una fuerte atomizacién de la sociedad.'”

Reiterando la hipétesis de Paulistica, el contacto con los grandes centros coloniales “en-
venenados” (fisica, social, racial y moralmente) por la esclavitud, origina junto con otros fac-
tores la entrada de San Pablo en una etapa de decadencia.

A la lujuria se suma la ambicién desenfrenada de los conquistadores, poseidos por un in-
dividualismo y una sed de riquezas que atentan contra el establecimiento de una red social y
someten la colonia a “uma loucura coletiva” (p. 182) que atraviesa todas las clases sociales y
siembra la anarquia.

De la combinacién nefasta entre lujuria y ambicion (trazos que ya antes de llegar a Bra-
sil darfan cuenta de una poblacién decadente) surge una “raga triste” sesgada por la melanco-
lia y la debilidad moral, en contraste con la fuerte moralizacién presente por ejemplo en la co-
lonizacién de los Estados Unidos: la tristeza provendria del agotamiento por la perversién
sexual y la ambicién desmesurada siempre insatisfecha.'! Ese cuadro patoldgico ya es percep-

10 Aun asf en diversos aspectos Prado anticipa Casa-grande e senzala. Como en Freyre, la decadencia ya aparece
vinculada al problema de la dominacién esclavdcrata. Sin embargo, en la puesta en acto del andlisis esa categoria
abstracta (a priori ambigua en relacion a la responsabilidad que recae sobre cada polo de la dominacién) Prado se
refiere sistemdticamente a casos de contaminacion “desde abajo”; por contraste, Freyre acentuara el sadismo de la
clase dirigente (aunque también en los hechos visualice pobremente el mundo de los pobres). Aunque ya Retrato...
(como luego Casa-grande...) reivindica la sexualidad como esfera de intercambio privilegiada para entender el po-
blamiento y la emergencia de una nueva cultura hibrida, todavia patologiza esa esfera, reactualizando el background
del determinismo de entresiglos. Asi, en Retrato... la conquista se presenta mas bien como una coleccién de casos de
criminologia y psiquatria finisecular, incluyendo sodomia, hiperestesia sexual, corrupcién de menores y agotamien-
to somdtico y psiquico. Aunque ya coloca en primer plano la sexualidad (inscribiéndose en la linea de Martius y Ca-
pistrano de Abreu, asi como también en la de José de Alencar, Aluisio Azevedo y Joao do Rio), ésta aparece hiper-
bolizada y condenada, prolongédndose asi una concepcion negativa de la naciéon como organismo enfermo.

Ala vez, Prado ya aparece preocupado por ingresar en la intimidad de los sobrados aristocrdticos de las ciu-
dades coloniales, por establecer un lazo de correspondencias simbdlicas entre la corrupcién esclava y la relajacion
moral de esa oligarquia sometida a los influjos del trépico. En este sentido, Alencar, Debret y Rugendas (y el con-
junto de la literatura de viajes producida a principios del siglo XIX) constituyen un posible punto de partida para esa
historizacion de la intimidad oligarquica que desembocara en Casa-grande... Aunque Prado no desarrolla ese uni-
verso cultural, y apenas atiende a las instancias de intercambio (sexual, pero también cultural) que se despliegan en
ese escenario “promiscuo”, si sefiala su importancia, reactualizando lugares comunes heredados y perfilando, al
menos en parte, las condiciones de posibilidad en el marco de las cuales serd erigido el ensayo freyreano.

11 Prado abre el capitulo “A tristeza” apelando al contraste (ya tépico en la historiografia brasilefia) entre los pro-
cesos de colonizacion de los Estados Unidos y el Brasil, demostrando que, en el primer caso, el puritanismo creé
una poderosa unidad de espiritu social, “establecida em condi¢des favordveis de higiene moral”, y generando “a at-
mosfera sauddvel em que pdde prosperar a nagao” (p. 191). A su vez, la secuencia de abatimiento fisico ya estaba
presente en varios textos romanticos (por ejemplo, en la imagen de algunas razas tristes o “saudosistas”, en Ferdi-
nand Denis) y en el naturalismo (por ejemplo en Araripe Jdnior). Aqui resulta claro en qué medida Prado homologa

43



tible en la colonia (pues Portugal conquista el Brasil cuando se encuentra corroido por la de-
cadencia politica y la desmoralizacién de las costumbres) y se agrava con el “romanticismo”
que se extiende de movimiento estético a “modo de ser nacional”, en concordancia con una
percepcion anti-moderna y distorsionada de la realidad.

(El Brasil purgatorio de Portugal?
“O Brasil era um degredo ou um Purgatério.”
(Paulo Prado, Retrato do Brasil)

Los textos jesuiticos, que en la experiencia brasilefia de conquista y colonizacién hegemoni-
zan la representacion de la alteridad, ponen en evidencia una concepcién del Brasil como lu-
gar privilegiado del pecado, dominado por vicios sexuales (lujuria, incestos, poligamia), in-
dolencia, herejia y ambicidn. Sélo por citar un ejemplo, en su Tratado Descritivo do Brasil,
Magalhdes Gandavo edeniza la naturaleza brasilefia para estimular su colonizacion, pero tam-
bién percibe “a multiddo de barbaro gentio” bajo la lente de un miserabilismo extremo: los
indios son responsables de dificultar el desarrollo de la colonia, no sélo por su incapacidad de
realizar cualquier trabajo sistemdtico: ademads son lujuriosos, bestiales y vengativos antropd-
fagos, y carecen de toda moral, religién, ley u orden politico.

A través de este tipo de imdgenes instrumentadas por los grupos dirigentes (como funda-
mento ideoldgico de la dominacién colonial), el Nuevo Mundo se presenta como infernal por
su humanidad demoniaca, y al mismo tiempo edénico por su riqueza y exuberancia naturales.
El Brasil también se convierte en una suerte de “Purgatorio” del Portugal por el supuesto papel
ejercido en la purificacién de sus elementos indeseables: las plagas sociales de la metrépoli (de-
lincuentes, enfermos y degenerados), los salvajes herejes, el trabajo esclavo. La metrépoli exor-
ciza sus fantasmas, expulsando los elementos humanos enfermos y las formas enfermas de ex-
plotacién compulsoria que, en un circulo vicioso, refuerzan el cardcter “infernal” de la colonia.

Prolongando esta mirada colonialista, Prado afirma el cardcter “naturalmente” libidino-
so del tropico: inserto en la genealogia representacional heredada, lee acriticamente la mira-
da que proyectan sobre el otro social las fuentes coloniales desde el inicio de la conquista. El
cuestionamiento se reduce apenas a la puesta en crisis de la idealizacion de la naturaleza tro-
pical como “Paraiso terrenal”. Al analizar la fuerte gravitaciéon de lo imaginario como motor
de las exploraciones en América, Prado rastrea cémo se origina, en ese contexto de exaltacion
de lo imaginario, la idealizacion del trépico como “Paraiso” (de Colén y Vaz de Caminha a
Gandavo inclusive). Sélo en ese punto articula una perspectiva critica de las fuentes colonia-
les, rompiendo con la idealizacién “roméntica” del tropico para luego imponer su propia ver-
sion “realista” sobre su decadencia. Por lo demds, los documentos jesuiticos o las visitacio-
nes del Santo Oficio constituyen para Prado pruebas “transparentes” que aprehenden el
“origen” de un “modo de ser” nacional. Las claves del problema brasilefio subyacen en el na-
cimiento espurio de su poblacién, compuesta por la mezcla entre grupos primitivos y actores
degradados que provienen de una civilizacién decadente, para formar en conjunto una gale-
ria lombrosiana de degenerados sexuales, delincuentes, criminales y enfermos de ambicion.

“sin mas” los planos de las psicologias individual y colectiva. Asi, por ejemplo, explicita: “Luxuria, cobica: melan-
colia. Nos povos, como nos individuos, € a seqiiéncia de um quadro de psicopatologia: abatimento fisico e moral,
fadiga, insensibilidade, abulia, tristeza” (p. 196).

44



El clima de “intoxicacion sexual” trazado por Prado, que recrea los antiguos discursos de
aculturacién colonial, tiene una particular perduracién en el pensamiento nacional, y serd recu-
perado incluso por Casa-grande e senzala de Gilberto Freyre, un ensayo heredero —al menos en
parte— de Retrato... En efecto, critico del papel aculturador desempefiado por los jesuitas, y com-
prensivo de la logica de poblamiento “por cualquier medio” (que impulsa al mestizaje), Freyre
partird de la misma imagen colonial, aunque ésta adquiera ahora connotaciones positivas.

(En pro de la vanguardia y en contra de la autonomia del arte?

(En qué medida esa mirada, que sesga el ensayismo y la propia posicién de Prado en el cam-
po cultural (evidenciando una continuidad flagrante con el discurso colonial), interviene en
su aprehension de la experiencia modernista? ;Y hasta qué punto los modernistas confirman,
en sus articulos o ficciones, el diagndstico refractado por Retrato...? Responder estas pregun-
tas puede permitirnos no sélo aprehender la distancia entre Prado y los vanguardistas, sino
también profundizar en el andlisis de sus puntos de contacto. En este sentido, Paulistica y Re-
trato... podrian iluminar las ambivalencias y las contradicciones ideoldgicas presentes tam-
bién en los textos de vanguardia.

Para evaluar el modo en que Prado lee la obra modernista es necesario, en primer lugar,
considerar que Prado reflexiona poco sobre los textos del grupo que, paraddjicamente, lo
adopta como “padre” y mecenas. Esa escasa produccion critica evidencia la distancia simbo-
lica que lo separa de su propio movimiento. A la vez, en la medida en que para Prado la lite-
ratura no constituye un campo auténomo, desde su perspectiva el arte queda subsumido a la
confirmacion de sus hipdtesis historicas. Asi, posiciondndose (implicita o explicitamente)
contra la autonomia del arte, coloca en primer plano sus propias ideas sobre la emancipacién
cultural, y reduce los textos de vanguardia a meros “vehiculos” para alcanzar esa identidad
nacional.'? En esta reduccién de la obra de arte a un instrumento ideolégico, Prado contrasta
con la defensa de la especificidad estética efectuada por Oswald y Mdrio de Andrade (pues
en ellos predomina una fuerte conciencia de la obra de arte como acontecimiento estético,
aunque los limites, ambivalencias y contradicciones multiples entre estética vanguardista e
ideologia social también atraviesan sincronica y diacrénicamente las obras de estos autores,
y se agudizan especialmente en la década de 1930).

En el marco de esta negacion de la autonomia del arte, Prado emprende una interpreta-
cién “desviada” de la ideologia implicita en los textos modernistas. En este sentido, lejos de
la desjerarquizacidn de las razas y de la exaltacion de la mezcla, y aun més lejos del rechazo
de la propia categoria de “raza” (legible en Macunaima y O turista aprendiz de Mério de An-
drade), Prado le asigna al modernismo una funcién “étnica”. En efecto, el criterio racial des-
plegado en Paulistica y Retrato... es aplicado para pensar el fin finalis de la experiencia de
vanguardia. De este modo, en el famoso “Prefdcio” de 1924 para el poemario Poesia Pau-
Brasil de Oswald de Andrade, incita a los jovenes modernistas a una suerte de “superacion

12 Asf por ejemplo, en el articulo “Becheret”, Prado exalta el papel de la Semana como educadora de conciencias
y estimulo para activar las fuerzas de la sociedad, y expone por primera vez la tesis (propia de la generacion de
1870) sobre la “decadencia” de la vida intelectual nacional, frente a lo cual propone el abandono de la copia de las
ideas europeas y la bisqueda de un modelo estético y cultural propios. Véase Prado, Paulo, “Brecheret” [primera
edicion: O Estado de Sao Paulo, mayo de 1923] y “O momento” [primera edicién: abril de 1923], en Berriel, Car-
los Ornelas, op. cit., pp. 290-292.

45



racial”: “Sejamos agora [...], no cumplimento de uma missdo étnica e protetora, jacobinamen-
te brasileiros. Libertemo-nos das influéncias nefastas das velhas civilizacdes em decadéncia”
(p. 59).1° Y forzando la homologacién entre vanguardia cultural y eugenesia, opone nifios,
salvajes y animales a las “integridades plenas” alcanzadas gracias al progreso de la vanguar-
dia: “Vai nascer o brasileiro. Desenlacamos as cadeias que nos prendiam as racas primitivas;
sacudimos aos poucos as influéncias subconscientes que nos aparentavam ao Selvagem, a
Crianca e ao Macaco [...]. Vai nascer o Brasileiro” (p. 63).

Asfi, amén de la rejerarquizacion racial, Prado actualiza la antigua devaluacién del inconsciente,
la animalidad y las alteridades primitivas, en un movimiento ideoldgico opuesto al promovido
por Oswald de Andrade en sus manifiestos y en el propio Poesia Pau-Brasil que Prado prologa.

Al reconocer que el modernismo “redescubre” el Brasil desde Europa,'# Prado hace ex-
plicito un sentimiento compartido por los intelectuales de vanguardia inspirados en el primi-
tivismo exotista; sin embargo, parece ir mds alld, forzando una regresion del artista de van-
guardia al lugar “originario” del conquistador, imponiendo una lectura colonialista del
modernismo. En efecto, en Poesia Pau-Brasil Prado valora el rescate oswaldiano de las fuen-
tes coloniales que “fundan” la identidad nacional, pero nuevamente su lectura literal olvida (y
acaso, incluso, niega) el cardcter parédico con que el autor se apropia de esas fuentes.

Al mismo tiempo, al condenar la mezcla racial, Prado condena también —veladamente y
“sin querer”— el relativismo cultural y el elogio de la transculturacién promovidos por los
principales autores del modernismo paulista (como Oswald de Andrade en Poesia Pau-Bra-
sil y Serafim Ponte Grande, y Mério de Andrade en O turista aprendiz y Macunaima). El
“bairrismo” y la exaltacion euférica de la nacionalidad (presente tanto en los ensayos de Pra-
do como en sus articulos criticos sobre la vanguardia) contrastan con la exploracion de un es-
pacio transnacional en Serafim... (evidente en el “trépico desterritorializado” con que se cie-
rra la novela), con la desregionalizacion nacional y continental desplegada en Macunaima, y
con el rechazo de la ideologia nacionalista explicito en O turista aprendiz.

Aunque Prado concibe el modernismo como una instancia de ruptura radical con el pa-
sado, apela a metdforas positivistas cuando, reactualizando el higienismo decimonénico, se
refiere al movimiento como “o saneamento intelectual de que tanto precisamos”, o cuando al
reforzar la actualizacion del legado decimondnico, analiza el desfasaje nacional entre ideas y
realidad, aludiendo al “bovarismo nacional” y la “patologia mental” que dificultan el progre-
$0.° Y en ese contexto “decadente”, la region paulista es concebida, en términos organicis-
tas, como “um corpo em plena crise de crescimento” expuesto a una “falha patoldgica, que é
a nossa profunda anemia intelectual e artistica”.!®

En este juego de lecturas desviadas, cabe preguntarse como leen los modernistas el ensa-
yismo de Prado, qué vasos comunicantes y qué distanciamientos polémicos entablan con el
texto, implicita o explicitamente. Los intelectuales vanguardistas y la propia clase dirigente

13 La cursiva es nuestra.

14 En el “Prefacio” a Poesia Pau-Brasil advierte que “Oswald de Andrade, numa viagem a Paris, do alto de um ate-
lier da Place Clichy -umbrigo do mundo- descobriu, deslumbrado, a sua propria terra. A volta a patria confirmou,
no encantamento das descobertas manuelinas, a revelacdo surpreendente de que o Brasil existia. Esse fato [...] abriu
seus olhos a visdo radiosa de um mundo novo, inexplorado e misterioso. Estava criada a poesia ‘pau-brasil’” (p.
57). Véase Prado, Paulo, “Prefacio” a Poesia Pau-Brasil, San Pablo, Globo, 2000 [primera edicién: mayo de 1924].
15 La primera cita en “Brecheret”; la segunda, en “O momento”.

16 Ep “O momento”.

46



reaccionan de inmediato ante la publicacién de Retraro..., captando la tension que sesga el en-
sayo entre el origen de clase del autor y su filiacién al modernismo. Aunque el propio moder-
nismo presenta rasgos antipopulares y aristocratizantes que combinan con el aristocratismo de
Prado, los intelectuales modernistas suscitan debates ardientes en torno al texto.!” En este con-
texto polémico, en “O movimento modernista” Mério de Andrade reconoce el papel esencial
de Prado en la realizacion de la “Semana de arte moderna”, y en O turista aprendiz, apenas un
afio después de la aparicion del libro, se abstiene de juzgarlo, aunque advierte la contradiccién
de quienes rechazan enfiticamente sus argumentos y a la vez reconocen la verdad “dolorosa”
del diagndstico de fondo, y ataca especialmente la reaccion nacionalista despertada por el li-
bro, adoptando una actitud comprensiva frente al pragmatismo “ingenuo” de Prado.!®

Si por un lado la presencia de varios elementos modernistas vinculan las concepciones
estéticas y culturales de Prado y Oswald de Andrade, otros abren una distancia infranqueable
entre los dos autores. Ambos coinciden en la critica al proceso brasilefio de imitacién del mo-
delo extranjero, a la falta de instituciones culturales nacionales, a la incapacidad para expli-
car y resolver el problema del atraso; también coinciden en el comiin retorno al “origen” de
la conquista como instancia paradigmadtica en la construccion de la identidad. Pero esa con-
vergencia se quiebra radicalmente cuando las ideas de Oswald se organizan como teoria an-
tropofdgica: mientras Oswald concibe una utopfa cultural centrada en invertir la relacién his-
térica de dominacién cultural entre amerindios y civilizacién europea, Prado valora la
dominacién del europeo sobre el indio como una relacion natural y éptima, de la que surge el
“mameluco” como superacién racial. Mientras Oswald elige la idealizacién del “otro”, poco
etnoldgica y mds bien iluminista (ya que, en su teoria antropofagica, el comunismo utépico
previo a la conquista permite erigir una amplia y eficaz critica a la implantacién de la cultu-
ra europea), Prado asume frente a la alteridad el punto de vista europeo, aunque también pre-
tende adoptar una perspectiva “brasilefia” para rechazar la cultura europea implantada.

El ensayo de Prado también ofrece puntos de contacto significativos con Macunaima, la
novela paradigmadtica del modernismo publicada el mismo afio que Retrato... Por ello, desde
nuestro punto de vista, varios trabajos criticos cometen el error de reforzar los puntos de con-
tacto entre ambos textos, encontrando asi, sin mas, una solucién al conflicto estético-ideolo-
gico que sitda a Prado en una posicién tensa en el seno de la vanguardia.'®

Es evidente que, al menos en principio, ambos textos ponen en escena algunas ideas ge-
nerales sobre el pais: el criterio racial (presente en el juego irénico de Macunaima en torno a
la sintesis inconclusa de las tres razas tristes que componen al brasilefio), la desmitificacién del
nacionalismo ufanista (mediante la puesta en evidencia de los defectos del cardcter nacional),

17 Al respecto, véase Nogueira, Marco Aurélio, “Retrato do Brasil”, en Dantas Mota, Lourengo, Introdugdo ao Bra-
sil. Um banquete no trépico, San Pablo, Senac, 2001, p. 193.

18 Véase Andrade, Mdrio de, “O movimento modernista”, en Aspectos da literatura brasileira, San Pablo, Martins,
1974 [primera edicién: 1942]. Sobre el reconocimiento de Prado, cuando en 1942 Mario revisa las condiciones eco-
ndémicas y culturales por las cuales el movimiento moderrnista emerge en San Pablo, concluye que sin Prado (la figu-
ra en torno de la cual se organiza la identidad del clase del modernismo) no habria habido “Semana de arte moderna”
pues, sin ser artista, Prado habria dado expresion social al modernismo, suscitando la organizacién del movimiento.
También Oswald (cuando revisa el movimiento modernista varias décadas después) sittia a Prado en un lugar clave en
el grupo, no sélo por el financiamiento de la “Semana” sino también por sus intervenciones en la organizacién de su
programa cultural; véase Andrade, Oswald de, “O modernismo”, en Anhembi, N° 49, San Pablo, diciembre de 1954.
19 El trabajo de Bonafini Landers es uno de los més representativos en este sentido. Véase Bonafini Landers, Vas-
da, De Jeca-Tatu a Macunaima: Monteiro Lobato e o modernismo, Rio de Janeiro, Civilizacdo Brasileira, 1988.

47



o el reconocimiento de la lujuria y la ambicién como trazos de la mentalidad nacional. Ambos
buscan condensar la historia del Brasil procesando el mestizaje racial y cultural en términos
sincréticos y subjetivos. Incluso, Prado se constituye en un referente historiografico importan-
te en Macunaima pues Mdrio, ademds de dedicarle la ficcién, parece reconocer al autor de Re-
trato... como un interlocutor historiografico importante, tal como se percibe en el primer Pre-
facio —luego excluido de la primera edicién— y en el tratamiento de algunos temas histéricos.

Sin embargo, sélo una lectura unilateral permite establecer una relacién punto por punto
entre ambos textos, pues el discurso literario y el ensayo se apartan en varios aspectos ideol6-
gicos clave. En este sentido, Macunaima siempre muestra los dos lados del problema: si Pra-
do sefiala la lujuria, la avaricia o la pereza como trazos determinantes del modo de ser nacio-
nal, Mdrio coloca en el mismo plano la lujuria y la inocencia (situando la sexualidad por
encima de la moral, como una préctica espontdnea y libre de culpa); sefiala la avaricia y la ge-
nerosidad, o las desventajas y los beneficios de una cultura fundada en el ocio, capaz de esti-
mular la creatividad estética y la desalienacion. Mientras Prado piensa una divisién de la na-
cion entre dos “razas” (la paulista, centrada en el progreso, y la mezcla del resto del pais),
Mirio confia en la efectiva construccion de una identidad brasilefia basada en la integracién
racial y cultural. Frente al diagndstico negativo de la nacién como “organismo enfermo”, Ma-
rio construye un universo transculturado de dolencias arcaicas y modernas, europeas y latinoa-
mericanas, mediante las cuales parodia precisamente los diagndsticos que patologizan la na-
cion.0 Asi, mientras Retrato... clausura el andlisis (de allf la fractura radical entre diagndstico
y solucidn revolucionaria), Macunaima, planteando al mismo tiempo los dos polos del conflic-
to ideoldgico (por ejemplo, el ufanismo y el antiufanismo), se niega a adelantar soluciones,
postulando en cambio una sintesis abierta de tendencias contradictorias e irreductibles.

En tanto Prado piensa la historia en términos mitificadores y lee acriticamente los discur-
sos heredados (permaneciendo preso en la literalidad de las fuentes), Mério funda una mitologia
que, por el contrario, apunta a desmitificar la historia y las versiones coloniales, cuestionando
continuamente el valor de verdad de la mirada etnocéntrica. Al monologismo de Retrato... Ma-
cunaima opone una sucesion polifénica de narradores desdoblados que se apropian y desarman
los discursos sociales que definen la identidad y la cultura nacionales. Como consecuencia, el
grado de ambivalencias (y, por ende, la riqueza de sentidos) es mucho mayor en Macunaima.
Amén de la ideologfa de la forma (donde la potencialidad estética abre una brecha infranqueable
entre ambos textos), la estructura narrativa en la novela de Mario tiene también un efecto ideold-
gico importante, en la medida en que se niega a clausurar la semiosis y postula una apologia de
todo proceso dindmico y abierto (en la diégesis tanto como en la hermenéutica de la historia na-
cional y cultural), en contraste flagrante con la narracion cerrada sobre el proceso “transparente”
de decadencia y renacimiento ofrecida por la version apocaliptica y mesidnica de Prado.

Al menos en parte, estas criticas ya estaban implicitas, aunque con cardcter sintético y mas
bien intuitivo, en el articulo “Um livro pré-freudiano” que Oswald de Andrade publica un afio
después de la aparicion de Retrato...*' Alli reconoce como un acierto de Prado la descripcién de
la vida cotidiana colonial (y en este sentido, tanto Prado como Oswald descubren un elemento
que luego serd un foco de interés clave para el ensayismo posterior). Sin embargo, el autor de

20 véanse Chiappini, Ligia, “Macunaima e o Retrato do Brasil”, en Lemaire, Ria y E. S. de Decca (orgs.), Pelas
margens, Campinas, Unicamp, 2000. Cf. también Berriel, op. cit.
2l Andrade, Oswald de, “Um livro pré-freudiano”, en Estética e Politica, San Pablo, Globo, 1991.

48



Serafim Ponte Grande también advierte licidamente que Retrato... es un glosario histérico de
Macunaima, pero que Prado, alejdndose irremediablemente de la novela de Mdrio, cae en el
error de repetir “todas as monstruosidades de julgamento do mundo ocidental sobre a América
descoberta” (p. 39), y censura la lujuria desde una moralizacién pre-freudiana, adhiriendo a la
mirada europea y colonialista sobre el Brasil, para lo cual se apoya en una “tese francamente
missiondria e catequista” (p. 40). Asi, condenando el “pecado sexual” “como qualquer visitador
de Santo Oficio” (p. 40), Prado adoptaria precisamente la visién del portugués “da governanca
e da fradaria” (p. 40) que él mismo condena como el principio de los males nacionales.

Sin embargo, resulta interesante el hecho de que tampoco Oswald pone en cuestion la no-
cién misma de “lujuria” como trazo nacional; por el contrario, también este autor afirma la sen-
sualidad del trépico en su propia produccion literaria (y en el articulo arriba mencionado, cuan-
do al condenar Retrato..., advierte que “a luxuria brasileira ndo pode, no espirito luminoso de
Paulo, ser julgada pela moral dos conventos ignacianos”, p. 39).

Asi, las contradicciones politicas que sesgan Retrato... se refractan en las valoraciones es-
téticas por medio de las cuales Prado pretende legitimar el papel del modernismo. A las osci-
laciones entre la critica a la oligarquia y su reivindicacién corresponden la critica al romanti-
cismo y una concepcion romantica de la vanguardia, la defensa del modernismo y el rechazo
de la especificidad del arte que el modernismo reivindica, la exaltaciéon de una ruptura ideol6-
gica radical y la prolongacion del organicismo, el racialismo y la moral “pre-freudiana”, para
juzgar la conducta de las masas en la historia. Asi, adquiriendo exactamente los trazos ideolo-
gicos que los vanguardistas rechazan, en la versién de Prado el modernismo adopta una fun-
cion étnica, ademads de la cultural y la politica que el modernismo asume abiertamente (respec-
tivamente, a través de la clausura de la dependencia y la legitimacién de la modernidad —de la
hegemonia— regional). Prado explicita aquello que la vanguardia reprime confesar, e incluso
aquello que la vanguardia rechaza abiertamente. Afirma negando a sus contemporaneos, neu-
tralizando la ruptura al asimilarla a la continuidad, en este juego intrincado en que se llenan los
silencios y, finalmente, se silencian las ambigiiedades implicitas en los enunciados del arte.

En conclusién, es evidente que las contradicciones de Retrato... no pueden ser explicadas en
términos tedricos, sino en funcion de las motivaciones sociales de fondo; en este sentido, ta-
les contradicciones son legibles como sintomas de un proceso complejo de transicion social.

Prado no resigna el papel dirigente de la oligarquia; y si al analizar el peso de la experien-
cia histdrica responsabiliza directamente a los grupos dirigentes, también incluye un programa
de accion que relegitima su papel como intelectual organico clave dentro de ese esquema oli-
gdrquico. Para ello, apela a un método impresionista de andlisis, que incluye la deshistorizacién
deliberada y el uso de diversos artificios retéricos; ese método condice con la elaboracién de un
proyecto politico ambiguo, basado en la intuicién y no en la comprension racional.

En el “Post-scriptum”, esta autolegitimacién se agudiza cuando sugiere una virulenta
ruptura radical con el pasado, por medio de una “guerra” o de una “revolucién”. En tensién
(al menos a priori) con el resto del libro, y adoptando un tono peligrosamente profético, el
concepto de “revolucién” como via de regeneracion nacional parece remitir a la emergencia
de valores contrarios a la oligarquia, pues Prado deja abierta la posibilidad de que surja un re-
volucionario mesianico de entre las masas andénimas del Brasil, encarnando romanticamente
las fuerzas colectivas. Sin embargo, en el fondo le asigna a este fenémeno un fuerte conteni-
do de peligrosidad, pues el final de la cita rompe “sin querer” con la utopia revolucionaria:

49



Os novos, os pobres, os esquecidos, os oprimidos surgem quando se ateia nas cidades e nos
campos o fogo devastador das invasdes; € quando se abre o perfodo das faléncias governa-
mentais. O her6i providencial é uma criatura das vicissitudes da Guerra. Vem muitas vézes
das camadas profundas do povo onde o vdo encontrar as necessidades da salvacdo publica.
Sera entre nés, numa longinqua possibilidade, quem sabe, um gaticho do Sul, ou fazendeiro
paulista, ou serigueiro do Acre, ou jagungo do Nordeste, ou mesmo &sse desocupado da Ave-
nida Central, freqiientador de cafés como Lenin, fregués paupérrimo da Rotonde, do Mont-
parnasse, meses antes de ser ditador e senhor absoluto de 120 milhdes de almas (p. 234).

El proyecto sugiere una revolucion de izquierda capaz de desplazar a la oligarquia, y a la vez
realiza una demanda de violencia irracional como anticipacion del fascismo. En efecto, al alu-
dir de manera abstracta a cualquier movimiento armado y con cualquier objetivo, el libro se
acerca a las doctrinas fascistas (al estilo de Maurras y de Sorel) en crecimiento a fines de los
afios de 1920. Contradictorio, afirma la herencia “irremediable” de una enfermedad social y,
al mismo tiempo, confia en la revolucién como via privilegiada para transformar ese cardcter
nacional enfermo, lentamente forjado a lo largo de los siglos.

En el fondo, Prado parece temer lo que varios analistas de la época advierten: el riesgo
inminente de que el pais se desmembre en oligarquias autonomizadas en desmedro del Esta-
do nacional ?> Ante ese cuadro negativo, responde ideando un proyecto intelectual que reor-
ganiza la hegemonia simbdlica y refuerza los lazos de cohesion nacional, y proponiendo “a
guerra ou a revolu¢do” como solucién de cambio (aunque esta opcién ambigua se restrinja,
en el fondo, a una mera transformacion del aparato politico y de los valores, para afirmar una
direccioén oligdrquica mds sélida).

Dos afios después de la publicacion de Retrato... explota la revolucién de 1930; en ese
sentido, aunque Prado no adhiere al varguismo (e incluso se convierte en un firme opositor),
el texto prueba el clima de transformacién inminente, la sensacién del “fin de un orden” ya
palpable en 1928.

Aunque aprehende intuitivamente ese clima de crisis, en realidad Retrato... neutraliza
toda intencion critica, porque oculta o niega temas clave del debate social y politico en el Bra-
sil de la década de 1920. En este sentido, llama la atencion la ausencia casi total de alusiones
al presente, y en especial a las luchas sociales y politicas llevadas a cabo por esos sectores po-
pulares “historiados”, excluidos —hasta fines de la “Republica Velha” inclusive— de la partici-
pacién plena en el sistema “democratico”. En este contexto, el ensayo restringe de hecho la
legitimidad de las masas: devaluadas por el peso de una mirada colonial de largo aliento, ape-
nas se percibe la formacion de los sectores populares y su papel en la historia nacional, aun
cuando el final del ensayo —oscilando entre el supuesto deseo y el verdadero temor— parezca
celebrar la emergencia de estos actores politicos, en desmedro de la hegemonia oligdrquica.

A pesar de este sesgo oligdrquico (o quizds gracias a €l), Prado reorganiza los tdpicos prin-
cipales de la genealogia colonialista, hace decir al modernismo aquello que el modernismo nie-
ga (o al menos calla), y abre un puente importante hacia la reflexién culturalista del ensayismo
posterior. En ese juego de espejos que refractan y distorsionan diversas etapas del linaje discur-
sivo, paraddjicamente, Prado prolonga el siglo XIX, y al mismo tiempo estimula su disolucién. O

22 De hecho, cuando historiza el proceso de “decadentizacién” de la colonia, coloca en primer plano la ausencia de
cohesioén social (y, por ende, de “nacién”), percibiendo en cambio una sociedad fracturada en “uma aglomeracio
de moléculas humanas” (p. 199).

50



Roger Bastide,
intérprete del Brasil

. . . . . ook
Afrlcamsmos, sincretismo'y modernizacion

Fernanda Aréas Peixoto
Universidad de Sdo Paulo

1 lugar central que ocupa el Brasil en la obra del socidlogo francés Roger Bastide (1898-

1974) estd fuera de discusion y es un hecho que ha sido destacado por diversos estudio-
sos (Beylier, 1977; Braga, 1994; Reuter 1997, entre otros). En primer lugar, el pais se presen-
ta ante el intérprete como un caso ejemplar de interpenetracion de civilizaciones, que debe ser
observado e interpretado. Ademads, el pais es el suelo donde se realiza el cruce de distintas tra-
diciones intelectuales y un productor de teorias originales de las que Bastide se valdrd, no s6-
lo para comprender las especificidades de la cultura nacional, sino sobre todo para elaborar
un punto de vista tedrico-metodoldgico particular.

Cuando llega al Brasil en 1938, para sustituir a Claude Lévi-Strauss como profesor de
sociologia en la Universidad de Sao Paulo (USP), creada en 1934, Bastide trae consigo la
agrégation en filosofia, la experiencia en diferentes liceos franceses, alguna practica politica
(en el Partido Socialista Francés), un proyecto literario interrumpido, dos libros y una serie
de articulos (Ravelet, 1993 y 1995). Su obra de juventud, de las décadas de 1920 y 1930, se
encamina por los dominios de la poesia, la vida mistica y la religién, y preanuncia una serie
de temas que nunca abandonaria: lo sagrado, la literatura, la vida mistica, el suefio, el imagi-
nario y la memoria. Junto a ello, se encuentra alli el esbozo de una actitud intelectual ancla-
da en la colaboracion entre diferentes disciplinas: la sociologia, la antropologia, la psicologia
(y el psicoandlisis), la historia.

El abanico de cuestiones abierto en ese periodo de formacion —la ligazén entre experien-
cia y reflexidn, las relaciones entre individuo y sociedad, los nexos entre simbolismo y estruc-
tura social y las articulaciones entre tradicién y ruptura— permite trazar eslabones entre las
obras de juventud y de madurez del autor, aun cuando las referencias tedricas se modifiquen
durante el trayecto. En el Brasil, se producen nuevas adhesiones tedricas, redefiniciones tra-
zadas al compds de las observaciones de campo, de los (re)descubrimientos de las tradiciones
socioldgica y antropoldgica francesa y norteamericana y, sobre todo, de los didlogos entabla-
dos con la produccién brasilefia, en sus més diversas ramificaciones: las vertientes literarias,
sobre todo los poetas modernistas Mario de Andrade y Oswald de Andrade, con quien Bastide

* Los temas de este articulo han sido desarrollados en los capitulos 2 y 3 de mi libro Didlogos brasileiros: uma and-
lise da obra de Roger Bastide, 2000. Traduccion de Ada Solari.

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 51-69



tiene un didlogo estrecho en su periodo de aprendizaje de las “cosas brasilefias”, y la tradi-
cién socioldgica, en la que destaca el nombre de Gilberto Freyre, uno de los autores que él
mads leyd y comentd. En los dieciséis afios que permanecio en el pais, el intérprete elabora una
perspectiva original, esencialmente hibrida, construida a partir del cruce de diferentes enfo-
ques (Queiroz, 1983, y Simon, 1994).!

Bastide pensé y escribi6 sobre el Brasil a medida que lo fue conociendo. En la critica
periodistica,? en las clases en la universidad, en los viajes, en los terreiros de candomblé,
en las galerfas de arte, en las lecturas y en las conversaciones, fue haciendo y rehaciendo
perspectivas de andlisis. Su obra sobre el Brasil —vasta y variada— nace en el cuerpo a cuer-
po con otras obras, a lo largo de discordancias y debates. En los didlogos con diferentes tra-
diciones intelectuales nacionales, Bastide enfrenta el problema mds amplio de la cultura
brasilefia, su génesis y formacion, sin atenerse a un aspecto exclusivo de las manifestacio-
nes culturales, un recorte que, con raras excepciones, solieron hacer los extranjeros que es-
tuvieron en el pais.

En la universidad, Bastide dejo discipulos en dreas bastante diversas: en la critica litera-
ria, en la filosofia y en las ciencias sociales. Sus clases y escritos marcaron de cerca a una vi-
gorosa tradicién de criticos nacionales —Antonio Candido, Gilda de Melo e Souza, Décio de
Almeida Prado, Lourival Gomes Machado, entre otros—, que aprendieron con €l a estudiar y
a pensar el Brasil.? Las palabra de Ruy Coelho, alumno de las primeras camadas de la USP,
son ejemplares: “Bastide, como todos los otros profesores franceses, nos conducia al Brasil”
(Coelho, 1981-1984: 129). Florestan Fernandes, a su vez, se inici6 en la investigacién socio-
l16gica con los estudios sobre el folklore realizados en los cursos de Bastide. Con el maestro,
Fernandes aprendi6 la importancia del método, de las investigaciones sistemdticas y de los re-
cortes precisos, como él mismo pone de relieve en mds de una oportunidad.

Si bien fue responsable de la formacion de un nuevo linaje de estudios socioldgicos en
la universidad brasilefia, Bastide debe ser visto como un elemento de ligazén entre el medio
universitario y el escenario intelectual mas amplio. Lector atento de los mds importantes nom-
bres del pensamiento social brasilefio, de nuestros escritores y poetas, critico de literatura y
de artes plasticas, ademads de investigador de las religiones y de la cultura afrobrasilefia, Ro-
ger Bastide obliga a suavizar el corte, a menudo realizado, entre la universidad y el mundo
intelectual no universitario, o entre el ensayismo del periodo preuniversitario y la investiga-
cién cientifica llevada a cabo en moldes académicos.

! Es interesante observar que, durante el periodo brasilefio, Bastide no sélo retomd ciertas ensefianzas de la socio-
logia durkheimiana, en cuyo interior se habia formado y de la que intentd distanciarse en sus primeros trabajos so-
bre religion, sino que también se acercé a la tradicién africanista de Marcel Griaule y Michel Leiris.

2 A través del ejercicio habitual de la critica periodistica, Bastide siguid las artes visuales y la literatura brasilefias.
Por ello no es extrafio que su nombre sea recordado como uno de los criticos que actuaron en los decenios de 1930
y 1940, junto al de Sérgio Milliet. Cabe recordar que, ademds de la actuacién en el circuito nacional, Bastide estu-
vo ligado con la prensa de matriz francesa en el Brasil (Boletim da Alian¢a Francesa) y también con érganos fran-
ceses, por ejemplo, la revista Mercure de France, donde colabora entre 1948 y 1965. Sobre esta produccién espe-
cificamente, véase Amaral, G. C. do (1995).

3 La tesis de doctorado de Gilda de Mello e Souza sobre la moda en el siglo XIX —segtin ella, en esa época, “una es-
pecie de desvio en relacion con las normas predominantes en las tesis de la Universidad de Sao Paulo” (1987: 7)—
tuvo a Roger Bastide como orientador. Antonio Candido, a su vez, en mas de una ocasion destaca la importancia
de Bastide en su aprendizaje como critico. Véase “Roger Bastide e a literatura brasileira” y “Machado de Assis de
outro modo” (Candido, 1993).

52



Bastide representa, dentro de la universidad, la articulacién entre la academia y los dia-
rios; entre la sociologia académica, la critica y el ensayismo; entre las ciencias sociales y el
modernismo literario. Su ubicacién en dreas de frontera —“entre” disciplinas, instituciones y
perspectivas— se convirtié en una posicion privilegiada de la que él supo sacar gran partido
tedrico. Dentro y fuera de la sociologia, dentro y fuera de la antropologia, y también del psi-
coandlisis y la critica literaria, francés abrasilerado por Africa y africanizado por el Brasil,
Bastide hizo de la condicién de extranjero una estrategia metodoldgica y discursiva suma-
mente productiva. Su obra, construida a partir de todas esas encrucijadas, revela el movimien-
to del intérprete en direccién a lo social y, al mismo tiempo, su encantamiento con aquello
que parece escapar de cierta racionalidad canénica: el misticismo, la subjetividad, la poesia.

No se trata aqui de recuperar la totalidad de la produccion del autor sobre el Brasil, ni
de acompafar en detalle sus “didlogos brasilefios”, lo que ya fue realizado en otra oportuni-
dad, sino de focalizar dos problemas centrales que lo persiguen desde el comienzo y que re-
verberan hasta hoy en los debates de las ciencias sociales brasilefias. El primero se refiere a
la nocién de sincretismo, que conlleva el tépico de Africa en el Brasil, verdadera obsesién de
Bastide y blanco de parte de sus criticos. El segundo, estrictamente ligado con el anterior, se
refiere al debate sobre modernizacion (y tradicidn), central para Bastide y para la imaginacién
social brasilefia.

1. La bisqueda de Africa en el Brasil: la vuelta a un viejo problema

En los andlisis que llevé a cabo sobre la produccion artistica brasilefia, tanto la de cardcter
erudito como la de corte popular —folklore, artes plésticas y literatura—, Bastide se orienta ha-
cia la bisqueda de las marcas africanas alli impresas (“buscamos la raza en la trama de la obra
escrita”, afirma). Pero lo que esa produccion artistica afrobrasilefia revela es la presencia de
un Africa en sordina, oprimida por los modelos cultos europeos. La literatura explicita de for-
ma ejemplar, segtin Bastide, el drama del africanismo reprimido en el Brasil, que se presenta
sutilmente disfrazado en los textos poéticos (Bastide [1941], 1973). Paralelamente a los es-
critos sobre arte —que lo llevan a sumergirse en la critica de indole modernista y en los artis-
tas nacionales—, Bastide se vuelca a las religiones afrobrasilefias que obligan a redefinir la in-
tencidn del andlisis. Por fin, si las manifestaciones folkldricas, el arte barroco y la produccién
literaria llevan al intérprete a mirar el pais a partir de una trama en esencia sincrética —esto es,
a partir de la competencia desigual entre la civilizacién europea y la civilizacion africana, que
lucha para imponer sus valores y modelos—, la religién parece ofrecer otro dngulo de obser-
vacidén. Reducto privilegiado de la reaccién africana, los cultos afrobrasilefios permiten ilu-
minar el polo de la resistencia africana. De ese modo, permiten al intérprete la decantacion de
Africa a partir de la composicién mestiza, lo que brinda un camino privilegiado para la com-
prensién de Africa en el Brasil.

El encuentro de Bastide con Africa en el territorio brasilefio coincide con su primer via-
je al Nordeste, en 1944. El viaje, segtin su relato, represent6 el descubrimiento del Brasil mis-
tico, “donde sopla el espiritu” (Bastide, 1945: 37). Las ciudades de Salvador y Recife, con sus
piedras, sonidos y colores, exponen ante el viajero las civilizaciones que alli se encontraron:
las iglesias barrocas y las marcas portuguesas conviven con el fantd de los negros y con el
mundo de los candomblés. Ante esta fuente doble, europea y africana, que alimenta de forma

53



permanente el misticismo brasilefio, el intérprete dirige su atencién hacia la matriz africana. Tal
opcién no significa una eleccion entre otras, sino la Unica direccién segura para quien esté inte-
resado en escrutar el cardcter propio del misticismo brasilefio, despojado del sesgo tragico del
misticismo espafiol o del barroco mondstico mexicano, pues estd endulzado por el “contacto con
las mucamas, las amas de leche, las negras y la sensualidad de las mulatas” (Bastide, 1945: 35)#

Podriamos decir que no es el intérprete el que elige el mundo africano como objeto de
reflexion. Es Africa la que se impone al observador en la medida en que “penetra por los oi-
dos, por la nariz y por la boca, golpea en el estomago, impone su ritmo al cuerpo y al espiri-
tu” (ibid.: 28), y lo obliga a pasar del “estudio de la mistica de las piedras y la madera talla-
da” ala “religién de los negros” (ibid.: 41).

Los primeros contactos con el mundo del candomblé, en la segunda mitad de la déca-
da de 1940, lo llevan a Bastide a delinear una serie de intereses que lo acompaiiardn en sus
escritos posteriores: la estructura de la mistica africana, las supervivencias africanas en el
Brasil, la posesion, las diferencias entre el candomblé y el umbanda. Si esto es verdad, en
este momento inicial de descubrimiento de Africa en el Brasil lo que causa una fuerte im-
presion en el observador es la estética afrobrasilefia, “el espectdculo maravilloso”, “encan-
tador”, la fiesta.

La observacién de los rituales, el testimonio de los integrantes de los cultos y la litera-
tura disponible permiten que él registre sus primeras impresiones de ese universo mistico:
“podria creer que me encontraba en plena Africa” (ibid.: 80). El candomblé, con su filosofia
sutil y sus ritos, constituiria, segtn él, una comunidad africana en el interior de la sociedad
brasilefia. Pero si esos nichos africanos relativamente auténomos, regidos por leyes propias,
deben ser descriptos y analizados por el antropdlogo (lo que €l hace en O candomblé na Ba-
hia: rito nagd, 1958), no hay que olvidar que tales nichos establecen vinculos permanentes con
la sociedad que los engloba (tarea que enfrenta en As religides africanas no Brasil, 1960). Es-
to es: una vez orientado hacia el universo africano, el analista refina sus instrumentos de apro-
ximacién con el propdsito de captar, por medio de la etnografia, su estructura. Pero, a conti-
nuacién, el foco del andlisis se modifica y el soci6logo se ve ante la sociedad multirracial
brasilefia; en ese momento, se impone un retroceso histdrico. Los andlisis realizados combi-
nan, por lo tanto, los niveles macro y micro, la sincronia y la diacronfa, el instrumental antro-
polégico y el socioldgico.

Cuando se lee el conjunto de la produccién brasilefia de Bastide queda claro que sus in-
tereses respecto de la religion tienen lugar en un escenario ampliado. Duglas Teixeira Mon-
teiro (1978) sefiala en esa direccién cuando afirma que hay que pensar los trabajos de Basti-
de sobre religién dentro del niicleo de sus reflexiones sobre el contexto multirracial brasilefio,
en el interior de una sociologia de las relaciones interétnicas (ibid.: 12). Diria mds: en el con-
texto de una reflexién mas amplia sobre la sociedad y la cultura brasilefias. La religion es una
via de acceso, entre otras, para la comprension del Brasil. Una via que, si se recorre, nos acer-
ca a la porcidn africana de esta sociedad.

¢(Pero cuil es el Africa que surge de los textos del autor? En principio, este esfuerzo
de decantacién de Africa se plantea como una necesidad heuristica. Para sondear nuestra

4 Es dificil no reconocer ecos de Gilberto Freyre en los términos que utiliza Bastide para hablar sobre el ablanda-
miento y/o suavizacién de la norma europea debido a la presencia africana y mestiza en el Brasil. Las afinidades
entre ambos son innumerables, tanto en la forma como en el contenido. Véase Peixoto (2000: cap. 2).

54



faz africana en toda su complejidad es necesario disefiar sus caracteristicas especificas, es-
bozar su perfil, ponerla de relieve. Bastide, en absoluto ingenuo, sabe que esta iniciativa es-
td llena de riesgos. Sus criticos explicitan algunos: el énfasis en la metafisica africana cae
en exageraciones, lo que alimenta cierta idealizacién de Africa y de su imagen. El propio
Bastide, ya en 1939, indica otros, correlativos: sefiala que el énfasis que las investigaciones
nacionales ponen en la llamada tradicién nagé constituye un problema que deben enfrentar
los estudiosos.’

Asimismo, hace hincapié en la distancia existente entre el “Africa brasilefio” y el “Afri-
careal”: el Africa en el Brasil que se presenta a los ojos del observador no es el Africa origi-
nal, copia de un modelo, sino Africa recreada en el interior de un proceso repleto de lapsos.
El Africa brasilefia es sincrética, estd compuesta de blancos y negros, segtin indican sus estu-
dios sobre arte y literatura. En el Brasil y en América, es posible encontrar porciones enteras
de civilizaciones africanas, como no podria ser de otro modo. Si en algunos contextos nos en-
contramos con comunidades mas nitidamente africanas, en otros, observamos comunidades
negras en las que las presiones del medio fueron mds fuertes que los resquicios de la memo-
ria colectiva. Pero, subraya Bastide, estos dos tipos de comunidad, las africanas y las negras,
son “imagenes ideales”. “De hecho, encontramos, en la realidad, un continuum entre estos dos
tipos” (Bastide, 1974: 45).

En el esquema explicativo de Bastide, la comprensién del mundo africano entre noso-
tros lanza al intérprete, de forma irremediable, hacia su relacién con la otra faz de la sociedad
brasilefia, hacia la relacién entre negros y blancos en el contexto de la sociedad multirracial
y pluricultural. Esto no podria ser de otro modo, sefiala Bastide, pues el negro estd al mismo
tiempo separado y unido a la sociedad brasilefia. La etnografia de Africa es, en ese sentido,
inseparable de una sociologia de los contactos culturales. Por lo tanto, el Africa buscada es
sinénimo de busqueda de marcas africanas, pero también un punto de vista privilegiado para
que Bastide mire hacia ese pais sincrético, “por el otro extremo de la lente”, como dice mar-
cando una diferencia entre sus propésitos y los de Gilberto Freyre.®

Tal vea sea posible pensar que la obra de Bastide sobre el Brasil estd construida en un
compds sincopado cuya marcacién estd dada por la alternancia “decantacién de Africa/com-
prensién del Brasil”; “mirada sobre la porcidn africana/retorno a la totalidad sincrética”. El
movimiento sistemdtico de idas y vueltas, del todo a las partes y de alli de vuelta a la totali-
dad, es lo que traduce con mayor precisién el rumbo de la obra de Bastide sobre el pais.

Sin embargo, decir que el Africa brasilefia es sincrética y que su bisqueda estd acompa-
flada de un interés permanente por la comprensién del Brasil —que, de entrada, cuestiona lo
que algunos ven como una desvalorizacién del sincretismo en su obra—, sélo responde par-

5 En “Etat actuel des études afro-brésiliens” (1939), Bastide sefiala la ausencia de estudios sobre la importancia de
la tradicién bantu en Bahia, mérito de algunos anélisis de Edson Carneiro sobre el candomblé de caboclo. Llama
la atencion también acerca de la inexistencia de estudios sobre las religiones africanas en el mundo rural. Véase,
sobre todo, pp. 537-540.

6 Bastide utiliza la expresién para marcar una diferencia entre sus andlisis y los de Gilberto Freyre, su interlocutor
principal cuando se trata de la formacién de la sociedad y de la cultura brasilefias: “Gilberto Freyre estudié bien en
Casa-grande e senzala esos fendmenos diversos [el sincretismo], pero los estudié desde el punto de vista de la ci-
vilizacion brasilefia, y no desde el punto de vista, que aqui nos preocupa, de las civilizaciones africanas. Necesita-
mos, pues, retomar la cuestion, para examinarla, si se nos permite la expresion, por el otro extremo de la lente”
(Bastide, 1971: 103).

55



cialmente a la primera pregunta: el sentido de la bisqueda del Africa en el Brasil en la pro-
duccion de Bastide. Peter Fry (1986) propone una interpretacién. En el esquema bastidiano,
Africa —y, con ella, Bahfa y el candomble— representa nuestra mitad arcaica, resistente a la
modernizacién. Es posible acordar en lineas generales con este autor. El Africa que Bastide
busca en el Brasil coincide con nuestra faz arcaica, esencialmente mistica, que €l se esfuerza
por aislar en algunos trabajos. Pero debemos tener cuidado para no deducir de ello una espe-
cie de culto romdntico del pasado, en un sentido conservador. Creo que es posible reconocer
en esta busqueda un sentido fundamentalmente critico, menos orientado al pasado que al fu-
turo, que la misma busqueda pretende interpelar. Veamos.

Es verdad que la oposicion entre el Brasil arcaico y el Brasil moderno estd presente en
la obra de Bastide. También es cierto que en algunos momentos se descubren en ella indicios
de una nostalgia de Africa, pensada como el suelo arcaico y mitico que la modernizacién pa-
rece destruir. Es cierto ademds que, a veces, se percibe en las entrelineas de esta obra un aso-
mo de decepcién con el Africa brasilefia que se presenta empiricamente ante el observador.
Pero el juicio de Bastide respecto del proceso modernizador contiene una paradoja. A veces,
el desarrollo del capitalismo se plantea como un suelo hostil para la reconstruccién de Afri-
ca; en otros momentos, se observa que la urbanizacion y el crecimiento de las ciudades ofre-
cen condiciones favorables, por ejemplo, para la reafricanizacién de los cultos (exactamente
como en Gilberto Freyre). Bastide sabe que el proceso modernizador no es ni univoco, ni ava-
sallador. Primero, porque el Brasil arcaico no es pasado: se observan y se mantienen trazos
de nuestra formacién primaria incluso en el paisaje contemporaneo. Después, porque, a tra-
vés del sincretismo, los valores africanos logran permanecer vivos; el sincretismo es también,
y sobre todo, sindnimo de resistencia africana.

Si dejamos de lado las investigaciones de Bastide sobre las religiones africanas y toma-
mos, por ejemplo, sus escritos sobre artes plasticas, literatura y folklore —que, es bueno recor-
dar, constituyen una parte sustantiva de su obra brasilefia—, vemos que, desde su llegada al
pafs, el aprendizaje del Brasil, y de Africa, parte del estudio de las artes. En el contexto de es-
ta reflexion sobre el material artistico, él enfrenta, por primera vez, la discusion acerca de la
génesis de la cultura brasilefia y del sincretismo. Las manifestaciones artisticas y las expre-
siones del grupo modernista le ensefian a Bastide que la originalidad de la cultura brasilefia
reside en su hibridismo, en la solucién impar, “original” y “auténtica” que se encuentra aqui
a partir del cruce de civilizaciones distintas. Una autenticidad que, muestra Mdrio de Andra-
de, torna sinénimas las soluciones sincréticas aqui observadas y que, de modo alguno, se con-
funde con pureza.’

Por medio del andlisis de las artes, y sobre todo de la poesia, Bastide, ademds de tema-
tizar la cultura brasilefia y el sincretismo, define una perspectiva de andlisis y problematiza
su lugar como un extranjero que, al chocarse con Africa en el Brasil, se ve obligado a enfren-
tar el “exotismo en el interior de la tierra exdtica”. La definicion de una perspectiva para el
andlisis de la cultura brasilefia se construye, ya en los primeros textos que escribe en el Bra-
sil, con el auxilio de un juego especular que desplaza permanentemente el sujeto de la obser-
vacién: el francés mira el Africa del Brasil y, viceversa, el Brasil de Africa.

7 Esta reflexién aparece planteada de modo ejemplar en el ensayo de Mdrio de Andrade sobre Machado de Assis
(1939), cuyo argumento retoma Bastide en el ensayo de 1940, “Machado de Assis, paisagista”.

56



2. Dilemas de la modernizacion

Al leer los textos que escribié sobre folklore (Bastide, 1959) y los producidos bajo el auspi-
cio de la UNESCO en la década de 1950, sobre las relaciones raciales en San Pablo (Bastide y
Fernandes, 1955), vemos que el tépico de “Africa en el Brasil” reaparece por medio de la dis-
cusion sobre la modernizacién de la sociedad brasilefia y sobre las relaciones entre “cultura
tradicional” y cambio social. Los temas del folklore y de las relaciones raciales permiten lo-
calizar las posiciones de Bastide sobre la cuestién, que sefialan una direccion distinta a las de-
fendidas por su alumno, colaborador y sustituto en la ctedra de Sociologia I, Florestan Fer-
nandes, que consagrard el tema del cambio social como el gran vector de la escuela paulista
de sociologia en los afios siguientes. Cuando observan el folklore empobrecido de la ciudad
de San Pablo, en acelerado proceso de transformacion en el pasaje de la década de 1940 a la
de 1950, tanto Fernandes como Bastide defienden el enfoque sociolégico como el tnico ca-
paz de cercar el problema. Pero si el andlisis del folklore infantil lo lleva a Fernandes a de-
fender el papel casi insignificante que desempeiia la cultura tradicional en una sociedad que
se moderniza, los estudios de Bastide subrayan la capacidad de resistencia de esas manifesta-
ciones culturales a pesar de las transformaciones culturales que atraviesan la sociedad.

En los estudios sobre el folklore, el problema mayor que se le plantea a Fernandes es el
del enfrentamiento (“casi fisico”) entre la antigua “cultura de folk”, en plena desagregacion,
y la “cultura civilizada”, que se encuentra en un proceso simultdneo de emergencia y expan-
sion. ;Como se produce (o no) la renovacién del folklore en la sociedad urbana? ;Qué limi-
tes hay para que su reintegracion se haga efectiva? Las investigaciones sobre el folklore in-
fantil, sobre los grupos de juego de los nifios (las trocinhas), las canciones de cuna, las
adivinanzas, las supersticiones y las creencias populares servirdn de soporte empirico para en-
frentar esos problemas tedricos (Fernandes [1961], 1979). De entrada, llama la atencién ha-
cia el papel socializador de los grupos infantiles; a través de los grupos de juego, por ejem-
plo, el niflo se inserta en el mundo social, y aprende reglas, actitudes y valores. Se trata de un
proceso de formacién de la personalidad y de adiestramiento del “inmaduro” para la vida so-
cial. Ademds, el folklore infantil actia como agencia de control en la medida en que lleva al
individuo a comportarse de acuerdo con un codigo ético establecido socialmente. No hay que
olvidar asimismo, sefiala Fernandes, que el folklore es sobre todo un “eslabén entre el pasa-
do y el presente”, ya que facilita la preservacion de valores sociales al actuar sobre el mode-
lado del “patrimonio moral” de un pueblo.

Los andlisis de los materiales folkléricos permiten vislumbrar eslabones (siempre pro-
blemadticos) entre pasado y futuro, entre tradicién y cambio, proyectando luces hacia el futu-
ro. La “revolucidn urbana” que atraviesa la ciudad de San Pablo tiene como primera conse-
cuencia, sefiala Fernandes, la desagregacion de la cultura popular y, practicamente, no crea
condiciones para que ésta tenga una influencia decisiva sobre la “civilizacién industrial y ur-
bana”. Por lo tanto, “es evidente que el folklore no ejercié una influencia social constructiva
en la reintegracion del sistema sociocultural de la ciudad” (ibid.: 29). Con esta afirmacion,
Fernandes no estd negando por completo la presencia de la cultura tradicional en la civiliza-
cion urbana, sino que estd poniendo de relieve el hecho de que esta participacidon es minima:
“En sintesis, el folklore paulista también se encuentra, aunque sea de forma imperceptible y
aparentemente atrofiada, entre las fuerzas que estdn reconstruyendo el cosmos social de la
ciudad. Podemos lamentar el hecho de que esa influencia sea tan pobre y limitada” (ibid.: 30).

57



El folklore empobrecido, que se puede capturar por acd y por alld en la ciudad de San
Pablo, s6lo tendrd alguna posibilidad de permanecer, dice Fernandes, si logra reintegrarse a
la sociedad urbana. Tales “adaptaciones” o “reintegraciones” son las que permitirdn la manu-
tencién del saber popular en el nuevo contexto, cuyo papel es fundamental en el proceso de
“conversion del hombre rustico brasilefio en urbanita y en participante de la sociedad de cla-
ses” (ibid.: 28), en la medida en que suaviza el pasaje del orden tradicional, basado en la coo-
peracion y el paternalismo, al mundo moderno, regido por el contrato, la competencia y el in-
dividualismo.

La visién de Fernandes acerca del folklore —y, por lo tanto, de la cultura tradicional- no
se confunde con una mirada hacia el pasado. Por el contrario, se trata de analizar en el pre-
sente las imbricaciones que se establecen entre los diferentes “tiempos”, sociales y culturales,
para proyectar los contornos de la sociedad brasilefia moderna, de corte burgués. No parece
fuera de propdsito reconocer en esos estudios de juventud el esbozo de una indagacion cen-
tral en su obra, que se presenta de forma mds acabada en las investigaciones sobre los negros
y los blancos en San Pablo, a través de la pregunta: ;cudndo desaparece el estamento y surge
la clase? (Fernandes, 1995). En efecto, el interés de Fernandes por el proceso de formacién
de la sociedad de clases en el Brasil aparece, si bien timidamente, en esa produccién inicial
sobre el folklore. Al dirigir la mirada hacia las “supervivencias” del pasado, pone el énfasis
en el cambio y en los procesos que instituyen la civilizacién burguesa entre nosotros.

Si en el caso de Fernandes el molde que sostiene el anélisis es la ciudad de San Pablo y
el acento de la interpretacion estd colocado sobre los problemas del cambio social, los escri-
tos de Bastide sobre el tema tienen otra configuracién. En ellos, lo que interesa pensar es el
proceso formador del folklore en el Brasil y la pregunta central, que orienta los estudios, po-
dria ser sintetizada en la férmula siguiente: ;c6mo, a pesar de los cambios que ha sufrido la
sociedad brasilefia, han permanecido vivas las manifestaciones folkléricas?

Con el libro de 1959 como referencia, es posible seguir el camino que recorren los ané-
lisis de Bastide sobre el folklore en el pais. Es necesario reconocer, afirma, la particularidad
del folklore brasilefio como “folklore de exportacién”, “en parte llegado de Africa y en par-
te traido de Portugal”. Otra vez, el problema que enfrenta el intérprete es correlativo al que
plantea el andlisis de las artes, del barroco, del folklore y de las religiones, que conciernen a
las relaciones entre cultura y estructura social, uno de los problemas centrales de la obra de
Bastide. Hasta qué punto, se interroga, habria una independencia, al menos relativa, entre los
dos niveles.?

La comprensién del folklore brasilefio exige, en los términos de Bastide, un retroceso
histérico hacia la sociedad esclavista con el objeto de examinar la contribucién diferenciada
de las distintas tradiciones, portuguesa, africana y amerindia, lo que replantea el problema de
la formacion de la cultura brasilefia y del sincretismo, analizados en conexion estrecha con la
estructura social del Brasil colonial. En el caso del folklore, ante las condiciones absoluta-
mente diferenciadas que actuaron sobre la llegada de los portugueses y de los africanos al
Brasil, las marcas europeas —del dominador— prevalecieron sobre las demds.

8 Por el hecho de que plantean los mismos problemas, los andlisis del folklore y de las religiones fueron reunidos
en el mismo volumen, aclara Bastide, aun cuando la religién no sea evidentemente folklore. Véase la justificacion
del autor en la introduccién del libro de 1959.

58



El folklore [portugués], por lo tanto, no fue destruido, pues se mantenia la misma sociedad,
pero se modific al mismo tiempo en que la sociedad se adaptaba. Para el africano, por el con-
trario, la esclavitud destruia enteramente los marcos sociales del folklore y las culturas nacio-
nales fluctuaban en el vacio” (Bastide, 1959: Introduccién).

La permanencia del folklore africano se produce debido a las grietas existentes en la sociedad
colonial, que permiten la reconstitucion de los marcos sociales africanos entre nosotros, y so-
bre todo porque en el proceso de interpenetracién de civilizaciones, en lugar de mezcla, se ob-
serva yuxtaposicién. Del mismo modo que en el sincretismo religioso catélico-africano, en el
folklore africano la “mdscara blanca” es impuesta, y opera como un modo de resistencia de
los valores negros originales.

Para comprender los procesos a través de los cuales se produce la permanencia de la ma-
triz portuguesa en el folklore brasilefio, Bastide echa mano del concepto de “arqueociviliza-
cién”, que €l toma prestado de Civilisations traditionelles et genre de vie (1948) de André Va-
ragnac, si bien sefiala que la nocién no es suficiente para un planteo adecuado del problema.
Al enfrentar la cuestion, el intérprete se ve obligado a dirigirse hacia el universo de las men-
talidades, de lo simbdlico. De esta manera, Bastide asocia al concepto de Varagnac la nocién
de “memoria colectiva” propuesta por Maurice Halbwachs. Es el “recuerdo afectivo” el que
permite a los hombres recrear la tierra de origen, lo que en el caso portugués ocurre de modo
menos traumdtico que en el ejemplo africano, debido a que la migracién no destruyé el es-
queleto de la estructura social portuguesa (Bastide, 1959: 12).

Las dificultades de la permanencia del “folklore de la arqueocivilizacién” ofrecieron, en
el caso brasilefio, oportunidades excelentes para la consolidacién de un folklore catdlico, lo
que coloca a Bastide frente a otro orden de indagaciones: el papel de la Iglesia en la formacién
del folklore en el pais. El contacto de la Iglesia con indios y negros dio origen a productos fol-
kléricos nuevos, inteligibles sociolégicamente. Aun sobre el folklore negro, Bastide sefiala que
los intereses de los sefiores a menudo chocaban con los de la Iglesia. Guardiana de la moral, la
Iglesia proyectaba sanar la inmoralidad de las casas de los esclavos en la hacienda (las senza-
las) mediante la conversion al cristianismo: “Le faltaba, pues, como en el caso del indigena,
encontrar una solucién que le permitiese conservar el gusto por la danza del africano, pero se-
pardndola de su civilizacidn tradicional para integrarla en el seno del cristianismo” (ibid.: 19).
Y la solucién hallada fue utilizar elementos africanos modificando su funcién. Es en este sen-
tido, precisamente, que Bastide se refiere a un “folklore artificial” impuesto por la Iglesia.

En sintesis, lo que Bastide describe es la extremada complejidad de la formacién del fol-
klore brasilefio. Se trata de un proceso en el que se encuentran imbricados fragmentos de to-
do tipo —de la arqueocivilizacion precristiana, del folklore amerindio y del africano—, que tu-
vieron que enfrentar las condiciones ecoldgicas brasilefias, ademds de los dictdmenes de la
Iglesia y de los sefores, no siempre coincidentes. Las condiciones histéricas del Brasil colo-
nial determinan finalmente, segtin su vision, la primacia del folklore catdlico sobre el de la
arqueocivilizacion. De todos modos, la Iglesia no puede impedir de forma absoluta la recons-
titucion del folklore de la arqueocivilizacion europea, ni tampoco la permanencia —aunque sea
timida— de las herencias africana y amerindia. Incluso porque, no olvidemos, los tres folklo-
res no se confunden jamds: ellos se superponen, coexisten.

El repaso rdpido de las posiciones de Bastide y Fernandes en relacion con el folklore
deja entrever sus diferencias de enfoque. Florestan Fernandes disefia en estas primeras in-

59



vestigaciones una concepcion de la sociologia como ciencia auténoma y un eje de observa-
cion del pais, que serdn perfeccionados y desarrollados en la obra futura. Su problema cen-
tral es el cambio social en la ciudad de San Pablo, el lugar de la cultura tradicional en la so-
ciedad en proceso acelerado de modernizacién.” Roger Bastide, por su parte, se propone
considerar el folklore brasilefio a partir de su formacién esencialmente hibrida. Con los ané-
lisis del folklore, el soci6logo francés da continuidad a sus reflexiones sobre la sociedad y
la cultura brasilefias, cuyo eje de indagacion son las distintas civilizaciones que aqui se in-
terpenetraron, asi como los productos originarios de esos entrecruzamientos. El procedi-
miento es idéntico al que utiliza respecto de las artes, la literatura y las manifestaciones re-
ligiosas estudiadas en el Brasil.

Los andlisis que llevan cabo los dos autores muestran que estamos frente a énfasis dis-
tintos en cuanto al tratamiento de la relacion entre cultura tradicional y modernizacién. Fer-
nandes pone de relieve el cambio y el papel timido de la tradicion en ese proceso; Bastide des-
taca la resistencia de la tradicion, y de las tradiciones, en el contexto de los cambios profundos
que conmovieron a la sociedad brasilefia. Los diferentes puntos de vista sobre la relacion en-
tre tradicién y cambio (o entre lo tradicional y lo moderno) permiten capturar posturas dispa-
res en cuanto a las transformaciones sociales en marcha: en Fernandes, en ese momento, se
observa una apuesta clara por la modernizacion de la sociedad brasilefia; en Bastide, una pos-
tura escéptica y critica respecto del proceso modernizador. Ello no significa, de ninguna ma-
nera, marcar una oposicion entre una visién “progresista”, que mira hacia el futuro, y otra
“conservadora”, apegada al pasado. El mismo debate reaparece —asi como las posiciones de
ambos, reafirmadas— en el analisis de las relaciones raciales en San Pablo, en el contexto de
la investigacion financiada por la UNESCO.!?

En las lecturas disponibles acerca de la obra de Fernandes (Candido, 1987; Arruda,
1995; Ianni, 1986; Lépine, 1987) parece reinar cierto consenso en cuanto a que la década de
1950 y las investigaciones sobre las relaciones raciales representan una nueva etapa en la obra
y en la carrera del socidlogo. El mismo Fernandes confirma la importancia de la década de
1950 en el florecimiento del investigador:

Las cosas que han tenido mayor importancia en mi obra como investigador se relacionan con
investigaciones realizadas en la década de 1940 (como la investigacién sobre el folklore pau-
lista, la investigacion de reconstruccion histérica sobre los tupinambd y varias otras, de me-
nor envergadura) o con la investigacion sobre las relaciones raciales en San Pablo, llevada a
cabo en 1951-1952, en colaboracién con Roger Bastide (y que yo acrecenté en 1954)” (Fer-
nandes, 1978: 50).11

9 Sobre los estudios de Florestan Fernandes acerca del folklore, véase Xidieh (1986).

10 E] debate sobre los dilemas de la modernizacién en el territorio brasilefio constituye un tema central del pensa-
miento social brasilefio, que, como es sabido, trataron diversos autores. Discutir el presente y pensar el desarrollo
exigia, casi siempre, un retroceso al pasado, a nuestras raices. En distintos momentos del debate que aqui se mues-
tra, se encuentran ecos de los argumentos de Sérgio Buarque de Holanda, no obstante el autor de Raizes do Brasil
(1936) no sea una referencia inmediata ni de Bastide, ni de Florestan Fernandes. Bastide, especificamente, escribio
un comentario sobre Mongdes, en 1945 (“O cavalo e a canoa”, Didrio de S. Paulo, 7 de abril) y mencion6 una afir-
macién de Sérgio Buarque sobre las distorsiones en los estudios sobre el negro en el Brasil, también en 1945 (“Su-
gestdes e proposicdes”, O Estado de S. Paulo, 8 de febrero).

' En “Esbogo de uma trajetéria” (1995), Florestan Fernandes afirma en la misma direccién: “Esa investigacion [la
de la UNESCO] fue una revolucién en mi vida intelectual” (p. 20).

60



El proyecto dedicado al estudio de las relaciones raciales, llevado a cabo a comienzos de la
década de 1950, tiene una historia que puede resumirse del siguiente modo. La cuestion del
racismo —de una importancia social y politica decisiva en el contexto europeo de la posgue-
rra— estd presente en la agenda de la UNESCO, que, en sus documentos, adopta una politica ex-
plicita de lucha y combate contra el racismo, el prejuicio y la violencia racial. En este senti-
do, justamente, y en el espiritu dominante en la Conferencia General de la UNESCO en
Florencia, tiene origen la recomendacidn para que se realizara una investigacion sobre las re-
laciones raciales en el Brasil. El pafs, fruto de la contribucién de las mds diferentes razas, pa-
recia sufrir menos que los otros los efectos del prejuicio y la discriminacién raciales. Era ne-
cesario, por lo tanto, investigar de cerca los mecanismos que habian contribuido para la
consolidacién de esa armonia racial y divulgar a todo el mundo los resultados, que eran fun-
damentales en la lucha contra el racismo.'?

Alfred Métraux, jefe del Departamento de Relaciones Raciales de la UNESCO, lleva al
Brasil el proyecto piloto del organismo y solicita que se lleven a cabo investigaciones en di-
ferentes regiones del pais. Thales de Azevedo y Charles Wagley quedaron a cargo de la inves-
tigacién sobre la situacion bahiana: el primero efectud investigaciones en Salvador; el segun-
do, con la colaboracién de W. Hutchinson, Marvin Harris y Ben Zimmerman, estudié la
situacién racial en cuatro comunidades rurales, tres bahianas y una amazdnica: las célebres
It4, Vila Recdncavo, Minas Velhas y Monte Serrat. Rio de Janeiro quedé bajo la responsabi-
lidad de Costa Pinto y en Recife, René Ribeiro analiz6 las relaciones raciales focalizando el
tema de la religién.!3 En San Pablo, Métraux lo convocé a Roger Bastide para que coordina-
se la parte sociolégica de la investigacién.!* En este caso la investigacién tendria como com-
plemento dos estudios de psicologia, a cargo de Aniela Giensberg y Virginia Bicudo, y una
encuesta realizada en una comunidad rural del estado, bajo la responsabilidad de Oracy No-
gueira, que ya llevaba a cabo investigaciones en Itapetininga.'

Un anélisis comparativo de los diferentes estudios realizados bajo el patrocinio de la
UNESCO revela las perspectivas divergentes que orientaron las diversas investigaciones, des-
de los puntos de vista tedrico y metodoldgico, y en cuanto a los resultados obtenidos. Para

12 Para una historia minuciosa del montaje del proyecto —su contexto y actores principales—, véase el trabajo inelu-
dible de Marcos Chor Maio (1997).

13 Véanse Thales de Azevedo, Les élites de couleur dans une ville brésilienne, Unesco, 1953 (editado en 1955 por
la Cia. Editora Nacional con el titulo Elites de cor: um estudo de ascensdo social; Charles Wagley, Races et clas-
ses dans le Brésil rural, Unesco, s/d; L. A. Costa Pinto, O negro no Rio de Janeiro: relagbes de raca numa socie-
dade em mudanga, San Pablo, Cia. Editora Nacional, 1953, y René Ribeiro, Religido e relacdes raciais, Rio de Ja-
neiro, MEC, 1956.

14 Florestan Fernandes afirma que Métraux convocé primero a Donald Pierson, quien habria rechazado la propues-
ta debido a los magros recursos disponibles (US$ 4.000) para la realizacién del proyecto (Fernandes, 1978: 92). En
otro momento, Fernandes afirma que Bastide fue el primero en ser convocado para dirigir el proyecto. La negativa
de Bastide lo habria llevado a Métraux a Pierson (por sugerencia del primero); y luego de la nueva negativa Basti-
de acepta la propuesta (Fernandes, 1986:14).

15 En la edicién del conjunto de los trabajos realizados, reunidos bajo el titulo Relagédes raciais entre negros e bran-
cos em Sdo Paulo (Anhembi, 1955), se encuentran los articulos “Atitudes dos alunos dos grupos escolares em re-
lacdo a cor de seus colegas” (Virginia Leone Bicudo), “Pesquisas sobre as atitudes de um grupo de escolares de Sdo
Paulo em relacdo com as criancas de cor” (Aniela Ginsberg), “Rela¢des raciais no municipio de Itapetininga” y
“Preconceito de marca e preconceito de origem”, ambos de Oracy Nogueira. En la segunda edicion de la obra, de
1958, Brancos e pretos em Sdo Paulo, se presentaron exclusivamente los textos de Bastide y Fernandes. Vale la pe-
na recordar que la primera version de los resultados del proyecto aparecid en las paginas de la revista Anhembi,
vols. X-XI, N° 30-34, 1953.

61



mencionar apenas dos ejemplos, puede verse, por un lado, las palabras criticas de René Ribei-
ro, que define su enfoque como “etnohistdrico”, inspirado en las tesis principales de Gilberto
Freyre (Ribeiro, 1982), en contra del “materialismo histdrico, el determinismo econémico y el
método dialéctico de andlisis” de Florestan Fernandes. Por otro, la evaluaciones que realizé el
mismo Bastide respecto de las diferencias entre el norte y el sur en el &mbito del proyecto. Se-
gln €1, en el sur se habria producido una “revolucién total” en los estudios sobre el negro en
el Brasil, con la adopcion de una perspectiva socioldgica inspirada en el método dialéctico, de
matriz marxista. La prueba de la vitalidad de los trabajos que €l y Fernandes llevaron a cabo
puede estimarse a partir de los desdoblamientos del primer proyecto en las obras de las nuevas
generaciones de la escuela paulista de sociologia —Fernando Henrique Cardoso, Otédvio lanni,
etcétera—. En el norte, por el contrario, una vez cumplido el requerimiento de la UNESCO, los
intereses y las investigaciones habrian decrecido (Bastide, 1974b: 114,y 1955: 553).

Pero no sélo existen divergencias entre el norte y el sur. Incluso en el interior de la faz
paulista de la investigacidn, se percibe que las ideas de Bastide, coordinador del proyecto, y
de Fernandes, su brazo derecho en la conduccién del trabajo, estdn lejos del acuerdo. El pro-
yecto que escribié Fernandes en 1951, “O preconcepto racial em Sdo Paulo”, apuntaba al es-
tablecimiento de un consenso intelectual minimo entre los coordinadores (Fernandes, 1976:
64,y 1995: 20). Desde el comienzo, el trabajo se dividié entre ellos y cada uno se ocupé de
la redaccién de informes especificos, como queda en evidencia en la edicién de los resulta-
dos. Fernandes fue responsable del andlisis de la posicion del negro en la historia econdémica
de San Pablo (“Do escravo ao cidaddo”), del examen del prejuicio en una estructura social
que se modifica (“Cor e estrutura social em mudanza”) y de la evaluacién de las reacciones
al prejuicio de color (“A luta contra o preconcepto de cor”). Bastide se dedic6 a pensar las
manifestaciones y los efectos del prejuicio en los diversos grupos y clases sociales (“Mani-
festacdes do preconcepto de cor” y “Efeitos do preconcepto de cor”).

La lectura comparada de esos ensayos permite sefialar las diferentes perspectivas que
adoptan sus autores respecto de la temdtica de las relaciones raciales. Aun cuando parten del
presupuesto de que opera un doble orden en la ciudad de San Pablo —el antiguo orden sefiorial-
esclavista y el orden capitalista en formacion—, observan esta estructura social mévil desde an-
gulos distintos. Fernandes discute el arduo proceso de integracion del negro en la estructura so-
cial y econdmica en vias de transformacién —la transformacidn lenta del esclavo en ciudadano,
las dificultades de ascenso para el hombre de color— y la incipiente lucha politica de los ne-
gros. Bastide se concentra en los comportamientos ambivalentes de negros y blancos en rela-
cion con el prejuicio, orientados por “estereotipos negados que actdan en las fronteras indeci-
sas del inconsciente”. Al trabajar, de modo especial, con el nivel de los valores y las ideologias
en su relacién permanente con la estructura social, Bastide discute el descompds existente en
los ritmos de los cambios en los dos niveles: las modificaciones de orden estructural sufren un
movimiento mas acelerado que el que se observa en el plano de las mentalidades.

La reflexién de Fernandes sobre los procesos sociales de cambio y sobre el cardcter par-
ticular de la modernizacién brasilefa, sobre la base del caso de San Pablo, se inicia, como se
ha visto, con las investigaciones sobre el folklore. En los primeros estudios sobre el negro, las
cuestiones antes esbozadas adquieren contornos més definidos y se basan en el examen de los
agentes sociales especificos. En la obra de la década de 1950, se encuentran mejor definidas
una perspectiva y una problemadtica —el “dilema racial brasilefio”— que serdn desarrolladas en
las obras futuras, a partir de A integracdo do negro na sociedade de classes (1965), cuando

62



Fernandes retoma el material de la investigacion de la UNESCO. En Brancos e negros em Sdo
Paulo, donde una vez mds se pone el foco en la ciudad de San Pablo, el socidlogo delinea
cuestiones centrales en su interpretacion del negro y de la sociedad brasilefia: 1a formacién de
la sociedad burguesa entre nosotros (la constitucion del “orden social competitivo”); la inte-
gracion del negro en la sociedad de clases (el problema de la ciudadania); las condiciones del
surgimiento del pueblo en la historia brasilefia (Bastos, 1978, y Lépine, 1978).

El sefialamiento de las continuidades entre las reflexiones de Florestan Fernandes en las
décadas de 1950 y 1960 no significa el desconocimiento de las diferencias que separan las obras.
En la obra de 1965, pone de relieve con mds claridad la constitucién problemadtica de la ciuda-
dania en funcién de la exclusion social y de la marginalidad del negro en la sociedad brasilefia.
El examen de estas dimensiones coloca al intérprete frente a los dilemas de la propia moderni-
zacion de la sociedad brasilefia y a los impasses existentes para la constitucion de la sociedad
de clases en el Brasil, debido a la persistencia de patrones sociales tradicionales, resquicios del
antiguo orden patrimonial (Fernandes, 1965).!¢ Alli también analiza el mito de la democracia
racial —caracterizado como una ideologia que dificulta el reconocimiento del racismo y de la dis-
criminacidn entre nosotros—, que ni siquiera es mencionado en los trabajos de la década de 1950.

En Brancos e negros em Sdo Paulo, Fernandes anuncia este repertorio de problemas, pe-
ro en clave algo diferente. Las dificultades para la integracion del negro en la sociedad de cla-
ses en formacion y los obstdculos tradicionales que se plantean para la modernizacién brasile-
fia, por cierto, enhebran el andlisis. Sin embargo, en este momento, el autor apuesta a la solucién
de estos problemas con la progresiva asimilacion de los negros, la modificacion de las mentali-
dades —cada vez mds orientadas por los nuevos patrones urbanos y burgueses de sociabilidad—
y la primacia de la integracién sobre las diferencias raciales. Las “tendencias emergentes”, men-
cionadas antes, sefialan en el sentido de la superacion de los vestigios tradicionales.!”

El tono abiertamente optimista del andlisis —fundamentado en la creencia en la moderni-
zacién como soporte de la consolidacién del orden democrético— no lleva a Fernandes a afirmar
la eliminacidn total de los prejuicios en el futuro, como ya se ha sefialado. No obstante, éstos
tenderfan a atenuarse en funcién del establecimiento del orden social moderno y de la asimila-
cion de los negros a la sociedad de clases. Al fin de cuentas, en este momento de la obra de Fer-
nandes, el problema racial en el Brasil se lee sobre todo como un problema de clase social.

No parece dificil percibir el lugar decisivo de la investigacién sobre las relaciones racia-
les en la consolidacion de temas y problemas en la obra de Fernandes, si bien se observa una
modificacién de puntos de vista en el pasaje de los afios de 1950 a los de 1960: el tono opti-
mista inicial es sustituido por una actitud escéptica en A integracdo do negro na sociedade de

16 Para un andlisis de esta obra, véase Arruda (1996).

17 Luiz Werneck Vianna, en un articulo en que discute la recepciéon de Weber en el Brasil, muestra cémo los intér-
pretes del Brasil utilizaron al sociélogo aleman, en el intento por explicar los rasgos que el binomio atraso/moder-
nizacién adquiri6 entre nosotros, en una doble clave. En la primera, el andlisis recae sobre el patrimonialismo co-
mo marca del Estado y de las instituciones politicas. En la segunda, el foco se coloca sobre las relaciones sociales
y sobre una organizacion social de base patrimonial. En esta vertiente interpretativa, a la que se filia Florestan Fer-
nandes, se toma de Weber “la marcacion tedrica para el andlisis de la sociedad ‘sefiorial esclavocrata’y su orga-
nizacion estamental, mientras que en Marx se buscardn los conceptos que permitian explicar la inscripcion del
pais en el sistema del capitalismo mundial y la transicion hacia un ‘orden social competitivo’ fundado en una es-
tructura de clases moderna” (p. 38). El autor muestra cémo, en esta clave interpretativa, la cuestion de la ruptura
se sitda en el “registro de la larga duracdo”: “La transicion, pues, del orden sefiorial-esclavocrata al orden social
competitivo sigue la marcha de las revoluciones pasivas” (pp. 39-40).

63



classes. Por su parte, en el conjunto de la produccién de Bastide, este trabajo muestra otra di-
mension. Pertenecientes a la dltima fase de su periodo brasilefio, cuando ya habia producido
una parte sustantiva de sus reflexiones sobre el pais, los textos escritos bajo el auspicio de la
UNESCO estédn lejos de ser emblematicos, no obstante lidien con problemas relevantes de la
obra del autor: las relaciones entre simbolismo y sociedad, el andlisis de actitudes, el compor-
tamiento de los negros brasilefios.

Es importante observar que a pesar de que haya habido cierta division del trabajo entre
los dos coordinadores del proyecto —Fernandes mads interesado en la comprension de la es-
tructura social y Bastide, de los comportamientos y mentalidades—, como vimos, no se debe
establecer una divisoria rigida entre esos campos y, mucho menos, entre sus autores. En los
textos de Fernandes se observa que presta atencion a la dimensidn psiquico-social, a la esfe-
ra cultural, que serd retomada en textos posteriores, lo que seguramente refleja la conviven-
cia intelectual con Bastide. No seria exagerado afirmar también que cierto marxismo, visible
en los andlisis de Bastide de esa época, tiene origen en sus relaciones con Fernandes.

El andlisis del proyecto llevado a cabo bajo los auspicios de la UNESCO resulta fructife-
ro, ante todo, porque permite esclarecer las divergencias existentes en el quifién paulista de la
investigacion, invariablemente leido como un bloque univoco. Pero su interés mayor en cuan-
to a los objetivos de este articulo atafie a la posibilidad de refinar la reflexion sobre la inter-
pretacion del Brasil —las dos Africas brasilefias— que realiza Bastide.

Al leer los textos que el socidlogo francés produjo para el proyecto de la UNESCO, ve-
mos que el tono optimista de las previsiones de Fernandes no encuentra eco en sus planteos,
aun cuando considere notable la mayor aceptacion de los negros por parte de las nuevas ge-
neraciones —lo que revela un cambio positivo de mentalidad— y afirme, ya desde la Introduc-
cién de la obra, que la vida de los negros brasilefios no es una “tragedia perpetua” (Bastide y
Fernandes, 1955: 17). En estos articulos, ademas, al contrario de lo que ocurre en los textos
de Fernandes, el prejuicio de color no se reduce a un problema de clase social.'® El mito de
la democracia racial, por su parte, es mencionado y problematizado de modo explicito. Pero,
cabe insistir, la diferencia mayor entre las reflexiones que ambos autores realizan sobre las re-
laciones raciales reside en el modo en que encaran los nexos entre lo “nuevo” y lo “viejo” en
la sociedad brasilefia. En Bastide, el matiz del andlisis estd dado por la persistencia de los ele-
mentos de la sociedad tradicional en el mundo moderno, y no por el cambio, del mismo mo-
do que en los andlisis sobre el folklore. Mds aun: no se percibe una lectura de este legado tra-
dicional como obstdculo a la modernizacién.

De este hecho no se debe deducir un culto al pasado de cufio conservador por parte de
Bastide, esto es, una especie de aversion a lo moderno —que, pautado por las transformacio-
nes aceleradas, tiende a comprometer (y pervertir) la integridad de las culturas tradicionales—,
como sugieren sus criticos.' Lo que se desprende de la lectura de los textos de Bastide sobre

18 Para refinar esta discusién, serfa preciso realizar un examen mds detenido de la nocién de clase social con la que
trabaja Fernandes en ese momento de su obra, lo que va mds alla de nuestros propdsitos. Aun cuando se inspirara
en el marxismo, ;no habria alli un eco del sentido del concepto de clase tal como lo utilizaban las ciencias socia-
les norteamericanas en los afios de 1930, que la ven como una relacién social abierta —y, por lo tanto, valorada po-
sitivamente— opuesta a la casta, vista como una camada cerrada? (Guimaraes, 1996).

19 Bl trabajo de Vilhena (1997), donde analiza los debates sobre el folklore en el pais, enfatiza que al dedicarse a
ese asunto, Bastide se interesa por nuestro “pasado neolitico”; en este sentido, el trabajo sigue de cerca las lineas
generales de la objecion de Peter Fry, ya mencionada.

64



folklore y sobre relaciones raciales aqui rapidamente examinados —asi como de varios otros
sobre arte y religion— es su escepticismo respecto de los procesos modernizadores, que €l ve
con 0jos sumamente criticos en diversas fases de su obra.?’

En 1973, en dos conferencias, realizada una en el Brasil y otra en Barcelona, Bastide en-
frenta directamente el tema de la modernizacién, explicitando un punto de vista ya anuncia-
do en trabajos anteriores (Bastide, 1975 y 1978). En los discursos discute la modernidad oc-
cidental, en vias de generalizacién en todo el mundo, a partir de una reflexién sobre la “anti”
o “contramodernidad”. El punto de partida del anélisis es el mito de Prometeo, que en nom-
bre de los hombres roba el fuego divino e instaura la civilizacién (leida, por lo tanto, como
una conquista de los hombres contra los dioses). Pero si los griegos crearon la figura de Pro-
meteo, sefiala Bastide, inventaron también el dguila, con el objetivo de castigar a Prometeo
por el sacrilegio cometido. La pena dirigida a Prometeo alcanza a toda la humanidad, que,
junto al progreso obtenido con el robo del fuego divino (el pasaje de lo crudo a lo cocido, a
la domesticacion de las fuerzas salvajes, a la metalurgia, etc.), conoce también las enferme-
dades y las guerras. Esto es: la civilizacioén occidental trae en su mito de origen el progreso y
la decadencia, generados por la misma fuente.

El mito calza como un guante para los propdsitos de Bastide: no es posible reflexionar
sobre la civilizacién y sobre la modernidad (Prometeo) sin incorporar el andlisis de la anti-
modernidad (el 4guila), caras de una misma moneda. Al interrogarse, de entrada, acerca de las
leyes que definen la modernidad, Bastide, inspirado en G. Balandier (Sens et puissance, les
dynamiques sociales, 1971), establece que la modernizacién trae en su nticleo las ideas de
cambio continuo y de generalizacién del progreso en el mundo. La exportacion de valores y
normas a los paises del Tercer Mundo —la generalizacién de la modernidad— llevaria a vislum-
brar la homogeneizacién del modelo occidental, una prevision que, sefiala Bastide, no se ha
comprobado. La difusién del modelo occidental vino acompafiada de la lucha por la preser-
vacién de las diferencias culturales. Ante este cuadro, Bastide se pregunta (también orienta-
do por Balandier) si habria una sola via, o varias, para alcanzar la modernidad. En sus pala-
bras: “;Es posible que cada nacién encuentre un camino propio para alcanzar la modernidad
en lugar de usar el tinico ‘modelo occidental’ como medida?” (1975: 172).

Situado explicitamente en una posicion de defensa de las “modernidades diferenciales”,
aunque escéptico en cuanto a los rumbos que toman los movimientos nacionalistas y de defen-
sa de las originalidades culturales en el mundo, Bastide se dirige hacia lo que considera los
ejemplos de “contramodernidad” observados en la década de 1970. Son los jévenes europeos
los primeros en golpear la civilizacién occidental moderna por medio de los movimientos con-
traculturales que florecen en 1968 y por los que Bastide alimenta una especial simpatia. La
contestacion juvenil a la sociedad occidental, sefiala, tiene como modelo las formas arcaicas de
sociabilidad que reeditan los hippies y tantos otros. Ello es una prueba de la vitalidad de esos
ejemplares arcaicos que han logrado sobrevivir a las revoluciones mds violentas, refugidndose
en ciertos nichos: en la poesia, en el folklore, en la vida mistica, en la psyché.

Del cotejo, incluso breve, de las posiciones de Roger Bastide y Florestan Fernandes,
captado a lo largo de dos momentos y de dos ejes temadticos, surge la problematica de la mo-

20 Renato Ortiz (1993) sefiala la posicién critica que Bastide asume frente a la modernidad, que se manifiesta en
grandes obras e incluso en pequefios textos, como en el articulo “Macunaima em Paris”. Llama también la atencién
hacia el equivoco de tomar esta posicidn critica, y esencialmente utépica, como romantica.

65



dernizacién y de sus especificidades brasilefias, como ya hemos visto. El cardcter problema-
tico del proceso modernizador brasilefio estard presente en la obra futura de Fernandes. En la
produccién de Bastide, incluso después de su regreso a Francia, persiste el interés por las
“Africas” del mundo entero. La biisqueda de Africa en el Brasil adquiere una nueva dimen-
sién ante los debates sobre la modernizacion brasilefa, enfrentados directamente en el exa-
men de las relaciones raciales en el pais. El tenor de la critica de Bastide al proceso moderni-
zador no debe tomarse como una postura antimodernizacién de indole conservadora. Bastide
no soélo hizo la etnografia de los nichos resistentes a los procesos modernizadores, sino que
también reflexiond acerca de sus potencialidades transformadoras.

Es posible observar en la obra de Bastide un interés especial por formas dispares de ra-
cionalidad, resistentes a cierta “sociologfa cartesiana” afin a las “ideas claras y distintas”. El
sueflo, la locura, la poesia y el misticismo, que componen el repertorio del autor, lo obligan a
sumergirse en las “tinieblas de la alteridad” y a recorrer los caminos de un “pensamiento os-
curo y confuso”, asi como lo habian hecho Lévy-Bruhl y Leenhardt (Bastide [1965], 1994).
Tales elecciones temadticas, lejos de revelar un interés arqueoldgico por residuos de férmulas
arcaicas en el mundo moderno, a la moda evolucionista, responden a un mismo tiempo a ra-
zones de orden tedrico, metodolégico y politico de su proyecto. En primer lugar, la conside-
racion de esos topicos obedece a un esfuerzo tedrico para captar el socius en su complejidad.
Dicho de otro modo, el suefo, la locura y el misticismo son partes constitutivas de la estruc-
tura social, asi como lo politico y el parentesco, que privilegia el estructural-funcionalismo.

Desde el punto de vista metodolégico, la lectura de la obra de Bastide trae a la superfi-
cie cuestiones sumamente actuales para la antropologia y las ciencias sociales. Podriamos de-
cir que Bastide ejercit6 la interdisciplinariedad en un momento en que esa postura no se prac-
ticaba como hoy en dia. Desde el punto de vista politico, el interés por las Africas brasilefias
—por el candomblé y por la umbanda— debe entenderse en el contexto de la critica al modelo
civilizador europeo, asi como su esfuerzo en analizar mds las permanencias que los cambios.

Los paises del Tercer Mundo estdn en vias de preguntarse actualmente [...] cémo es posible
modernizarse sin perder su propia cultura nativa [...]. Es por eso que al llegar al Brasil, a San
Pablo, para estudiar los procesos de cambio y la modernizacién del pais en curso en los lti-
mos aflos, me detuve a pensar no tanto en los fenémenos de cambio, sino sobre todo en los
fenémenos de continuidad en el Brasil (Bastide, 1978: 17-18).

Frente al triunfo del racionalismo y de la hegemonia de la secularizacién progresiva de la so-
ciedad industrial, Bastide retoma el desencantamiento del mundo, en términos weberianos ex-
plicitos. En esa situacion desalentadora, €l apela a la (re) invencién de lo “sacré sauvage”, me-
diante la reapropiacion de los modelos arcaicos de sociabilidad y de vida religiosa: la fiesta, el
trance, la exaltacion colectiva (Bastide, 1975: 179). Bastide hace referencia a un “derecho a la
felicidad”, que encuentra su traduccién mds acabada en la “bisqueda humana legitima de su
autenticidad”, en el “derecho a la pereza” y en la “efervescencia de la fiesta” (ibid.: 184).

No parece fuera de lugar reconocer en el tono de estas proposiciones de Bastide —casi
un manifiesto— ecos de las palabras que Mauss dirige a la sociedad francesa de su tiempo en
la parte final del “Ensayo sobre el don” (1924). Después de analizar la forma y la razén del
intercambio en las sociedades arcaicas a partir de ejemplos etnograficos variados, Mauss, en
sus “Conclusiones de sociologia general, moral, econdémica y de economia politica”, preten-

66



de extender sus observaciones a “nuestras propias sociedades”, en perfecta consonancia con
los objetivos intervencionistas de la sociologia durkheimiana. Al preguntarse sobre el lugar
del don desinteresado y del “valor sentimental de las cosas” en la sociedad industrial moder-
na, Mauss plantea una critica cerrada a la exacerbacidn egoista, al utilitarismo y a la l6gica
dominante del mercado y del lucro, que pondrian en compromiso valores indispensables pa-
ra la vida en sociedad.

No se trata de preconizar la destruccion de principios que presiden la formacién del ca-
pital y las reglas de compra y venta, sino de preservar principios antiguos, afirma Mauss; y
son las sociedades arcaicas las que brindan los ejemplos mejor acabados para que nuestras so-
ciedades regresen al

[...] fundamento constante del derecho, al principio mismo de la vida social moral [...]. Asf,
podemos y debemos volver a lo arcaico, a los elementos; reencontraremos motivos de vida y
de accién que atin son conocidos en numerosas sociedades y clases: la alegria de dar en pu-
blico; el placer del gasto artistico generoso; de la hospitalidad y de la fiesta privada y publi-
ca (ibid.: 168).

El cuadro dramdtico que Mauss ve a su frente no le impide reconocer salidas, como lo reve-
la el tono de sus palabras. Sélo que éstas no se hallan en el comunismo, para él tan nocivo co-
mo el egoismo, sino en lo que nos quedd de la sociabilidad y la moral arcaicas que nos ayu-
dan “a dirigir nuestros ideales” y, mds atin, permiten “vislumbrar mejores procedimientos de
gestion aplicables a nuestras sociedades” (ibid.: 170).

Si en 1924 Mauss identifica y teme los costos del “proceso civilizador”, ;qué decir en-
tonces de los protagonistas de la escena moderna en las décadas de 1960 y 19707 El malestar
de la civilizacién, que ya habia anunciado Freud, es recordado oportunamente a fines de los
afios de 1960 y traducido de modo ejemplar en las paginas de Eros y civilizacion de Marcu-
se (1968), que localiza en la infelicidad el costo mayor de la cultura y el progreso. En el ca-
mino de estos criticos, y situado al lado de los que, como Mauss, no perciben el comunismo
como la salida, Bastide observa encantado los movimientos del *68. Descreidos en cuanto a
las propuestas y certezas politicas disponibles, ellos sitdan los modelos no occidentales —las
“Africas” del mundo entero— en el orden del difa.

Es posible decir que lo primitivo y lo arcaico en la obra de Bastide ensefian menos so-
bre el pasado y sobre los origenes, que sobre el presente que ellos problematizan y ponen en
jaque. La diferencia, por lo tanto, se muestra sumamente provechosa como instrumento de in-
dagacion sobre nuestra sociedad, y ofrece incluso modelos —utépicos— capaces de orientar su
transformacion. O

67



Bibliografia

Amaral, Gléria C. do (1995), “Roger Bastide au Mercure de France”, Bastidiana, N° 10-11.

Andrade, Mario de (1974) [1939], “Machado de Assis”, en Aspectos da literatura brasileira, San Pablo, Martins
(5% edicion).

Arruda, Maria A. do Nascimento (1995), “A sociologia no Brasil: Florestan Fernandes e a ‘escola paulista’ de so-
ciologia”, en Miceli, Sérgio (comp.), Historia das ciéncias sociais no Brasil, San Pablo, Sumaré/FAPESP.

——— (1996), “Dilemas do Brasil moderno: a questao racial na obra de Florestan Fernandes”, en Maio, Marcos
C.y Ventura, Ricardo (comps.), Raca, ciéncia e sociedade,Rio de Janeiro, Editora da Fiocruz/Centro Cultural Ban-
co do Brasil.

Bastide, Roger (1935), Eléments de sociologie religieuse, Paris, Armand Colin (reedicion francesa: Paris, Stock,
1997).

———(1939), “Etat actuel des études brésiliennes”, Revue Internationale de Sociologie, vol. 47, N° 1-2.
— —— (1940), “Machado de Assis, paisagista”, Revista do Brasil (III), 29 de noviembre.

——— (1973) [1941], “A poesia afro-brasileira”, en Estudos Afro-brasileiros, San Pablo, Editora Perspectiva (22
edicion: 1983).

— —— (1945), Imagens do Nordeste mistico em branco e preto, Rio de Janeiro, O Cruzeiro (traduccion francesa:
Paris, Babel, Actes du Sud, 1995).

——— (1955), “Etat actuel des études afro-brésiliennes”, Anais do XXXI Congresso Internacional de Americanis-
tas, San Pablo, Anhembi.

———(2001) [1958], O candomblé na Bahia: rito nagd, San Pablo, Cia. das Letras (4" edicion).
———(1959), Sociologia do folclore brasileiro, San Pablo, Anhembi.

——— (1971) [1960], As religides africanas no Brasil, 2 vols., San Pablo, Pioneira (2° ed.) (2% edicién francesa:
Paris, PUF, 1995).

——— (1972), Le revé, la transe, la folie, Paris, Flammarion.

——— (1973), “Promethée ou son vautor. Essai sur la modernité et I’anti-modernité”, en Le sacré sauvage et au-
tres essais, Paris, Payot, 1975.

——— (1974) [1967], As Américas negras, San Pablo, EDUSP.

— —— (1974b), “The present status of afro-american research in Latin America”, Daedalus 103 (2).
— —— (1978), “Modernité et contre-modernité”, Revista do IEB, N° 20, San Pablo, USP.

——— (1994) [1965], “La pensée obscure et confuse”, Bastidiana, N° 7-8.

— — — y Fernandes, Florestan (1955), Relacdes entre negros e brancos em Sdo Paulo, San Pablo, Anhembi (ree-
ditado con el titulo Brancos e negros em Sao Paulo, 1958).

Bastos, Elide Rugai (1978), “A questdo racial e a revolucio burguesa no Brasil”, en Maria Angela D’Incao (comp.),
O saber militante, San Pablo, Paz e Terra/ EDUNESP.

Beylier, Charles (1977), “L’oeuvre brésilienne de Roger Bastide”, 2 vols., tesis de doctorado, 3° ciclo, Parfs.

Braga, Maria Licia S. (1994), “A sociologia pluralista de Roger Bastide”, tesis de maestria, Brasilia, Departamen-
to de Sociologia, UNB.

Candido, Antonio (1993), “Roger Bastide e a literatura brasileira”, en Recortes, San Pablo, Cia. das Letras.
— —— (1993), “Machado de Assis de outro modo”, en Recortes, San Paulo, Cia. das Letras.

— —— (1987), “Amizade com Florestan”, en Maria Angela D’Incao (comp.), O saber militante, San Pablo, Paz e
Terra/EDUNESP.

Coelho, Ruy (1981-1984), “Declara¢@o”, Lingua e literatura, N° 10-13, San Pablo, USP (nimero conmemorativo).

68



Fernandes, F. (1979) [1961], Folclore e mudanga social na cidade de Sdo Paulo, Petrépolis, Vozes (2 edicion).
— —— (1965), A integracdo do negro na sociedade de classes, 2 vols., San Pablo, Dominus/USP.

— —— (1976), Circuito fechado, San Pablo, Hucitec.

———(1978), A condi¢do do socidlogo, San Pablo, Hucitec.

— — — (1986), “As relagdes raciais em Sao Paulo reexaminadas”, en Olga von Simson (comp.), Revisitando terra
de contrastes, San Pablo, CERU/USP.

——— (1995), “Florestan Fernandes - Histdria e histdrias”, Testimonio a Alfredo Bosi, Carlos Guilherme Mota y
Gabriel Cohn, Novos Estudos, N° 42, San Pablo, Cebrap.

Fry, Peter (1984), “Gallus africanus est, ou como Roger Bastide se tornou africano no Brasil”, en Simson, Olga
von (comp.), Revisitando a terra de contrastes. A atualidade da obra de Roger Bastide, San Pablo, CERU/USP.

Guimardes, Antonio Sérgio (1996), “Cor, classe e status nos estudos de Pierson, Azevedo e Harris na Bahia: 1940-
19607, en Maio, Marcos C. y Ventura, Ricardo (comps.), Raga, ciéncia e sociedade, Rio de Janeiro, Editora da Fio-
cruz/Centro Cultural Banco do Brasil.

ITanni, Otdvio (1986), “Florestan Fernandes e a formacéo da sociologia brasileira”, en Ianni, Otdvio (comp.), Flo-
restan Fernandes, San Pablo, Atica (Coleccion Grandes Cientistas Sociais).

Laburthe-Tolra, Philippe (1994), Roger Bastide ou le réjouissment de I’abime, Paris, L’Harmattan.
Lépine, Claude (1987), “Imagem do negro brasileiro”, en O saber militante, Sdo Paulo, Paz e Terra/EDUNESP.

Maio, Marcos Chor (1997), A historia do projeto Unesco: estudos raciais e ciéncias sociais no Brasil, tesis de doc-
torado, Rio de Janeiro, IUPERJ/Universidade Candido Mendes.

Mauss, Marcel (1974) [1924], “Ensaio sobre a dddiva - forma e razdo da troca nas sociedades arcaicas”, en Socio-
logia e antropologia, San Pablo, EPU/Edusp, vol. II (22 edicidn brasilefia: San Pablo, Cosac & Naify, 2003).

Mello e Souza, Gilda (1987) [1950], O espirito das roupas. A moda no século XIX, San Pablo, Cia. das Letras.
Monteiro, Duglas (1978), “Religido e ideologia”, Religido e Sociedade, N° 3, Rio de Janeiro, ISER.
Ortiz, Renato (1993), “Roger Bastide: as utopias e o outro”, Revista de Cultura Vozes, N° 5.

Peixoto, Fernanda Aréas (2000), Didlogos brasileiros. Uma andlise da obra de Roger Bastide, San Pablo, EDUSP-
/FAPESP.

Queiroz, Maria Isaura P. (1983), “Nostalgia do outro e do alhures: a obra sociolégica de Roger Bastide”, en Roger
Bastide, San Pablo, Atica.

Ravelet, Claude (1993), “Bio-bibliographie de R. Bastide”, Bastidiana, N° 1.
— —— (1995), “Roger Bastide et la poésie”, Bastidiana, N° 10-11.

Reuter, Astrid (1997), Entre les civilisations. Roger Bastide (1898-1974) et les religions africaines au Brésil, Pa-
ris, DEA/EEHSS.

Ribeiro, René (1982), Antropologia da religido e outros estudos, Recife, Massangana.

Simon, Jean-Pierre (1994), “Roger Bastide et I’histoire de la sociologie”, en Laburthe-Tolra (ed.), Roger Bastide et
le réjouissement de I’abime, Paris, L’Harmattan.

Vianna, Luiz Werneck (1999), “Weber e a interpretagdo do Brasil”, Novos Estudos, N° 53, San Pablo, Cebrap.

Vilhena, Luis Rodolfo da Paixdo (1997), Projeto e missdo — o movimento folclorico brasileiro (1947- 1964), Rio
de Janeiro, Editora da Fundacao Getiilio Vargas/Funarte.

Xidieh, Oswaldo Elias (1987), “O folclore em questdo”, en Maria Angela D’Incao (comp.), O saber militante, San
Pablo, Paz e Terra/EDUNESP.

69



La circulacion
internacional de las ideas
de José Carlos Maridtegui

Fernanda Beigel

CONICET / Universidad Nacional de Cuyo

n intelectual que a mediados de la década de 1920 afirmaba que el marxismo era una re-

ligién y, a la vez, declaraba sus simpatias por la Unién Soviética y el bolchevismo, no
podia pasar desapercibido en el movimiento comunista internacional. De hecho, la figura de
José Carlos Maridtegui (1894-1930) se convirtié en un paradigma para sus contemporaneos
y constituye también un hito para todos aquellos que comienzan a indagar en el recorrido del
“pensamiento latinoamericano” hoy.

Si bien su obra tuvo un peso significativo en su época —ya sea para canonizarla, denos-
tarla o manipularla—, no es tan sencillo comprender por qué fue rodeada de multiples silen-
ciamientos después de su muerte; por qué volvié a circular desde mediados del siglo XXy, fi-
nalmente, por qué asume un papel relevante desde la disolucién del campo del “socialismo
realmente existente” y, particularmente, en las mds recientes discusiones relacionadas con el
auge de los movimientos indigenas de Abya-Yala.!

La circulacién internacional de las ideas de José Carlos Maridtegui comenzd hacia la se-
gunda mitad de la década de 1920, cuando publicé su célebre revista Amauta (1926-1930) y
algunos de sus escritos periodisticos fueron difundidos en otras revistas politico-culturales,
entre ellas, Repertorio Americano (Costa Rica, 1919-1959), Revista de Filosofia (Buenos Ai-
res, 1915-1929), Monde (Paris, 1928-1935). Como puede verse, hasta 1930 los circuitos de
circulacién de sus ideas estuvieron bdsicamente ligados con el campo cultural y, en mucha
menor medida, con el movimiento comunista latinoamericano. De sus libros, s6lo La escena
contempordnea (Lima, Minerva, 1925) y los Siete Ensayos de Interpretacion de la Realidad

! Es cada vez mas significativo el movimiento de los pueblos indigenas del continente, especialmente en la regién
andina, tendiente a popularizar una nueva denominacion para lo que fue conocido, sucesivamente, como Hispanoa-
mérica/América Latina/Latinoamérica, en funcién de complejos procesos politicos y culturales que vinculaban
nuestra region con diversas formas de dominacién. Aunque no podemos extendernos en esto aqui, vale la pena acla-
rar que la denominacién Abya-Yala pretende reconstituir el nexo simbdlico de “Nuestra América” con la reivindi-
cacion de los pueblos originarios que habitan estas tierras desde tiempos anteriores a la Conquista. La obra de Ma-
ridtegui estd siendo leida en los paises andinos, asi como entre los militantes zapatistas, en busca de referentes
intelectuales que contribuyan a consolidar y materializar este proceso politico de reconocimiento. En relacién con
el complejo “indigenismo revolucionario” de Maridtegui, permitaseme remitir a Fernanda Beigel, “Maridtegui y las
antinomias del indigenismo”, en Utopia y Praxis Latinoamericana. Revista Internacional de Filosofia Iberoameri-
cana y Teoria Social, Afio 6, N° 13, pp. 36-57, Maracaibo-Venezuela, Universidad del Zulia, Facultad de Ciencias
Econdmicas y Sociales, junio de 2001.

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 71-87



Peruana (Lima, Biblioteca Amauta, 1928) fueron publicados mientras el Amauta vivia. Am-
bos alcanzaron cierta difusion que puede verificarse a través de las resefias publicadas en di-
ferentes semanarios y periddicos, principalmente latinoamericanos.? Podriamos decir, sin em-
bargo, que aquello que circulé mds profusamente fue el producto de un proyecto colectivo que
ocupd la mayor parte del tiempo de Maridtegui en el dltimo quinquenio de su vida. Nos refe-
rimos a la revista Amauta y la red editorialista internacional que construyé desde Lima y lle-
g6 a incorporar, hacia 1928 —en su momento de mayor consolidacién—, doce agencias activas
en América Latina, una en los Estados Unidos y tres en Europa.?

Con la muerte de Maridtegui y la institucionalizacién de la Komintern en Latinoaméri-
ca, se abri6 una nueva etapa en este movimiento de circulacién intelectual. A primera vista,
los altibajos sorprendentes que restringen y luego expanden la recepcion de los escritos de
Mariétegui parecen vinculados con las distintas fases que atraviesan las instancias de refle-
xién/accién de los “marxismos latinoamericanos”, desde una suerte de “cerco sanitario”, du-
rante la década de 1930, hasta la proliferacion de estudios mariateguianos con la caida del
Muro de Berlin en 1989. ;Cémo abordar, entonces, una indagacién de este proceso que ten-
ga en cuenta no solo las caracteristicas del desarrollo mismo del campo intelectual latinoame-
ricano, sino también sus conexiones/conflictos con el campo del poder? ;Cémo desentrafiar
las circunstancias que marcaron la recepcion de sus ideas sin subestimar el papel de diversos
“imperialismos de lo universal” —en términos de Bourdieu— que actuaron directa o indirecta-
mente en la circulacién internacional de la obra de Maridtegui?* En suma, nos proponemos
dilucidar qué papel jugaron los diversos “mariateguismos”, las lecturas, pero también las cris-
talizaciones institucionales del marxismo-leninismo, las revisiones laicas de la década de
1960, la restauracién domesticante del pensamiento latinoamericano en la década de 1990, en
fin, los sucesivos nudos que unen este complejo movimiento tedrico y politico.

Para avanzar en este rastrillaje, este trabajo emprende una mirada desde el primer tercio
del siglo XX, sobre la base de una especial atencién a dos territorios, que se han retroalimen-
tado intensamente en los marxismos latinoamericanos, que se tornan fundamentales en la
comprension de la trayectoria de los escritos de José Carlos Maridtegui: la praxis politica y la
teorfa critica. Estos espacios de reflexién/intervencién produjeron mdltiples disputas a lo lar-
go del siglo. Vivieron momentos de fructiferos cruces, importantes didlogos, periodos de mu-

2 Una lista incompleta de resefias puede encontrarse en Guillermo Rouillon, Bio-bibliografia de José Carlos Maridte-
gui, Lima, Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 1963; cf. también Robert Paris y otros, El marxismo latinoa-
mericano de Maridtegui, Buenos Aires, Ediciones de Crisis, 1973; José Luis Ayala, Yo fui canillita de José Carlos Ma-
ridtegui. (Auto) Biografia de Mariano Larico Yurja,Kollao, Lima, 1990; José Aric6 (comp.), Maridtegui y los origenes
del marxismo latinoamericano, Cuadernos de Pasado y Presente, N° 60, México, Siglo XX1, 1980 (2% ed.); VV.AA., “Jo-
sé Carlos Maridtegui en el 50 aniversario de su muerte”, en Socialismo y Participacion, N° 11, Lima, CEDEP, septiem-
bre de 1980, y Antonio Melis, Leyendo Maridtegui (1967-1998), Lima, Empresa Editora Amauta, 1999, entre otros.

3 En el interior del Pert llegé a contar con diez agencias activas. Si bien los ficheros administrativos de las edito-
riales de Mariategui fueron diezmados en sucesivos allanamientos policiales, los restos de los listados de envios
que se encuentran en el Archivo Mariategui de Lima muestran la existencia de canjes e intercambios esporadicos
o informales con unas cincuenta revistas latinoamericanas y otras cincuenta publicaciones europeas.

4 Cf. al respecto Pierre Bourdieu, “Las condiciones sociales de la circulacién de las ideas”, 1990, y “Dos imperia-
lismos de lo universal”, 1992, en Intelectuales, politica y poder, Buenos Aires, EUDEBA, 2000 (1? reimpresion); Pie-
rre Bourdieu, “Sur les ruses de la raison impérialiste”, en Actes de la recherche en sciences sociales, N° 121/122, Pa-
ris, marzo de 1998, pp. 109-118; Yves Dezalay y Bryant G. Garth, “Le Washington Consensus. Contribution a une
sociologie de I’hegemonie du néolibéralisme”, en Actes de la recherche en sciences sociales,N° 121/122, Paris, mar-
zo de 1998, pp. 3-22; Yves Dezalay y Bryant G. Garth, Les clercs de la mondalisation, Paris, Seuil, 2002.

72



tua exclusion, incomprension y rigidez. Hasta ahora, no contamos con una historia definitiva
del marxismo en el continente latinoamericano que haya establecido su objeto alrededor de
las relaciones entre la actividad de los partidos y la teorfa marxista, pero si podemos afirmar
que, en ciertos perfodos, nuestro continente arrojé proyectos de cufio marxista que procura-
ron articular el ejercicio de la critica con la militancia politica, social y cultural.

Si tomamos, por el contrario, el caso del “marxismo-leninismo-stalinista” o el “marxis-
mo soviético” que se constituyeron en el cruce de una “teoria oficial” y un conjunto de préc-
ticas desarrolladas en miltiples dmbitos institucionales, corresponde hablar de serios conflic-
tos entre ambos territorios, ocurridos a raiz de las disociaciones entre los diagndsticos y las
politicas gubernamentales, que eran visibles en las flagrantes contradicciones entre los “ma-
nuales” y la actividad real de los partidos de la érbita comunista.”> No podemos afirmar, sin
embargo, la existencia de un quiebre total entre teoria y praxis, desde el momento en que to-
da préctica estd anclada en una teoria que le sirve, explicitamente o no, como sustento. No
existe teoria sin practica ni prictica sin teorfa. Pero también es cierto que la contraposicién
entre ambas ha tenido un gran peso en la tradicién marxista, a pesar de que la separacién en-
tre la “contemplacién” y la “accion” estalld, justamente, con la Tesis XI de Marx.® Por ello,
una evaluacién critica de la historia del movimiento comunista internacional reclama necesa-
riamente una atencién especifica hacia estas dos dreas, en tanto los nexos entre las pricticas
y las teorfas que se expandieron con la Revolucion Rusa representan, hoy, el corazén de un
torbellino que viene levantando polvo en la polémica marxista.

Un rapido balance historiografico del campo que se constituy6 alrededor de la recepcién
de la obra de José Carlos Maridtegui desde 1930 hasta fines de la década de 1950 nos muestra
que ambos territorios fueron por lo general leidos por dirigentes politicos que tenian acceso a
los fragmentarios escritos publicados en ese periodo, con la mirada puesta en la biisqueda del
secreto escondido de una “praxis certera” y la clave incompleta de una “interpretacién exacta”
de la realidad peruana. Sus articulos periodisticos —organizados y publicados temdticamente
tres décadas después de su muerte— fueron confundidos mds de una vez con la historia perua-
na y resultaron siempre objeto de disputa o apropiacion, en una operacién intelectual que pa-
decié el nerviosismo de “estar a punto de culminar la tarea histérica” iniciada por el Amauta,
tarea que dependia de una cuidadosa preocupacion en el “desciframiento” de sus escritos.

Obnubilados por las exigencias del movimiento comunista internacional, los primeros
“mariateguianos” no aportaron trabajos tendientes a investigar cudles habfan sido las princi-

5 Herbert Marcuse, en un importante trabajo publicado en 1958, plantea que la principal contradiccién del marxis-
mo soviético residia en no relegar en la teorfa dos cosas ya fenecidas en la practica: el diagndstico del “inminente
derrumbe del capitalismo” y la potencialidad revolucionaria de la clase obrera. Cf. Herbert Marcuse, El marxismo
soviético, Madrid, Alianza, 1984 (5* edicién).

6 La ruptura o continuidad entre la teorfa y la practica del movimiento comunista internacional y la praxis de Marx,
asi como de Lenin, se encuentran en discusion en los niicleos marxistas de todo el mundo, por lo menos, desde
1991. Las posiciones son diversas, pero para un muestrario, puede revisarse: Michael Lowy, El marxismo en Amé-
rica Latina (de 1909 a nuestros dias). Antologia, México, Ediciones Era, 1982; Alberto Flores Galindo, El pensa-
miento comunista (1917-1945). Antologia, Biblioteca del Pensamiento Peruano, Lima, Mosca Azul Editores, 1982;
Rail Fornet-Betancourt, O marxismo na América Latina, Sdo Leopoldo, Editorial Unisinos, 1995; Néstor Kohan,
Marx en su (tercer) mundo. Hacia un socialismo no colonizado, Buenos Aires, Editorial Biblos, 1998; Arturo An-
drés Roig, “Algunas consideraciones sobre Filosoffa Prictica e Historia de las Ideas”, en Estudios, Mendoza, Afio 1,
N°1, diciembre de 2000, pp.11 y ss.; Marc Saint-Upéry, “Seudo-Ciencia, Historia, Ontologia: tres derroteros del
Marxismo (25 tésis provisionales)”, en Revista Barataria, La Paz, 2005, en prensa, entre otros.

73



pales practicas del Amauta en el Pert ni cudles habian sido sus anclajes en la época. Hasta los
afios de 1970 no se analizaron seriamente las interconexiones entre sus articulos periodisti-
cos, el desarrollo de su praxis politico-cultural y las condiciones sociales de la época.” Con lo
cual tuvimos interpretaciones que fueron desde un Maridtegui “marxista-leninista-stalinista”,
un “ecléctico intelectual europeizante”, hasta un Amauta “soreliano” o “populista”. Se podria
decir que esto obedecid a la fragmentacion de la obra tedrica que dejo el peruano, o a los dis-
tintos recortes sufridos por las ediciones de las obras completas: nos referimos al ostracismo
que sufrieron los escritos de la “Edad de Piedra” y al retraso de la publicacion de sus revis-
tas, asf como del epistolario.® Pero hoy resulta bastante claro que aquellas interpretaciones es-
tuvieron condicionadas por los distintos momentos de la vida politica de nuestro continente,
por los avatares de las orientaciones tedricas y las marchas y contramarchas en la prictica po-
litica del movimiento comunista internacional.

Mal que les pese a quienes se espantan ante los temibles espectros del idealismo, la in-
vestigacién historiogréfica ha venido esclareciendo que el “espiritualismo” de las concepcio-
nes politicas de Maridtegui —que lo llevé a sostener que el marxismo constituia una “fe”— fue
el resultado de una importante bisagra que experiment6 su praxis desde 1925 en el Pert. Es-
te paso termind por ofrecer, entre otros resultados, una aleacién entre el indigenismo vanguar-
dista y el socialismo marxista. El rescate de la tradicién “viva” y la idea de mito, que subya-
cian en su recuperacion de la herencia andina, se plasmaron, fundamentalmente, en una critica
de la racionalidad moderna occidental. En sus esbozos de teorizacidn sobre el proyecto de so-
cialismo indo-americano, todo ello se avizoraba en el acento voluntarista, que fue creciendo
hasta alcanzar su punto mdximo en 1929, y en la importancia otorgada al proceso de “prepa-
racion espiritual” revolucionaria, por la que tanto abogé en su epistolario.

La afirmacion de Mariétegui acerca de que el marxismo era en él “fe y religién” gene-
r6 muecas de horror en sus contemporaneos, y las provoca hoy, todavia, en algunos circulos
marxistas. Para el campo mariateguiano toda la cuestion del mito fue, durante mucho tiempo,
una peligrosa védlvula que habia que “controlar” pues podia expeler un Maridtegui capaz de
aceptar la nocién de violencia que sustenté los escritos de Georges Sorel y, supuestamente,
acercarlo a concepciones fascistas. La polémica alrededor de esta influencia tuvo también otra
apropiacion politica, que llegé a adquirir un cardcter decisivo en el Perd, puesto que estuvo
atravesada por los vericuetos del “mariateguismo” de Sendero Luminoso.? Este terreno inter-

7La lectura de la obra de Maridtegui a partir de una historizacién de cada etapa de su produccién, en funcién de las
condiciones sociales del Pert de la época, no sélo ha estado atada al desarrollo de la historiografia en nuestro con-
tinente, sino también a las dificultades provenientes de la compilacion “temadtica” de sus escritos en los veinte vo-
Iimenes de la Biblioteca Amauta. A veces intencionalmente, movidos por intereses partidarios, otras veces incons-
cientemente, muchos lectores de la obra de Maridtegui han reconstruido sus posiciones ideoldgicas enlazando
textos sueltos, frases aisladas, que respondieron a momentos radicalmente distintos de la trayectoria cronolégica
mariateguiana. En este punto, la generacién mariateguiana de la década de 1970 aporté mayor rigurosidad historio-
grafica y un singular impulso a la edicion cronoldgica de sus escritos.

8 La primera dificultad fue producto de las decisiones editoriales de la familia Maridtegui, que quiso respetar un
juicio de Mariategui acerca de esa etapa de su produccion. Los escritos juveniles fueron publicados por primera vez
en 1985. La correspondencia y las publicaciones periddicas sufrieron otro tipo de problemas, provenientes de los
esfuerzos de recopilacion. Labor (1928-1929) fue publicado en 1974, Amauta (1926-1930) en 1976, Claridad
(1923-1924) y Nuestra Epoca (1918) en 1994. La primera edicién de la Correspondencia aparecié en 1984.

9 Puede verse un panorama de los diversos “mariateguismos” de la politica peruana en la ponencia de Ricardo Letts,
“Mariategui y la accidn politica en el Perd”, en José Carlos Maridtegui y Europa. El otro aspecto del descubri-
miento, Encuentro Internacional en Pau-Tarbes (octubre de 1992), Lima, Empresa Editora Amauta, 1993.

74



pretativo fue reabierto por Robert Paris en los afios de 1970 y poco a poco ha asumido nue-
vas aproximaciones historiograficas que sitiian con mayor precision los alcances de la presen-
cia de Sorel en el ideario mariateguiano.'”

Como vemos, para describir y analizar la circulacién del pensamiento de Maridtegui
desde hoy, no podemos suponer que nos enfrentamos con un conjunto de textos perfectamen-
te organizados, que esperan pacientemente nuestra interpretacion. Ni siquiera en este momen-
to, que ofrece una edicién de “Maridtegui (casi) Total”, podemos desconocer que su recep-
cién se halla condicionada por el cruce de multiples variables que nublardn nuestra vista
irremediablemente.!! Y afirmamos que esto “ensuciard” necesariamente nuestros lentes, ade-
mds, porque su anclaje histérico en una intensa coyuntura fue una de las fuerzas mas vigoro-
sas que irrumpié en las posiciones tedricas y politicas de José Carlos Maridtegui. Detrds de
sus textos estuvieron siempre las demandas de la praxis cultural, el apuro de sus articulos pe-
riodisticos semanales, los desvelos del sustento econdmico de la editorial y de sus revistas, en
fin, la desesperacién cinematografica con que quiso captar las escenas de la vida contempo-
rdnea, encontrando un camino a la vez peruano y “moderno”.

Estamos frente a la circulacion de una obra que no puede desligarse del proceso de ins-
titucionalizacién de la Komintern en América Latina y que remite, ademds, a las distintas fa-
ses del siglo bipolar, que explican también los giros operados en los debates acerca de su obra.
Todavia quedan algunas labores historiogréficas, que pueden aportar nuevos elementos para
reconstruir la praxis mariateguiana. En gran medida, ello puede estar ligado con las investi-
gaciones en los distintos archivos de la Internacional y de los partidos comunistas latinoame-
ricanos, que han abierto recientemente sus archivos. Todavia surgen afio a afio hallazgos de
nuevas cartas de Maridtegui o de algunos de sus corresponsales, que se publican en el Anua-
rio Mariateguiano. Pero el desaffo mds actual es interpretativo. Tiene que ver con el andlisis
de su trayectoria a la luz del desarrollo propio de nuestro campo intelectual, de los procesos
de importacién/exportacion en el plano de las ideas y en relacidn con la faceta finisecular de
la crisis del marxismo.

Los “estudios mariateguianos” y el “marxismo latinoamericano”

A pesar de los multiples aportes de tedricos marxistas al andlisis de nuestra propia realidad,
la delimitacion de un campo marxista propiamente latinoamericano es un fendémeno reciente.
No es el marxismo el tnico campo tedrico que adquiere una autonomia relativa en América
Latina durante este siglo, también ocurrié lo mismo con algunas disciplinas de las ciencias

10 Cf. Anibal Quijano, “El marxismo de Maridtegui, una propuesta de racionalidad alternativa”, en Mario Alderete
y otros, Maridtegui. Historia y presente del marxismo en América Latina, Buenos Aires, Fundacién de Investiga-
ciones Sociales y Politicas, 1995. También puede verse Jorge Oshiro, “Agonia y mito. Dos fuentes del pensamien-
to filoséfico de Mariategui: Unamuno y Sorel”, en Anuario Mariateguiano, vol. vill, N° 8 | Lima, Empresa Edito-
ra Amauta, 1996.

1 Hablamos de un “Maridtegui casi Total” puesto que en 1994 se editaron dos grandes tomos con la coleccién de
los libros compilados por la Biblioteca Amauta, los escritos juveniles, la correspondencia, una seccién iconografi-
ca, etc. Nuevas cartas han sido halladas desde entonces y ademads sigue pendiente la edicion “cronolégica” de los
textos. Actualmente este ultimo proyecto esta a punto de concretarse a través de UNESCO, que publicard una colec-
cién dirigida por el italiano Antonio Melis.

75



sociales, corrientes filosdéficas y movimientos sociales. Todo ello estuvo acompafiado de las
Iuchas sociales que marcaron nuevos hitos en las discusiones acerca de la identidad latinoa-
mericana. La Revolucién Cubana puede ser considerada uno de esos “hitos”, que abrié una
nueva etapa, por cuanto significé un importante desafio a los diagndsticos e interpretaciones
que, con sus contradicciones y disputas, habian caracterizado el periodo inicial de recepcién
del marxismo. Hasta la década de 1950, la sola posibilidad de formular una especificidad “la-
tinoamericana” dentro de la tradicién marxista estaba vedada y sofocada por la fuerza de un
marxismo eurocéntrico hegeménico.

Son, en este sentido, sintomaticas respecto de la consolidacién del marxismo latinoame-
ricano las periodizaciones que comienzan a aparecer en la década de 1980, organizando el
conjunto de teorfas y pricticas que pueden inscribirse en este campo desde fines del siglo XIX.
Las indagaciones del marxismo latinoamericano se vieron paulatinamente revigorizadas, ade-
mds, por nuevas miradas en las relaciones entre Europa y América Latina que perdieron, pro-
gresivamente, el acento en la busqueda de la “originalidad esencial” de nuestro continente.
Los estudios y las reconstrucciones histdricas realizados, entre otros, por Michel Lowy
(1985), Raiil Fornet-Betancourt (1995) y Adolfo Sdnchez Vizquez (1998), muestran los es-
fuerzos en esta direccién.!?

Séanchez Vazquez reconoce la diversidad de tendencias que surgieron en nuestro conti-
nente y propone considerar marxistas a “todas las corrientes que remiten a Marx, indepen-
dientemente de cémo hayan sido rotuladas”.!* Sostiene, asi, que el marxismo en América
Latina consiste en la teoria y la practica elaborada en nuestro continente tratando de revisar,
aplicar, desarrollar o enriquecer la teorfas de Marx. Uno de los rasgos propios del marxismo
latinoamericano habria sido, seglin Sdnchez Vdzquez, su fértil intercambio con otras corrien-
tes filosdficas y politicas. Podemos mencionar algunos de los més importantes: los lazos con
la Filosofia de la Liberacion, la Teologia de la Liberacidn, las Teorias de la Dependencia, en-
tre otros. Maridtegui seria un precursor de los encuentros de este tipo, pues se registra en su
accion editorialista y en sus reflexiones la incorporacién de las “nuevas teorias” de la épo-
ca, como el psicoandlisis, el surrealismo, el futurismo, el andinismo, el indigenismo, entre
otras. Una de las ventajas de esta definicién que ofrece Sdnchez Véazquez es su distancia res-
pecto de la existencia de una lectura “vélida” y cerrada de los cldsicos, que los obligaba a
quedar encerrados en la oposicién heterodoxia/ortodoxia sin poder llegar a reconocer la con-
vivencia polémica de mds de una interpretacion. La busqueda del “verdadero marxismo” o
del “marxismo legitimo” es tan antigua como la propia tradicion, y atin hoy sigue contando
con muchos adeptos. Con esto no queremos decir que indagar en lo que algunos autores han
Ilamado el “nicleo duro o intimo” de las tesis del marxismo sea una tarea vana. Pero rastrear
en el interior de las obras individuales las “importaciones” tedricas s6lo muestra una faceta
de la circulacién de esas mismas ideas. El resto de las claves se encuentran fuera de los tex-
tos/contextos que pueden descubrirse mediante andlisis del discurso. Porque los textos —en
este caso de Marx— circulan sin su marco de produccién inicial: son traducidos o editados en

12 Cf. Michael Lowy, El marxismo en América Latina (de 1909 a nuestros dias). Antologia, México, Ediciones Era,
1982; Rail Fornet-Betancourt, O marxismo na América Latina, Sdo Leopoldo, Editorial Unisinos, 1995; Adolfo
Sanchez Vazquez, Filosofia, praxis y socialismo, Buenos Aires, Tesis Once-Grupo Editor, 1998; Néstor Kohan,
Marx en su (tercer) mundo. Hacia un socialismo no colonizado, Buenos Aires, Editorial Biblos, 1998.

13 Adolfo Sanchez Vazquez, op. cit., p. 77.

76



instancias culturales complejas, son leidos en campos intelectuales diferentes, interpretados
en épocas profundamente distantes y con el concurso de sujetos, las mds de las veces, radi-
calmente distintos.

Asi como los estados socialistas en todo el mundo ostentaron, durante décadas, la exclu-
sividad en el logro de una “lectura ortodoxa” de los textos de Marx, la debacle de su princi-
pal referente social favorecid la proliferacion de versiones criticas respecto de esta teoria que
“cay0 en desgracia” de manera estrepitosa, como cayeron tantos dirigentes soviéticos denun-
ciados como “heterodoxos”. Estamos, actualmente, ante una revalorizacién de todo aquello
que se rotula bajo la idea de “herejia” o pensamiento antidogmatico. Todos aquellos intelec-
tuales que se diferenciaron del régimen y del marxismo soviético se encuentran, actualmen-
te, en periodo de “rescate”. Pero registrar este cambio dista bastante de explicar realmente los
avatares del marxismo en el marco de los procesos operados durante este siglo y tampoco
contribuye mayormente a precisar las modalidades que asume la cuestién de la “ortodoxia”
en la tradicién marxista. Aunque alcanzar estos objetivos excede los marcos de este trabajo
—y también los limites de nuestra investigacién— nos proponemos aportar en este sentido, de-
sarrollando algunos hitos histéricos fundamentales del enfrentamiento heterodoxia/ortodoxia
que ocurrieron en el proceso de recepcion de la obra de un autor que puso en tela de juicio los
pilares de la lectura oficial que se hacia del marxismo en los circulos del movimiento comu-
nista internacional. De este modo veremos cémo los “estudios mariateguianos” y los diversos
“mariateguismos” se han visto cruzados por la dicotomia heterodoxia/ortodoxia en la practi-
cay en la teoria.

El primer periodo de recepcion de la obra de Mariategui

Mientras publicaba Amauta, Maridtegui daba a conocer las distintas iniciativas de la Interna-
cional Comunista, dirigia Labor (1928-1929), que actuaba como representante de publicacio-
nes como El Trabajador Latinoamericano,y mantenia a los peruanos informados de los acon-
tecimientos de la URSS en sus articulos semanales.'* Al mismo tiempo, la revista publicaba
ensayos de personajes que ya eran bastante polémicos para el movimiento comunista interna-
cional, actuaba como agente de Monde (dirigida por Henri Barbusse) y promovia encuentros
creativos entre las nuevas corrientes intelectuales y la teorfa marxista. Entre diciembre de
1929 y enero de 1930, se publicaron en Amauta varios documentos de la Internacional Co-
munista y otros organismos vinculados con el movimiento comunista, como la Confederacién
Sindical Latinoamericana y la Liga Anti-imperialista (en la que Maridtegui fue integrado co-
mo miembro de la direccién).!> Algunas células del Partido Socialista Peruano, como la que
actuaba en Paris con los exiliados peruanos, promocionaban una discusion respecto del tipo
de partido que permitiria al grupo de Maridtegui una insercién directa en el proceso de bol-

14 Durante 1929, Amauta publicé notas acerca del desarrollo del plan quinquenal aplicado en la URSS y los logros
educativos de Lunatcharsky. Cf., por ejemplo, “Rusia en el XII Aniversario de la Revolucién”, en Amauta, Ao 1V,
N° 27, Lima, noviembre-diciembre de 1929.

15 Esta organizacién contaba con el apoyo de varias corrientes no enroladas en el comunismo, como la que lidera-
ba Barbusse, quien se fue alineando luego bajo los principios de la Internacional, en el proceso vertiginoso de es-
talinizacion que se vio consumado hacia 1935.

7



chevizacion.!® Al parecer, desde la Conferencia Comunista realizada en junio de 1929, las ac-
tas de las reuniones del Partido Socialista Peruano indican un proceso de discusion interna
tendiente a acrecentar los lazos del partido de Maridtegui con la Komintern.!”

Sin embargo, durante los dltimos meses de su vida Maridtegui no mantuvo contactos di-
rectos con la Komintern. Su traslado/exilio a Buenos Aires, planificado para marzo-abril de
1930, fue gestionado por el editorialista Samuel Glusberg, mediante las relaciones de éste con
los circulos literarios.!® La preocupacién mds importante de Maridtegui en sus dltimas sema-
nas era seguir publicando Amauta en Lima y crefa poder hacerlo desde la capital portefia: s6-
lo la trasladaria a Buenos Aires si la prohibieran definitivamente en el Perd. Serfa impreciso
afirmar, sin embargo, contundentemente, que en este periplo final el peruano “priorizd” las
relaciones con el dmbito cultural portefio antes que con los dirigentes de la Internacional. Es-
ta dltima conexién no parece haberse presentado como una disyuntiva real y existente. Ma-
ridtegui nunca fue funcionario ni mantuvo lazos personales con la Seccién Argentina o con
otros representantes de Moscu.!? En realidad, el proyecto del viaje a Buenos Aires tenfa tres
afios de historia y para concretar su traslado sélo contaba con la propuesta del editorialista y
amigo Samuel Glusberg. Maridtegui pretendia desarrollar una actividad de militancia intelec-
tual: por eso programaba publicar Defensa del Marxismo a su llegada.’® También lo movili-
zaba la sensacién de acoso policial y de “aislamiento” que confesaba tener en Lima, pero otra
necesidad era mucho mas urgente e inaplazable: en Buenos Aires podia someterse a una ope-
racién quirdrgica y prolongar su vida.

16 Cf. Carta de Eudocio Ravines a José Carlos Mariategui, del 24 de junio de 1929, en “Correspondencia”, Marid-
tegui Total, Lima, Empresa Editora Amauta, 1994, t. 1, pp. 2007-2013; y Carta de la célula comunista del Cusco a
José Carlos Mariategui, del 1° de enero de 1930, en “Correspondencia”, Maridtegui Total, cit., pp. 2068-2069.
17Un dato que revela que hasta fines de 1929 Maridtegui todavia gozaba de la aprobacién del Secretariado Suda-
mericano de la IC (o que revela a este organismo todavia como “permeable” a la diversidad ideoldgica de los parti-
dos del continente) es la repercusién que tuvo en La correspondencia sudamericana la ocupacion y el saqueo de la
casa de Maridtegui y el encarcelamiento de sus compafieros en noviembre de ese afio. Alli se planteaba la necesidad
de “salvar a Mariategui”. Cf. “La nueva ola de represion en Perd”, en La correspondencia sudamericana, N° 22,
Buenos Aires, 1° diciembre de 1929. Las actas del Partido Socialista Peruano entre 1928-1930 pueden verse en Ri-
cardo Martinez de la Torre, Apuntes para una interpretacion marxista de Historia Social del Perii, Lima, Empresa
Editora Peruana, 1948, t. II.

18 Cf. Cartas entre Maridtegui y Glusberg, en “Correspondencia”, Maridtegui Total, cit., pp. 2046-2085.

19 La correspondencia de Maridtegui entre 1929 y 1930 no registra este tipo de relaciones. Maridtegui y el grupo del
PSP participaron de las iniciativas de la Internacional que ya hemos mencionado, pero no formaron parte de ninguna
instancia ejecutiva, claro estd, hasta que Eudocio Ravines se hizo cargo de la direccion de la seccién peruana, el 1°
de marzo de 1930. La seccién argentina de la Komintern fue el nicleo directriz del Secretariado Sudamericano y, en
particular, dirigentes como Vittorio Codovilla fueron los principales responsables del proceso contra el “mariateguis-
mo” que se inicié después de la muerte de Maridtegui. En vida del Amauta todavia no se habia consumado la insti-
tucionalizacién del movimiento comunista latinoamericano. Buenos Aires no sélo ofreci6 resistencias a Maridtegui.
Horacio Tarcus ha mostrado cémo algunos trotskistas argentinos abrieron una linea de rescate del “latinoamericanis-
mo” del Amauta y, en este sentido, fueron pioneros en la recepcion abierta a su marxismo creador. Cf. Horacio Tar-
cus, “Amauta en Buenos Aires (o las redes del pensamiento latinoamericano en los "20: americanismo, antimperia-
lismo y socialismo)”, en Amauta y su época, Simposio Internacional, Lima, Editorial Minerva, 1998, pp. 563-577.
20 Glusberg estaba seriamente ocupado en garantizar a Maridtegui los medios de vida necesarios para su instalacion,
atencion médica y la subsistencia de su familia en Buenos Aires. Recomendé a Mariategui un cambio de titulo (y
después la suspension) de la publicacion de este libro en Buenos Aires. Finalmente lo reemplazé por El alma ma-
tinal, que parecia mds potable “a los ojos de los burgueses” que podrian darle cabida en los periddicos portefios que
serian su fuente de trabajo. Cf. José Carlos Mariategui, “Correspondencia”, Maridtegui Total, cit., pp. 2046-2085.
Con respecto a las relaciones entre Mariategui y Glusberg, véase Horacio Tarcus, Maridtegui en la Argentina o las
politicas culturales de Samuel Glusberg, Buenos Aires, El cielo por asalto, 2002.

78



Luego de finalizada la Conferencia Comunista habia sobrevenido un periodo de inacti-
vidad en el Secretariado Sudamericano, razén por la cual entre junio de 1929 y marzo de 1930
no se registran nuevos intentos de encuadrar al partido de Maridtegui. Pero con el regreso de
Eudocio Ravines al Pert, durante los meses en que se planificaba el viaje de Maridtegui, las
posiciones que primaban en la célula parisina terminaron por imponerse en Lima. Ravines re-
vitalizé los contactos de la Seccién Peruana con la Internacional y terminé por consumar la
“bolchevizacién” del Partido Socialista Peruano casi en el mismo instante de la muerte de
Maridtegui.?!

La mayoria de los intelectuales, grupos y organizaciones con los que Maridtegui trabd
relacién durante su vida participaron en el polémico proceso de recepcién de su legado tedri-
co y politico. A pocos dias de su muerte, algunos apristas publicaban articulos donde lo con-
sideraban un “dogmatico abstracto”, mientras sus compafieros de partido declaraban en
Amauta que se trataba de un “ide6logo revolucionario”. Unos lo consideraban un intelectual
“estetizante”, alejado de la accién, y otros intentaban mostrar su caricter de “organizador del
proletariado peruano”. Después vendrian las acusaciones de populismo y también las répli-
cas, que intentaban encontrar en Maridtegui un “marxista-leninista-stalinista”. Entre el APRA
y la Komintern, el Amauta fue adjetivado de modo muiltiple y conjugado en varios tiempos
verbales: creador de un “mariateguismo pequefio burgués”, fundador del Partido Comunista
Peruano, aprista confusionista, “nacionalista en sus dltimos afios pero comunista en el lecho
de muerte”, entre otros.

El primer periodo de recepcidn de la obra de Maridtegui es el que ocurre entre 1930 y
1934, es decir, entre la muerte del escritor peruano y la aparicién de una explicita tendencia
contra el mariateguismo en las filas del comunismo latinoamericano.?? Durante estos afios,
la revista argentina Claridad se convirtié en vehiculo de apristas y “mariateguistas”. Allf se
produjo la disputa entre la canonizacion del Amauta y su identificaciéon con un marxismo eu-
ropeizante y ajeno a las condiciones del Perd. Se trataba de una polémica marcada por los
debates mds recientes del campo intelectual peruano: la ruptura entre Haya y Maridtegui, la
creacién del Partido Socialista Peruano a la luz del proceso de institucionalizacién de la In-
ternacional, el lugar del indio en la revolucidn, las relaciones entre socialismo y anti-impe-
rialismo. Desde ambas tendencias se termind produciendo un cerco a la difusién de la obra
de Mariategui, igual de util para algunos comunistas (que veian en €l una tendencia “liqui-
dacionista”) y para algunos apristas (que encontraban en el marxismo de Maridtegui una
amenaza tedrica).??

Es posible, sin embargo, hacer una distincién entre dos momentos internos a esta fase.
La primera comenz6 con el articulo-editorial “Tercera Etapa”, que encabezé el nimero 30 de
Amauta, en un intento de orientar la revista hacia posiciones “clasistas” y dar precisién al pro-

21'Un mes antes de la muerte de Maridtegui, Ravines fue elegido secretario general del PSP.

22 Maridtegui muri6 el 16 de abril de 1930.

23 Una de las consecuencias de este periodo de recepcién de la obra de Maridtegui fue su restriccién a pequefios
circulos intelectuales. Flores Galindo analiza la escasez de ediciones de su obra y sefiala que, entre 1930 y 1949,
hubo una segunda edicién completa de los Siete Ensayos (hay testimonios que sostienen que existié una edicién
amputada, que no incorporaba el ensayo sobre la literatura) en el Perd y sélo una edicién de Defensa del Marxis-
mo en Chile. Cf. Alberto Flores Galindo, El pensamiento comunista (1917-1945), Antologia, Biblioteca del Pensa-
miento Peruano, Lima, Mosca Azul Editores, 1982, p. 41.

79



yecto mariateguiano en la linea del leninismo.>* Ricardo Martinez de la Torre, autor de este
texto, aseguraba que el director de la revista habia sido el “animador del proletariado perua-
no” y que, con su muerte, la revista llegaba a una nueva etapa, que superaria la “revista so-
cialista” definida por Maridtegui, en 1928.%

Ahora se alzardn contra él y contra nosotros los enemigos del proletariado. No se manifesta-
ban anteriormente en publico, por temor a su palabra y a su pluma. Estamos listos a defender
no s6lo su memoria y su obra, sino la ideologia a la que consagré su vida toda.

Comienza el Tercer Acto. Amauta se define una vez mds como tribuna del movimiento de la
clase trabajadora. Mantendr4 la independencia del proletariado en la lucha social. Rechazara
toda intervencion extrafia a sus intereses inconfundibles. Reivindica, desde este nimero, su
categoria de revista de clase.

Muerto Maridtegui, velaremos su obra. Seremos dignos de su herencia. La defenderemos
dondequiera estemos. Aqui o en el extranjero (Ricardo Martinez de la Torre, “Tercera Etapa”,
Amauta, N° 30, abril-mayo de 1930).

Seguramente Martinez de la Torre no preveia que el “temor a su pluma” engendraria enemi-
gos en las propias filas del comunismo. Pero lo cierto es que esta fase inicial —en la que sus
compafieros mds cercanos reivindicaron su trayectoria y le dieron un giro “de clase”— termi-
no6 con un conflictivo proceso de enjuiciamiento en el Partido Comunista Peruano y el lanza-
miento de una campafia abierta contra el mariateguismo desde la Komintern.?® El primer sig-
no de que la obra de Maridtegui —y del partido que fundé en 1928- recorrerian un fragoso
camino dentro del movimiento comunista fue la carta del Buré Sudamericano de la Interna-
cional, dirigida al Partido Comunista del Pert, publicada en La correspondencia sudamerica-
na, los primeros dias de mayo de 1930.2” En ella se consideraba a Mariategui y al Partido So-
cialista Peruano como precursores del Partido Comunista y como responsables del periodo de
clarificacion ideoldgica que reivindicaba al mismo tiempo Martinez de la Torre en Amauta.
Se recordaba también alli la posicion de los delegados peruanos en la Conferencia de 1929 y
las intenciones de Maridtegui de formar un partido de masas “controlado por comunistas”. La
carta proponia enfaticamente olvidar todo aquello, cambiar el nombre del partido, orientar el

24 Ya desde este momento comienzan las manipulaciones més burdas de la obra de Maridtegui. Es bastante cu-
rioso que, en este nimero inmediatamente posterior a su muerte, se publiquen algunas conferencias pronuncia-
das por el peruano en 1923, cuando su discurso estaba mds cerca del diagndstico de la 111 Internacional. Cf. Jo-
sé Carlos Maridtegui, “La crisis mundial y el proletariado peruano”, en Amauta, Afio v, N° 30, Lima, abril-mayo
de 1930, pp. 5-16.

25 Cf. José Carlos Maridtegui, “Aniversario y Balance”, en Amauta, N° 17, Lima, septiembre de 1928.

26 os informes sobre los comunistas peruanos en distintos 6rganos de la Komintern, durante 1932, caracterizaban
a esta seccién como “en proceso de formacion™: pesaba sobre ellos la idea de que era un partido “débil ideoldgica-
mente”. Cf. Sinani, “El movimiento revolucionario en los paises de América del Sur y del Caribe”, en La interna-
cional Comunista, 6rgano de la Internacional, N° 4, Barcelona, Editorial Europa-América, julio de 1932, p. 64.

27 Aricé explica que esta carta promovié discusiones dentro del Partido Socialista Peruano, que derivaron en el in-
mediato cambio del nombre del partido el 20 de mayo de 1930. Cf. “Carta del Bur6é Sudamericano de la Interna-
cional Comunista al Partido Comunista del Perd” (en La Correspondencia Sudamericana, Buenos Aires, N° 26,
mayo de 1930), en la compilacién documental de José Aricd, “Homenaje a Maridtegui”, Socialismo y participa-
cion, N° 11, Lima, Centro de Estudios para el desarrollo y la participacion, septiembre de 1980, pp. 39 y ss.

80



trabajo hacia los obreros industriales e iniciar una “liquidacién” del APRA.?® En esto consis-
tia el verdadero nicleo de la “orientacion clasista” que se imprimiria al nuevo partido. Esta
primera fase, que mostraba al Amauta como precursor, se cerré con la salida del Partido Co-
munista Peruano de algunos “mariateguistas” y el fortalecimiento de Eudocio Ravines: en ju-
lio de 1931 renuncié Ricardo Martinez de la Torre.

Mientras tanto, las “criticas” que tendian a identificar a Maridtegui como un intelectual
“estetizante, alejado de la accién” se desarrollaron desde tribunas apristas. Provenian de hom-
bres que habian militado en el APRA con el Amauta y habfan mantenido lazos epistolares de
amistad desde el destierro. Las primeras se publicaron en Claridad, durante 1930, como “ho-
menaje” a su figura. En algunos casos, hablaban de un “hombre de pensamiento”, demasiado
obnubilado por “irrealidades creadas por su imaginacién” que nacian de su incapacidad de
distinguir la realidad europea y las condiciones latinoamericanas.?’ Otros intentaron marcar
algunas semejanzas de Maridtegui con el APRA, lo cual provocé inmediata reaccién por parte
de comunistas peruanos, como Armando Bazdn y Juan Vargas, en un debate que duré luego
varias décadas.>

Las criticas provenientes de la Komintern, un tanto ambiguas hasta 1931, abrieron una
segunda fase que comenzd, en 1932, con un ataque mds violento contra la corriente instala-
da por Maridtegui en el marxismo peruano y devino finalmente en una condena abierta al
“mariateguismo”, hacia 1934.3! El Partido Comunista Peruano, en combate tenaz contra el
APRA, consideraba fundamental desterrar toda tendencia conciliadora dentro de la organiza-
cién, que pudiera significar el riesgo de un acercamiento a un movimiento que era conside-
rado “social fascista” y se caracterizaba ya como principal enemigo. En la “caza de brujas”
dentro del partido —muy comtn por otra parte en la etapa mds dura de la estalinizacion de
los partidos latinoamericanos— se identificaba todo lo que no era “estrictamente leninista”
como peligroso y “liquidacionista”. En aras de la “unidad del partido”, los comunistas pe-
ruanos transformaron a Maridtegui en un “bronce” vacio y consideraron fundamental desa-
lojar por fin el “mariateguismo”.

Aun cuando no se debe separar mecdnicamente la personalidad de Maridtegui del mariate-
guismo, es evidente, desde luego, que la practica revolucionaria de su vida tiene profundas
divergencias con la corriente mariateguista que han creado su pensamiento y su pluma. El lu-
chador abnegado y tenaz José Carlos, por su honradez y sinceridad aun en el error, por haber

28 Cf. “Carta del Buré Sudamericano de la Internacional Comunista al Partido Comunista del Perd”, (originaria-
mente publicada en La Correspondencia Sudamericana, Buenos Aires, N° 26, mayo de 1930)”, en op. cit., p. 48.
29 Cf. Luis Heysen, “Maridtegui, bolchevique d’annunziano” (mayo de 1930) y Manuel A. Seoane, “Contraluces
de Maridtegui” (mayo de 1930), en Robert Paris y otros, El marxismo latinoamericano de Maridtegui, Buenos Ai-
res, Crisis, 1973, pp. 167 y ss. En el mismo libro pueden verse todos los articulos de los apristas y comunistas pu-
blicados entre 1930 y 1935.

30 Carlos Manuel Cox, por ejemplo, sostenia que las diferencias entre Maridtegui y el APRA iban a desaparecer con
el tiempo. Cf. Carlos M. Cox, “Reflexiones sobre José Carlos Maridtegui” (mayo de 1934), en Robert Paris y otros,
El marxismo latinoamericano de Maridtegui, op. cit., pp. 181-190.

31 En enero de 1932, el Buré Sudamericano de la Internacional Comunista publicé un folleto en Buenos Aires don-
de se diferenciaba a Mariategui, como “intelectual”, respecto del mariateguismo. Cf. “La situacion revolucionaria
del Perd y las tareas del Partido Comunista Peruano” (enero de 1932), y Partido Comunista Peruano, “Bajo la ban-
dera de Lenin. Instructivas sobre la jornada de las Tres LLL” (diciembre de 1933 o enero de 1934), en Socialismo
y Participacion, citado.

81



sido el fundador de los primeros niicleos comunistas —aun cuando con orientacion mariate-
guista— y haber sido uno de los primeros que abrieron fuego contra el aprismo, colocdndose
bajo la bandera de la 1.C. ha sido, es y seguird siendo nuestro compafiero.>?

El “mariateguismo”, o la “ideologia formada bajo su nombre”, se nutria entonces de la pro-
pia obra de Maridtegui, en la que los comunistas peruanos destacaban a renglén seguido
“grandes errores”: la confusidn entre el problema nacional y el problema agrario, la atribu-
cién al imperialismo y al capitalismo de una funcién progresista en el Perd y “la sustituciéon
de la tictica y la estrategia revolucionarias por el debate y la discusion abierta”. Se lo juz-
gaba entonces tanto por su prictica como por sus proposiciones tedricas, tras una supuesta
reivindicacion de su figura. Se le imputaba un marxismo “insuficiente”, desde la “autosu-
ficiencia” del leninismo: denunciaban que Maridtegui no habia asumido con exclusividad
la ideologia marxista-leninista, sino que se habia nutrido de una pluralidad de fuentes. Tam-
bién se apoyaban, como habia ocurrido anteriormente, en una diferenciacién que rescataba
los dltimos afios, inclusive los tltimos meses, de la trayectoria de Maridtegui, en los que él
mismo habria “combatido su mariateguismo”. Entraban asi de lleno en la condena de esto
dltimo como una tendencia no proletaria. Finalmente, los comunistas peruanos declaraban
que la posicién del partido “frente al mariateguismo es y tiene que ser de combate impla-
cable e irreconciliable puesto que entraba la bolchevizacion orgénica e ideolégica de nues-
tras filas” .33

Mariétegui terminaba, asi, exorcisando los demonios de la politica antiaprista del Par-
tido Comunista Peruano.** A la vez, caia en las redes del olvido y la manipulacién tipicos
del proceso de institucionalizacion de las secciones de la Internacional hasta fines de la dé-
cada de 1930.% En este mismo texto se establecia una analogia entre Maritegui y otra fi-
gura polémica en el comunismo internacional, que sufrié un destino parecido, entre el bron-
ce hueco y el combate vedado: Rosa Luxemburgo. Hoy podemos decir que el Partido
Comunista Peruano no se equivocaba con esta analogfa. Maridtegui publicé un homenaje a
la dirigente polaca unos meses antes de su muerte, cuando su obra ya habia recibido con-
denas de la Internacional .** Ambos desarrollaron una actitud francamente herética en el
mundo de la “bolchevizacién”. Desmitificaron a sus contempordneos cuando intentaban re-
currir a las citas de autoridad de los cldsicos para justificar la propia posicién. Promovie-

32 Partido Comunista Peruano, “Bajo la bandera de Lenin. Instructivas sobre la jornada de las Tres LLL” (diciem-
bre de 1933 o enero de 1934), en Socialismo y Participacion, cit., p. 120.

3 Ibid. (las cursivas son nuestras).

34 Recordemos que los apristas que participaron de la polémica en torno al homenaje a Maridtegui que venfamos
comentando compartian, en realidad, una posicién similar al Amauta en relacién con la estrategia revolucionaria
para América Latina. Criticaban la propuesta del Estado Indio de la Internacional pues concebian el problema in-
digena como arraigado en lo econdémico y en la lucha de clases. Cf. Manuel Seoane, “Los dos grandes problemas
del Perd”, en Claridad, Ao 1X, N° 214, Buenos Aires, 13 de septiembre de 1930.

35 Juan Vargas pretendi6 defender a Maridtegui de las criticas de los apristas de la primera parte de la década de
1930 y reforzd la distincion entre el Amauta y el “mariateguismo”. Sostuvo que todo lo que escribié Maridtegui an-
tes de su publico alejamiento del APRA “fue dejado de lado por el gran revolucionario”. Cf. Juan Vargas, “En de-
fensa de José Carlos Maridtegui, marxista” (agosto de 1934), en Robert Paris y otros, El marxismo latinoamerica-
no de Maridtegui, cit., p. 197.

36 Cf, Nydia Lamarque, “La vida heroica de Rosa Luxemburgo”, en Amauta, Afio v, N° 28, Lima, enero de 1930,
pp- 9-15.

82



ron la necesidad de desarrollar el marxismo con autonomia. Tuvieron la osadia, inclusive,
de desacralizar a Marx.3’

Una vez instalada la politica de las alianzas antifascistas dentro de la Komintern, las es-
trategias de los partidos comunistas latinoamericanos sufrieron un importante viraje. Asi ocu-
rrié también con el legado de Maridtegui, que comenzd a ser visto con mas benevolencia. En
esa brecha apareci6 la defensa de Jorge del Prado, que parecia intentar retroceder en el tiem-
po la condena que su propio partido habia efectuado en la primera fase de recepcién de la obra
de Maridtegui. Ahora, el Amauta era presentado como “marxista-leninista-stalinista”, defen-
sor de los frentes populares policlasistas, y Eudocio Ravines como el principal responsable de
la tendencia contra el mariateguismo y las desviaciones ideol6gicas.?®

El puntapié del articulo de Prado fue, ademads, una nueva critica al “mariateguismo” que
llegé al Peru de la mano de un representante del campo intelectual soviético. Cuando comen-
zaba la década de 1940, un académico de bastante prestigio —menos involucrado en los vai-
venes de la politica peruana, pero no por ello menos representativo de los intereses del PCUS—
consideraba a Maridtegui un populista, que no habia comprendido las etapas necesarias para
llegar al socialismo. Instalada ya la brecha que habia dejado la expulsion de Ravines, que per-
mitia recuperar el legado de Maridtegui, los comunistas peruanos emprendieron su identifica-
cién con el “Dia-Mat” y la “ortodoxia stalinista”, tal como puede verse en el articulo de Pra-
do, que compara breves citas de Maridtegui y de Stalin para mostrar que existia entre ellos
“consonancia absoluta” .3

En suma, la posicién del Partido Comunista Peruano frente a la obra de Maridtegui oscild
desde una franca y abierta condena entre 1932 y 1934, hacia una canonizacién maniqueista, en
gran medida en aras de ajustar esta “herencia maldita” a las diferentes tacticas de la Internacio-
nal.*’ Cuando Maridtegui fue juzgado desde la tdctica “clase contra clase”, fue un pequefio bur-
gués de resabios apristas, que no comprendia el caracter clasista del partido y coincidia con Ha-
ya en sefialar el cardcter progresista del capitalismo. Cuando se lo juzgd desde la estrategia del
frente antifascista, fue un preclaro analista del fenémeno de la unidad popular. Légicamente, las
diferentes lecturas, los giros temdticos o las selecciones que venimos mencionando han estado
marcadas por un conjunto de condiciones histdricas, del &mbito politico y del campo intelectual.
Las interpretaciones de las décadas de 1930 y 1940 formaban parte del periodo mds duro de es-
talinizacion e institucionalizacion de los partidos comunistas en América Latina.

37 Rosa Luxemburgo criticaba duramente el uso de textos aislados de Marx para justificar posiciones politicas co-
yunturales y entendia que el desarrollo del marxismo se daba a partir del anélisis de la propia realidad. En un plan-
teo similar, Maridtegui insistia en que la clave residia en interpretar el “espiritu” de Marx, antes que su “letra”. Cf.
Rosa Luxemburgo, Prélogo a “La Cuestion Polaca y el Movimiento socialista” (1905), en Obras Escogidas, Mé-
xico, Ediciones Era, 1981, t. 2.

38 Eudocio Ravines fue expulsado del PCP el afio anterior y desde ese momento emprendié una feroz campaifia an-
ticomunista. Los comunistas peruanos respondieron a su vez con una negacion absoluta del periodo “ravinista” en
el Partido. Cf. al respecto las “Resoluciones del primer congreso nacional del Partido Comunista Peruano” (1942),
en las que se responsabiliza a Ravines de la lucha contra el mariateguismo, en Alberto Flores Galindo, El pensa-
miento comunista, citado.

39 Cf. Jorge del Prado, “Maridtegui marxista-leninista, fundador del Partido Comunista Peruano” (1943), en José
Aricd, Maridtegui y los origenes del marxismo latinoamericano, cit., pp. 71 y ss.

40 Puede verse el confuso y contradictorio articulo de Juan Vargas, “Aprismo y marxismo”, que muestra las oscila-
ciones de la politica “antiaprista” en el Partido Comunista Peruano y el triste intento de justificarlas a través de fra-
ses aisladas de Mariategui. Cf. Juan Vargas, “Aprismo y marxismo”, sin fecha, en José Aric6, Maridtegui y los ori-
genes del marxismo latinoamericano, cit., pp. 23-51.

83



A partir de mediados de este siglo, la confluencia de multiples procesos sociales amplia-
ron las condiciones de lectura de la obra de Maridtegui. Dos acontecimientos —de inconmen-
surable valor, pero con importantes repercusiones en los estudios mariateguianos— vinieron a
procurar una multiplicidad de nuevas miradas: la Revolucién Cubana (1959) y la primera edi-
cién de las obras completas de Maritegui (1952-1959).#! Lo primero dinamizé el campo in-
telectual latinoamericano hacia nuevas lecturas de Marx y promovié en todo el continente
movimientos que desarrollaron nuevas formas de praxis politica. Lo segundo abrié una pers-
pectiva de lectura de Maridtegui en circulos cada vez mds amplios. Pero fue recién con la
“Generacién de Sinaloa” cuando comenzaron a realizarse tareas historiograficas que permi-
tieron reconocer los intereses y las motivaciones que rodearon este primer proceso de inter-
pretacion de su obra.*?

Las primeras etapas del proceso de recepcion de su obra (1930-1943) suelen condenarse
como un “proceso de apropiacion” del Amauta. Lo cual a veces resulta confuso, cuando adver-
timos que, mientras sus compafieros intentaban reivindicar a su modo la trayectoria mariate-
guiana, los documentos provenientes de la Internacional Comunista o del marxismo soviético
pretendian tomar distancia, relegando a Maridtegui al caricter de populista 0 mero anteceden-
te intelectual del marxismo en el Perd. ;Es esto un proceso de apropiacion?, ;puede evaluarse
como una “apropiacién ilegal”’? Lejos estamos hoy de proponer juzgar las cosas desde este
punto de vista. Para un andlisis que intente conocer los procesos de circulacion de esta obra es
necesario abandonar las pretensiones de establecer los limites de una lectura “legitima”, desde
la cual se evaltan a las demas: todas son lecturas histéricas, condicionadas, limitadas.

Las preguntas abiertas por la “Generacion de Sinaloa”

El grupo de investigadores que inscribimos en la “Generacién de Sinaloa”, que incluye nom-
bres como José Arico, Oscar Teran, Robert Paris, Antonio Melis, Alberto Tauro, Alberto Flo-
res Galindo, Anibal Quijano, Diego Meseguer, constituyé una suerte de bisagra que marcé el
campo mariateguiano y abrié nuevas aproximaciones a la trayectoria de Maridtegui.*3 De al-
guna manera, con los resultados de estos trabajos —publicados muchos en la década de 1980—
comenzamos a advertir el cierre de un ciclo y el inicio de una nueva etapa, nutrida por modi-
ficaciones sustanciales de las condiciones de lectura de la obra de Maridtegui. Este conjunto
de trabajos retomaron algunos aspectos poco estudiados, como el problema de la nacién, las
concepciones mariateguianas acerca de la politica, la presencia de Sorel, las polémicas con la

41 La coleccién de veinte volimenes de la Biblioteca Amauta comenzé durante los afios de 1950 y terminé de im-
primirse recién en 1970.

42 Los textos cldsicos de esta generacion en torno a la revision de las vinculaciones de Maritegui con el movimien-
to comunista internacional y las principales consecuencias de la apropiacion de su figura desde 1930 pueden verse
en los siguientes libros y compilaciones: José Aricod, Maridtegui y los origenes del marxismo latinoamericano
(1978), cit.; cf. también Socialismo y Participacion, N° 11, cit., donde estan incluidos documentos fundamentales
de esta polémica. Véase también la antologia de Alberto Flores Galindo, El pensamiento comunista 1917-1945, cit;
Robert Paris y otros, El marxismo latinoamericano de Maridtegui, cit., y Alberto Flores Galindo, La agonia de Ma-
ridtegui, Lima, Instituto de Apoyo Agrario, 1989 (3% edicion).

43 Hablamos de 1a “Generacién de Sinaloa”, puesto que la mayorfa de estos investigadores participaron de un Con-
greso en la Universidad de Sinaloa (México, 1980), que representd, segtin Javier Mariategui Chiappe, el cénclave
mariateguiano mds importante del siglo XX.

84



Komintern. Entre los aportes historiograficos a la investigacion de la trayectoria de Maridte-
gui, podemos destacar como los autores de esta generacidon terminaron de quitar el manto que
cubria la etapa juvenil y ayudaron, seguramente, a fortalecer la necesidad de una edicién de
los textos mariateguianos del periodo 1914-1919. Estos nuevos enfoques, apoyados en impor-
tantes investigaciones documentales, contribuyeron a formular nuevas preguntas y promovie-
ron un consenso acerca de la necesidad de poner a disposicion de los investigadores la totali-
dad de los articulos, borradores, cartas, escritos literarios y también la edicion en facsimil de
las publicaciones periddicas en las que participé Maridtegui.

Una de las preguntas que abria las discusiones del campo mariateguiano entre los afios
de 1970 y 1980 es si Maridtegui habia sido un “hombre de la Internacional” o, por el contra-
rio, si habia inaugurado otro tipo de marxismo en América Latina. Los trabajos més sélidos
rechazaron de plano el primer término de la pregunta, a partir de profundas indagaciones do-
cumentales que muestran las principales diferencias entre el socialismo peruano y los repre-
sentantes del Secretariado Sudamericano de la Komintern. De algtin modo, expresaron con
esto una “vuelta de pdgina”, que desacreditd definitivamente las manipulaciones poco docu-
mentadas de la década de 1930 y de la siguiente, cuando Maridtegui pasaba de ser un popu-
lista a ser un “marxista-leninista-stalinista”.

Hoy es necesario volver a abrir la pregunta que origind este quiebre operado por los tra-
bajos de la década de 1970, mds bien desagregarla, para analizarla a la luz de los nuevos in-
terrogantes que propone el fin del mundo bipolar. En este intento, algunas de sus aristas que-
daron definitivamente esclarecidas, mientras otras parecen todavia irresueltas. En algunos
aspectos, el trasfondo de las discusiones de los mariateguianos de la “Generacion del Seten-
ta” era la adaptacion de esta herencia tedrica a los vaivenes del movimiento comunista inter-
nacional, puesto que muchos consideraban necesario medir la consonancia o la discrepancia
del corazén de la obra de Maridtegui con un corpus teérico confinado a los limites del “mar-
xismo-leninismo”. Muchos de los trabajos de esta época tomaban distancia de la “ortodoxia
stalinista”, pero centraban su atencién en la conexidn entre la obra de Marx y el espiritu ini-
cial de la Revolucion Rusa. Con estas disquisiciones se terminaba reconociendo la suprema-
cia de un cuerpo doctrinal exclusivamente basado en Marx y Lenin, que podia descubrirse con
sOlo aproximarse mejor a los textos. En algunos casos, restringian la lectura del “marxismo
de Maridtegui” a una evaluacion de su cercania, o no, con este corpus. Entre los saldos pen-
dientes de la “Generacion de Sinaloa”, José Aricé reconocio6 el obstiaculo de mantenerse den-
tro de estas dicotomias y propuso reorientar las investigaciones en una nueva direccion: ha-
cia la praxis mariateguiana.

Al principio de este trabajo decfamos que uno de los principales nudos de las discusiones
actuales del marxismo latinoamericano estd constituido por las relaciones entre teoria y praxis.
Por ello, si revisamos la pregunta de los afios de 1970 habria que distinguir, por una parte, el
andlisis de las reflexiones mariateguianas, su particular vision del mundo y de la historia, en
fin, su proyecto de sociedad. En este aspecto tedrico ha quedado desacreditada toda version de
la obra de Maridtegui que establezca alguna funcionalidad con el marxismo soviético. La pe-
ruanidad del Amauta y su cardcter de “primer marxista de América” ha sido legitimada por nu-
merosas investigaciones y no estd ya en discusion. Por la otra, en cuanto al terreno de la pra-
xis del Amauta en el Pert, en las relaciones del Partido Socialista Peruano con la Komintern y
en la red partidaria que intent6 formar en el Perd durante la segunda mitad de los afios de 1920.
En este punto, si nos preguntamos por las relaciones de Maridtegui con la Internacional Comu-

85



nista todavia quedan algunos interrogantes sin responder. Mientras mds trabajamos sobre los
documentos, mds importante se vuelve una reconstrucciéon que permita explicar por qué el
Amauta mantuvo hasta su muerte su adhesion a la Internacional. O por qué entendié que Sta-
lin representaba la “verdadera Rusia”, cuando se vio obligado a opinar acerca de la lucha in-
terna del PCUS y el exilio de Trotsky. A nuestro juicio, una mirada sobre la ltima parte de su
vida debe estar acompafiada de una clarificacién acerca de las distintas etapas del movimien-
to comunista internacional. S6lo mediante una distincién entre dos procesos concretos, la “bol-
chevizacién”, iniciada en 1919 por la Internacional, y la “stalinizacién”, caracterizada por las
purgas y el accionar de la policia politica dentro del PCUS, puede inscribirse seriamente la re-
cepcién del pensamiento de Maridtegui en el movimiento comunista internacional

En cuanto a las diferencias tedricas entre el marxismo de Maridtegui y el que se promo-
via desde la Komintern, es necesario distinguir también entre el “marxismo-leninismo” y el
“Dia-Mat”, que vino a cristalizar un cuerpo doctrinal nuevo, elaborado en la Academia de la
URSS. Maridtegui no conoci6 lo segundo, pero en su época ya existia el primero y habfa sido
difundida la pretension leninista de no acceder a fuentes exteriores a los cldsicos. Es innega-
ble que su obra presenta “desajustes” con el “marxismo-leninismo”, porque adopté una acti-
tud selectiva basdndose en lo que consideraba conceptos fundamentales para adherir “convic-
ta y confesamente” a una doctrina. En definitiva, el cardcter profundamente vanguardista
(iconoclasta) de su pensamiento no le permitia siquiera suponer que un cuerpo doctrinal de-
bia respetarse a raja tabla. Para nosotros, la riqueza del marxismo de Maridtegui reside justa-
mente en que inaugura una tradicion que no se aferra a las lecturas unicas o “legitimas”. Al
existir en su horizonte un conjunto de corrientes y concepciones filoséficas, y al haber nutri-
do al marxismo con ellas, Maridtegui mantuvo siempre una actitud critica y auténoma que lo
alejo de toda pretension universalista abstracta. Comprendi6 que para revolucionar el Pert era
necesario desmontar una ortodoxia que estaba fuera del marxismo y constituia el verdadero
enemigo: el establishment oligérquico y sus bases todavia colonialistas en la cultura y en la
politica. Con esto no decimos que Maridtegui desconocié sus propias diferencias con la vi-
sion leninista acerca de la “autosuficiencia” del marxismo. Afirmar esto seria suponer que ela-
bor6 su particular interpretacién del marxismo fuera de todo arraigo en el campo intelectual
de su época. Lo que se observa con claridad es que el corpus del marxismo no fue su objeto
de investigacidn: nunca fue ni quiso ser un marxélogo. Suponia que la realidad habia estado,
desde siempre, fuera de los textos de Marx.

En una carta a Samuel Glusberg, Maridtegui sostenia que su libro, En defensa del mar-
xismo, podria encontrar reticencias para ser publicado en la editorial La vanguardia, de Bue-
nos Aires, por sus “conclusiones desfavorables al marxismo”.*> En realidad, Maridtegui se es-
taba refiriendo a las concepciones revisionistas de la II Internacional, que conformaban el

4 El proceso de institucionalizacion de la Komintern en América Latina se consumd recién hacia 1935. Cf. Michael
Lowy, El marxismo en América Latina (de 1909 a nuestros dias). Antologia, México, Ediciones Era, 1982; Rail
Fornet-Betancourt, O marxismo na América Latina, Sao Leopoldo, Editorial Unisinos, 1995. Hasta la muerte de
Mariategui, pocos datos podian hacerle pensar que se eliminaria toda disidencia dentro de la Internacional y que su
estrategia quedaria completamente sometida a la politica exterior sovi€tica. Permitasenos remitir a nuestra investi-
gacion acerca de las relaciones del proyecto mariateguiano con un determinado estado del proceso de instituciona-
lizacién de la Komintern en América Latina en El itinerario y la brijula, cit., pp. 123-168.

45 Cf. carta de José Carlos Maridtegui a Samuel Glusberg, del 10 de marzo de 1929, en “Correspondencia”, Marid-
tegui Total, cit., p. 1974.

86



terreno de las disputas de ese texto, pero podemos suponer que su referencia general al mar-
xismo fue una especie de “lapsus”. Durante el afio 1929, Maridtegui pudo conocer algunas
criticas a sus Siete Ensayos, que se publicaron en revistas de gran difusién en América Lati-
na, y pretendian demostrar que se trataba de un estudio alejado del marxismo (de un marxis-
mo determinista, bujarinista, si se quiere). Dichas pretensiones eran todavia heterogéneas y
no estaban ailn canalizadas en una estructura institucional, inclusive provenian de nudos im-
portantes de la red editorialista latinoamericana que el propio Maridtegui venia forjando.*
Pero seguramente le dieron ya la impresién de que su obra no era funcional a la visién de
quienes tenfan inclinaciones “ortodoxas” en la interpretacion del marxismo.

Dificilmente podamos recorrer la obra de Maridtegui y sostener coherentemente que el
Amauta peruano hizo de vehiculo a nociones reduccionistas, extrafias a la realidad viviente
del Perti, menos aun las que ponian al proletariado urbano como dnica vanguardia, fusionada
con el partido. No sélo por la imponente presencia de la cuestién indigena en su interpreta-
cion de la realidad peruana, o por su valoracién de sujetos provenientes de la esfera cultural,
como los estudiantes o los artistas e intelectuales. Sino porque si algo era ajeno a la praxis del
Amauta era el mecanismo de “predeterminacién” que asignaba —antes que nada— a un sujeto
(y no a otro/s) el caracter de protagonista de una accion revolucionaria. En este trabajo hemos
intentado mostrar que ello no fue posible porque se trataba de un “genio creador” que fue ca-
paz de ver mds alld de su época, sino que fue —en sus propias palabras— un “hijo de su tiem-
po”, un tiempo cuyos claroscuros hace muy poco tiempo hemos empezado a conocer. O

46 Nos referimos a los comentarios acerca de los Siete Ensayos de Jaime Morenza y Esteban Pavletich. El comen-
tario de Morenza, “Un nuevo libro de Mariategui” (1929), aparecié en La cruz del Sur, N° 23, Montevideo. Alli
sostenia que Maridtegui perdia, por momentos, su rigor marxista, cuando sostenia que el mito socialista era la fuer-
za movilizadora del indio. Primero, porque incorporaba ideas ajenas al marxismo y segundo, porque se alejaba del
determinismo econémico, que era la base de la concepcion marxista de la historia. La resefia fue publicada también
en el Pert, en Mercurio Peruano, Lima, Ao XII, vol. XVIII, N° 129-130, mayo-junio de 1929, pp. 289-293. En
cuanto a la critica de Esteban Pavletich, en su resefia se pregunta “hasta qué punto el de José Carlos Mariategui es
el marxismo de Marx y hasta qué punto se nutre de su ortodoxia?”. Sefiala criticamente algunos “desapartos hete-
rodoxos, espiritualistas” por los cuales Maridtegui termina atribuyendo importancia al poder espiritual de la pobla-
cion incaica o al problema religioso. Con esto, dice Pavletich, Maridtegui se suma a la perspectiva de quienes ha-
blan de la caducidad del “determinismo econémico”. Sostiene, finalmente, que los Siete Ensayos deberian ser
redondeados y completados con un estudio que aborde el estudio del papel del imperialismo industrial y financie-
ro en la economia peruana. Cf. Esteban Pavletich, “Siete Ensayos en busca de una realizacién”, fechado en febre-
ro de 1929, publicado en Repertorio Americano, vol. VII, N° 14, San José de Costa Rica, abril de 1929, en José Ari-
c6 (comp.), Maridtegui y los origenes del marxismo latinoamericano, cit., pp. 268-271. En esta compilacion, el
texto de Pavletich aparece fechado en 1919, debido a un evidente error tipografico.

87



Argumentos

Prismas

Revista de historia intelectual
N° 9 /2005



El elemento estético
de las representaciones
o o, e %k
historicas

Johan Huizinga

| mejor momento para una reflexion histdrica de orden general no tiene lugar en los co-

mienzos de una carrera académica sino al final de la misma. Quizés esto es vdlido para
todo hombre de ciencia, pero lo es en particular para el historiador. Como Ranke le escribi6
una vez a Bismarck: “He pensado siempre que un historiador debe envejecer: una vida plena
y el haber asistido al desarrollo de toda una época lo autoriza a expresar juicios acerca de los
acontecimientos pasados”.! Pero si un juicio claro y bien ponderado sobre la naturaleza gene-
ral de la historia sélo es prerrogativa de quien ha arribado al término de un largo viaje, ;qué
puede hacer en cambio quien recién ahora se pone en marcha y todavia vislumbra ante si, en
la niebla matutina, la entrada del bosque? Cuando éste es llamado a emprender el viaje como
guia de otros es necesario que reflexione seriamente sobre el camino a elegir y sobre las pro-
visiones a llevar consigo. Con este estado de dnimo he intentado trazar las lineas de pensa-
miento que deberdn sefialarme el camino en el arduo cargo que hoy asumo. Desde hace ya
mucho tiempo una cuestion ha dirigido regularmente el rumbo de mis pensamientos. Asi es
que en el momento en que los hago participes de mis progresos al respecto, mi discurso se
torna mds bien una confesién. No sé definir dicha cuestién de otro modo mds que como “el
elemento estético de las representaciones histéricas”.

Quien aborda un tema relativo a la teoria de la ciencia histérica entra en un campo en el
que el enfrentamiento de opiniones estd en pleno desarrollo. Cada paso es peligroso, y es do-
blemente peligroso si no se elige en seguida de qué lado se estd. Pero antes de introducirme
en la cuestiéon son indispensables algunas premisas.

La ciencia histérica, que durante mucho tiempo ha podido seguir su camino sin ser impor-
tunada con un conjunto de normas y métodos experimentales, ha sido obligada en el siglo pa-
sado a rendirse cuentas a si misma y a los otros de la legitimidad de sus dominios y de la inde-
pendencia de que gozaba. ;Qué ha convulsionado asi a la ciencia histérica? ;Qué ha causado

* Het aesthetische bestanddeel van geschiedkundige voorstellingen es el discurso leido en ocasién del nombramiento
de Huizinga como profesor de la citedra de Historia en la Universidad de Groningen el 4 de noviembre de 1905. El
escrito fue publicado en Haarlem en 1905 y reimpreso en los Verzamelde werken, vol. 9, Tjeenk Willink & Zoon,
Haarlem, 1948-1953, vI1, pp. 3-28. La presente traduccion al espafiol ha sido realizada por Max Guridn desde la ver-
sion italiana (primera traduccion del holandés realizada por Tatiana Bruni), publicada en Johan Huizinga, Le imma-
gini della storia. Scritti 1905-1941, Milén, Einaudi, 1993.

I'A. W. Dove, Ranke und Sybel in ihrem Verhaltnis zu Kénig Max, Munich, 1895, p. 15.

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 91-107



esas dudas y ese alboroto polémico? Sobre todo el sorprendente desarrollo de las ciencias natu-
rales, que en el siglo XIX hubo de condicionar con fuerza el concepto de ciencia en general has-
ta hacer que, en un determinado momento, los mismos historiadores, s6lo en parte conscientes
de esta influencia, debieran preguntarse si una disciplina tan alejada de las ciencias naturales en
los problemas, en los métodos, en la naturaleza de los conceptos y en la certeza de los resulta-
dos, merecia en rigor el nombre de ciencia. Cuando se fijaron los criterios de ciencia exacta, no
quedd mds opcidn que elegir entre negarle a la historia el nombre de ciencia asi como esta ulti-
ma era entendida, o modificar los fines y los métodos de la historia hasta el punto de hacerle
asumir de alli en adelante las caracteristicas de una ciencia exacta. Muchos eligieron esta alter-
nativa. ;Podia evitarse esta decision en el siglo de Comte y de Spencer? De hecho parecié po-
sible reformar la ciencia histérica en este sentido. Nuevas perspectivas se abrieron paso con el
nacimiento de una disciplina que tiene en comun con las ciencias exactas su cardcter sistemati-
co, y con la historia gran parte de su campo de investigacion: la sociologia. Esta ultima, conse-
cuentemente, hacia enérgicos intentos para ocupar todo el campo histdrico y reivindicar para sus
métodos, sus interrogantes y resultados, el apelativo de verdadera ciencia histdrica.

El momento central del enfrentamiento, en el que estaban en juego las principales cues-
tiones que preocupaban a los historiadores, puede resumirse asi: el espiritu de la época exige
que la historia sea una ciencia exacta, y la cultura cientifica de la sociedad se apresta a acce-
der a este reclamo derrotando a la vetusta disciplina histérica y ocupando su lugar. También
puede formularse la cuestién con una pregunta: ;la investigacion histérica debe poder demos-
trar que posee leyes historicas de validez general equivalentes a las de las ciencias naturales
para poder reclamar el nombre de ciencia? A esta pregunta estuvo dedicada el afio pasado una
elocuente (y negativa) respuesta del magnifico rector saliente.?

Si se tiene en cuenta el segundo punto de vista, es decir la influencia de la sociologia en
la concepcidén de la historia, la pregunta deberia ser la siguiente: “;una investigacién histori-
ca verdaderamente cientifica debe tratar con la investigacion de los acontecimientos en si, 0
tiene como fin la creacion de categorias con las cuales poder reagrupar las series de eventos,
situaciones y desarrollos sociales?” E incluso: “;es el individuo o la masa quien interesa al
investigador histérico?”. Surge asi el problema mas general de si es el curso de Ia historia el
que es determinado por las acciones de los individuos, o el individuo el que es instigado por
el ambiente y las circunstancias temporales. Formulada de esta manera, la cuestiéon revela una
naturaleza puramente filoséfica, y la respuesta excede el dmbito de la indagacién historica.

La divergencia podria allanarse entonces de dos modos. Podria exigirseles a los fauto-
res de las leyes histdricas, de los ciclos de desarrollo y de los grados de civilizacién, que mos-
traran resultados precisos, resistentes a la critica de los métodos histdéricos més consolidados.
Pero serfa una pretension injusta en esta fase. Los principios de una disciplina atin joven po-
drian ser justos, incluso si todavia no fueran capaces de superar todas las verificaciones en el
plano experimental. Condenar el rumbo de Lamprecht sobre la base de un juicio destructivo
de su Deutsche Geschichte seria apresurado e injustificado.

Distinto serfa el caso si los mismos principios se revelaran refutables mediante una com-
probacion de su valor logico. Si asi fuere, entonces la denominada “nueva disciplina” estaria

2 Huizinga se refiere probablemente al rector del afio académico 1903-1904, Ursul Philip Boissevain (1855-1930),
catedratico de historia antigua. El informe de Boissevain del 19 de septiembre de 1904 fue publicado con el titulo
de “Wettelijkheid en werkelijkheid”, en Jaarboeck der Rijksuniversiteit te Groningen, 1903-1904, pp. 3-15.

92



navegando en peores aguas. Y no puede negarse al respecto que, en los dltimos afios, le fue-
ron propinados golpes y mds golpes. Puede considerarse demostrado que la filosofia de los
que se llaman a si mismos “los jovenes”, es decir el método positivista en la investigacion his-
térica, esté por cierto del todo superada.’ La exigencia de que la ciencia histdrica se someta a
los criterios de las ciencias naturales puede considerarse definitivamente rechazada. Una teo-
ria independiente de las ciencias del espiritu ha sido reformulada sobre bases realmente sdli-
das por los estudios de Dilthey, Simmel, Windelband, Rickert y Spranger, para citar sélo los
mads recientes.

De estas consideraciones tedricas de la ciencia histérica, dos convicciones anclan con
vigor en nuestra conciencia. En primer lugar, que la vida histérica nunca puede conocerse me-
diante nociones generales, sino s6lo en la concrecion de los actos reales, y que por ende el es-
tudio de los acontecimientos singulares y de los individuos singulares debera seguir siendo la
ocupacién principal de quien se dedica a la investigacién histdrica, aunque sélo sea como me-
dio para llegar al conocimiento de lo que tiene validez general. En segundo lugar, la convic-
cién de que el cardcter universal de la ciencia histérica se dafia cada vez que se adopta una
regla sistematica.

Naturalmente sucede a menudo que la indagacién histérica se pone al servicio de cien-
cias que disponen de normas sistematicas, como por ejemplo la teologia, la economia y la an-
tropologia. En esos casos los datos histéricos son considerados sélo en relacién con una ex-
clusiva referencia central: la religion, la economia nacional, la raza. El método puesto en
préactica implica un procedimiento de abstraccion que tnicamente tiene en cuenta las relacio-
nes que convergen en el punto central elegido por cada una de estas ciencias, mientras que
una serie de fendmenos, considerados indiferentes con deliberacién, no son tenidos en cuen-
ta. Pero actuando asi estas ciencias no ocupan el lugar de la historia: usan los datos de la his-
toria y, sistematizdndolos a su gusto, a veces logran abrir nuevas perspectivas para la histo-
ria, pero ninguna de ellas tiene derecho a considerarse la ciencia histérica por excelencia. Esta
no prevé un punto central, como el descripto arriba, desde el cual examinar los hechos. El fun-
damento de su indagacién debe seguir siendo la conciencia de la dependencia inescindible y
sustancialmente insondable de todos los fenémenos psiquicos y sociales.*

Que la teologia haya reivindicado el campo de la historia como dominio propio es un
hecho de vieja data. Ultimamente, en cambio, se escucha hablar més y mds de las pretensio-
nes de la economia, de la sociologia y de la antropologia. Cada una de estas ciencias sistemd-
ticas cada tanto intenta imponerle a la historia su propio campo especifico de trabajo como el
histéricamente determinante, y hasta intenta introducir un nuevo método histérico. Todas es-
tas ciencias por cierto han enriquecido muchisimo la disciplina histérica con el aporte de nue-
vos materiales y de nuevos puntos de vista. La explicacién de los hechos histéricos desde el
punto de vista econdmico se ha vuelto candénica. En toda investigacion nos dirigimos a ese
vasto estrato de causalidades histéricas durante mucho tiempo sustraido a nuestra vista; y la
primera pregunta es siempre acerca del “porqué econdémico”. Esto no quita sin embargo que

3 Cf. H. Rickert, Die Genzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung, Tubinga, 1902, pp. 331, 406; F. Gottl,
Die Grenzen der Geschichte, Leipzig, 1904, p. 64.

4 E. Spranger, Die Grundlagen der Geschichtswissenschaft, 1905, pp. 112, 96; W. Wundt, Logik, Suttgart 1880-
1883, 1893-1895), 1, p. 1. Segin G. Simmel (Die Probleme der Geschichsphilosophie, Leipzig, 1905, p. 46), una
concepcidn histdrica sin un punto de vista establecido seria una practica imposible.

93



la concepcidn histérica pura se mantenga independiente de éste como de otros puntos de vista,
dado que ella s6lo puede ser universal y carente de prejuicios.

Si el protestante mds ortodoxo y el marxista mds dogmatico se propusieran indagar his-
téricamente la influencia de las condiciones agrarias en la reforma de la iglesia, logrando que
sus respectivos credos no influyeran en su juicio, se veria que, en igualdad de talento, dedi-
cacion y capacidad critica, ninguno de los dos seria capaz de demostrar con medios puramen-
te historicos, de manera diferente del otro, la existencia de un vinculo: la diferencia entre sus
opiniones se halla en efecto detrds de las relaciones entre los hechos que pueden ser determi-
nados con el método histérico.

Sin embargo, no puede afirmarse que las reglas, los tipos y las categorias creadas por las
ciencias sistemdticas del espiritu como la etnologia, la economia y la jurisprudencia no tengan
valor alguno para la historia pura. Cuando Von Below dice que la misién encomendada al his-
toriador es la de contradecir las construcciones de los sistematicos, la afirmacion suena dema-
siado categérica.®> ;Por qué no podria usar esas construcciones a los fines para los que son uti-
les, y por lo tanto como hilo conductor para definir y reagrupar los hechos y las relaciones? Si
una serie de fendmenos histéricos pueden comprenderse mds facilmente, en su naturaleza co-
mun, cuando se redinen en una férmula, como por ejemplo los “niveles de desarrollo econémi-
co” (Wirtschaftsstufen) y los “sistemas empresariales” (Betrielssysteme) de Biicher, usemos en-
tonces esta formula. Spranger, en su trabajo Die Grundlagen der Geschichtswissenschaft, dice
justamente: “el hecho de que el descubrimiento del individualismo de Burckhardt haya susci-
tado tanto furor demuestra que la necesidad de disponer de mas medios cientificos, sobre todo
de medios psicoldgicos, se percibe ahora como una necesidad apremiante para el progreso de
la historiografia”.% Evitese sin embargo el error de sustituir los inevitables medios artificiales
por conceptos cientificos bien definidos,’ y piénsese que el contenido de férmulas semejantes
estd siempre originariamente conectado con esa variopinta plenitud de vida que estd en perma-
nente cambio y que desemboca en los acontecimientos histéricos singulares.®

Recientemente ningtin otro ejemplo de sistematizacién de fendmenos histéricos ha sido
tan comentado como la conocida serie de “épocas culturales” (Kulturzeitalter) de Lamprecht,
que a mi parecer ha sido justamente dejada de lado. ;El error consiste en haber ideado de por
si una serie semejante? Por supuesto que no. Aun si los términos de la serie son considerados
insuficientes y unilaterales, ésta puede resultar ttil de todos modos. A mi, por lo menos, la ca-
racterizacién de la Edad Media germana a través de palabras como “tipismo” y “convencio-
nalismo” me ha ensefiado algo. ;El error consiste entonces en haber pensado a priori esta se-
rie? (Una categoria semejante puede concebirse de un modo totalmente inductivo? Sélo
cuando un medio imperfecto, que ha sido forjado por la necesidad de aislar temporalmente
una verdad profunda apenas descubierta, no es abandonado a tiempo, sino que es elevado por
su creador a principio dogmatico (y Lamprecht lo hace explicitamente),” entonces una serie
semejante se convierte en un error y en un gran peligro.

3 G. von Below, “Die neue historische Methode*, en Historische Zeitschrift, 81, 1898, p. 243.

6 E. Spranger, Die Grundlagen, cit., p. 95.

7 Ibid., p. 124.

8 Cf. E. Meyer, Zur Theorie und Methodik der Geschichte, Halle, 1902, p. 27.

9 K. Lamprecht, Die Kulturhistorische Methode, Berlin, 1900, p. 26, y Moderne Geschichtswissenschaft, Friburgo,
1905, pp. 22 y ss., 77 y ss. Los defectos de la generalizacion de Lamprecht salen a la luz en los capitulos sobre el
arte contemporaneo en el primer suplemento de su obra Deutsche Geschichte, Berlin, 1902.

94



He necesitado un largo prélogo para llegar a mi tema. El enfrentamiento entre las teorias ha
llegado hoy al punto en que es necesaria una exposicion explicita y completamente reconoci-
da sélo para afirmar que la tarea principal de la ciencia histdrica es la indagacién de los acon-
tecimientos singulares, no como tipos o casos particulares de un concepto general, sino por
su importancia intrinseca. He hablado de ciencia histérica. Lamprecht ha intentado despejar
el campo para su método “psiquico-social”, considerado por él como la verdadera ciencia his-
térica, dirigiendo hacia el arte toda la actividad histérica que se ocupa de lo individual.!® Se-
gin él, “lo singular, lo individual, s6lo puede comprenderse artisticamente, y una investiga-
cion que lo tenga como objeto puede ser considerada por la ciencia histérica sélo en medida
secundaria”.

Esta ha sido una jugada por lo menos estratégica de parte del infatigable propagador. En
efecto, los historiadores cientificos temen més que nada que sus actividades sean incluidas en-
tre las artes. Lamprecht no ha sido el primero en hablar de ello. La historia no entraba del to-
do en los cdnones del concepto de ciencia que habia sido tomado en préstamo de las ciencias
naturales, y tenfa, por el contrario, caracteristicas inconfundibles en comun con el arte. De
aqui la pregunta acerca de si la historia es ciencia o arte; pregunta ya repetidamente formula-
da y que habia sido repetidamente respondida. Se decidia por una u otra alternativa, pero por
regla se omitia la tercera, es decir, que la definicién de ciencia o de arte quizd pudiera no ser
lo suficientemente clara y por ende la alternativa propuesta fuera errénea.

A mi parecer también Bernheim, en la disertacién en la que defiende el carécter cienti-
fico de la historia, le ha dado al concepto de arte una definicion demasiado restringida, y eso
hace que para €l la distincién entre ciencia y arte sea mds simple y obvia que para mi.!!

Para Bernheim, considerar la historia como un arte acarrea una gran confusién concep-
tual, y por ende combate esta opinion con diversos motivos. Incluso reconociendo que la fan-
tasfa juega un rol indispensable tanto en la historia como en el arte, distingue la fantasia del
artista, que es completamente libre, de la del historiador, ligada al material, a la critica y a la
obligacién de referir la verdad. Podria objetarse que ésta no es mds que una diferencia de gra-
dos: si el limite se traza aqui, mds de una de las ramas del arte se ubica del lado de la histo-
ria, como por ejemplo la arquitectura, en la que la fantasia es constrefiida dentro de determi-
nadas medidas y formas por un material rigido y por la exigencia de solidez y habitabilidad;
o la retratistica, que de un modelo debe ser capaz de reproducir su figura.'?

Bernheim objeta, contra la posicién apodictica de Lamprecht que he citado antes, que el
estudioso de historia, aun cuando indaga lo singular, no pierde de vista el desarrollo, el vin-
culo genético y el reconocimiento de las causas; el artista, en cambio, captura el caso en su
aparicion momentdnea. Dado que he sido justamente yo quien ha puesto en tela de juicio la
afirmacion de Lamprecht, quiero sobrevolar la cuestidn de si esta reparticién tiene fundamen-
tos 0 no.

Lo que todavia no me satisface del razonamiento de Bernheim es su mismo concepto de
arte, que en mi opinién es demasiado académico y formal. El suele pensar el arte como una

10 K. Lamprecht, Die historische Methode des Herrn von Below, Berlin, 1899, pp. 15,49, y Die kulturhistorische
Methode, cit., pp. 5y ss., 25,29, 35.

11 E. Bernheim, Lehrbuch der historischen Methode, Leipzig, 1903, pp. 126-138, 571-589.

12 De todos modos la libertad de la fantasfa artistica siempre estd limitada: cf. A. Jolles, Zur Deutung des Begriffes
Naturwahrheit in der bildenden Kunst, Friburgo, 1905, pp. 6 y ss.

95



aspiracion consciente hacia la bella forma, como el deseo de proporcionar edificacion estéti-
ca, como la tarea de completar estilisticamente datos que presentan una coherencia imperfec-
ta. Segin Bernheim, el momento artistico se inicia sélo cuando el estudioso de historia, que
mientras tanto ya se ha formado una visién de conjunto del material recogido, moja la pluma
en el tintero para darle forma a la materia prima. Pero dado que Bernheim por un lado no quie-
re de modo alguno desterrar este momento artistico de la praxis histrica, pero por otro inten-
ta trazar el limite entre la historia y el arte de la manera m4s neta posible, a menudo disminu-
ye la importancia de la historiografia, en la que el elemento artistico es inevitable, en lo que
concierne a la investigacion historica.

Me parece que la afinidad entre la historia y el arte es mds estrecha de lo que deja supo-
ner el razonamiento de Bernheim, que trata demasiado superficialmente el punto esencial, es
decir el rol de la imaginacién. De ningin modo quiero catalogar a la historia bajo el concep-
to de arte, ni en general ni con un significado restringido como hace Lamprecht. Més bien em-
plearia otro término en lugar de “arte”, y otro en lugar del adjetivo “artistico”, usado tan a me-
nudo desatinadamente. Para la profunda comprensién de la vida que nuestro espiritu intenta
abrazar completamente, esta vieja palabra amenaza con tornarse demasiado estrecha.

Ya desde el momento en que se forma la primera representacion histdrica, la primera
imagen histdrica, entra en juego el elemento comun a la investigacién histérica y al arte.'?
Aun si la presencia de este elemento comun influye sobre el cardcter cientifico de la discipli-
na histdrica, ;para qué sirve discutir al respecto? “Puede ser del todo indiferente para la dis-
ciplina histérica —dice Eduard Meyer—'* decidir llamar a lo que la historia es en realidad con
el nombre de ciencia. Para la historia es més que suficiente con existir y satisfacer, asi como
es, una necesidad incontestable de la humanidad.” Y Eduard Spranger: “Las ciencias nunca
tienen sus raices en preguntas formuladas de modo estrictamente intelectual, sino que se des-
prenden de la vida humana en su plena complejidad, y las ciencias del espiritu, en particular,
no pueden huir de este vinculo”.1>

No es la dltima vez que voy a citar a filésofos de la historia alemanes, dado que me pro-
pongo resaltar la analogia entre la visién que he intentado alcanzar desde un punto de vista
estético, y los éxitos de la teoria del conocimiento.

Quiza no sea necesario darle al concepto de arte un significado mas amplio como he pro-
puesto antes. Los filésofos ya han extendido la nocién de ciencia antes que nosotros, y tam-
bién a través de este camino podemos alcanzar el objetivo. El hecho de que el vinculo entre
historia y arte se reconozca mds netamente desde el punto de vista filos6fico que desde el his-
térico no es sorprendente. En primer lugar, la finalidad de la teoria del conocimiento ha im-
plicado un mayor esfuerzo cognoscitivo de las funciones mentales y, en segundo lugar, los
historiadores han sido, tal vez inconscientemente, poco explicitos sobre este punto. Temian
que admitiendo demasiado docilmente la presencia del elemento imaginativo en la historia,
se legitimase esa horda de productos diletantes en los que la fantasia no nace de la profundi-
dad del ingenio, sino de la ausencia de indagacién y de critica, y que desde siempre han cons-
tituido una seria amenaza para la historia. La tarea ineludible de los historiadores ha sido la

13 También para Simmel, Die Probleme, cit., p. 54.
14 E. Meyer, Zur Theorie und Methodik, cit., p. 23.
15 E. Spranger, Die Grundlagen, cit., p. VIIIL.

96



de hacer valer la obligacion de atenerse rigurosamente a la verdad, y hacerlo incluso en opo-
sicién a un genio como Carlyle y a su impulso creativo, para quien las restricciones de la cri-
tica eran demasiado limitadoras. Los fildsofos, en cambio, no sobrellevaban semejante apren-
sién de cardcter practico.

Por estas razones hallamos una reflexién mucho mds profunda en las consideraciones
estrictamente filoséficas que en Bernheim. El concepto de “representacion” (Darstellung) re-
cibe un significado mds amplio que el de exposicién descriptiva, y es visto como el inicio de
la actividad mental mds propiamente histdrica. Rickert no usa la palabra “representacion” s6-
lo para la forma exterior en la que se comunican los hechos, sino también para el modo de en-
tenderlos, es decir de captar el significado y el vinculo entre los hechos.!® Se trata por ende
de un proceso psiquico que se origina en la mente de todo lector competente. Que esta acti-
vidad no es idéntica a una simple concatenacién de datos y de hechos verificados criticamen-
te es tan evidente que no requiere ulteriores discusiones, tan evidente como que todo lo que
tiene lugar en el cerebro del estudioso de historia en virtud de este proceso no se deja reducir
a férmulas légicas.!” Una circunstancia semejante no puede sin embargo llevarnos a negar el
cardcter cientifico de esa actividad mental histérica, y a signarla como arte.'®

Cuando cada percepcién de la realidad “no [es] reproducir sino transformar, y por ende
siempre simplificar”,!” este proceso puede como mucho parecer un poco més radical en la ac-
tividad cientifica de la historia que en otras ciencias, pero en realidad es compartido por todas.

En la introduccién a su Probleme der Geschichtsphilosophie, Georg Simmel define el
tema de su libro como una critica al realismo histérico para el que la ciencia histdrica es una
imagen refleja de lo acontecido asi como éste ha tenido lugar en la realidad; realismo segtin
el cual la historia reproduce realmente el pasado, al menos cuantitativamente concentrado.
Simmel quiere demostrar que la “transformacién” (Umbildung), gracias a la cual esa imagen
tedrica que nosotros llamamos historia es formada por la materia de la realidad inmediata y
ya vivida, es mucho mas radical de lo que la mente ingenua suele admitir.?’

“Transformacion” es también la palabra con la que Lazarus habia caracterizado el pro-
ceso psiquico efectuado por el historiador. “Es la metamorfosis de una masa de imdgenes en
otras imdgenes: no es repeticion total y simple clasificacion, ni selecciéon y reagrupamiento
del material investigado, sino la libre creacion de otras series de imagenes que poseen el mis-
mo valor que la masa de la cual se ha formado su contenido”.?!

La historia nunca fotografia el pasado: lo representa.

En efecto, podria concebirse que esta recreacion de material histérico fuera posible a tra-
vés de conceptos singulares descriptos lIdgicamente; en otras palabras, que la recreacion fue-
ra una funcién puramente intelectual. ;Pero existen semejantes conceptos histéricos? No, si
se habla en el sentido 16gico de conceptos generales obtenidos mediante la abstraccion. ;Po-
dria llegarse de otro modo que con el andlisis y la comparacién? Ambos se topan en su cami-

16 Cf. H. Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung, cit., p. 313.

17 Ibid., pp. 305, 314.

18 Ibid., p. 389; también Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft, Friburgo, 1899, p. 43.

19 Ibid., p. 30 (“nicht Abbilden sondern Umbilden, und zwar immer vereinfachen®).

20 G. Simmel, Die Probleme, cit., p. V; cf. también W. Dilthey, Studien zur Grundlegung der Geisteswissenschaf-
ten, en Sitzungsberichte der Koniglich Preussischen Akademiet, 1905, p. 322.

21 Uber die Ideen in der Geschichte, en Zeitschrift fiir Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft, 111, 1865, p. 402.

97



no con un obstdculo infranqueable causado por la coherencia compleja e insoluble de toda la
historia: en el caso de la comparacién, porque es imposible establecer equivalencias elemen-
tales entre los objetos comparados, y en el caso del andlisis porque la dltima unidad histérica
ante la cual un andlisis profundo debe detenerse es justamente el problema complejo por ex-
celencia, es decir el hombre o la accién humana. Por ende, no puede hablarse de conceptos
histéricos como generalidades definidas de manera 16gica; pero es posible, en cambio, hablar
de ellos en el sentido de ideas (denkbeelden) en las que se resume lo que de una realidad es
cognoscible como elemento esencial, con el fin de tornar observable una pluralidad inasible.
El lugar que en las ciencias naturales ocupa la definicién rigurosa, lo ocupa aqui la formacién
de ideas lo mds especificas posible (“die Ausgestaltung moglichst bestimmter individueller
Anschaunngen™).?? El hecho mismo de que se hable de ideas (denkbeelden) demuestra que
detrds hay una funcién subjetiva de “imaginacién”.?? Las palabras poseen una gran elocuen-
cia s6lo si se olvida por un instante su uso ya deteriorado y se las ve como nuevas, apenas for-
madas para expresar un pensamiento nuevo.

Imaginacidn, visién histdrica, sentido histdrico: todas estas palabras hablan de la esen-
cia més profunda de la formacién de los conceptos histéricos.

Una palabra como “imaginacion” evoca en la mente con demasiada celeridad el proce-
so psiquico en su grado mds elevado, y nos olvidamos con facilidad que también en la sim-
ple conexién de hechos histéricos y funciones intelectuales se acciona una inexplicable dis-
posicién del espiritu.>* S6lo una observacién superficial puede reemplazar la interpretacién
histdrica con una “explicacion” puramente intelectual. La interpretacion es lo que también ha
sido llamado demasiado misticamente “el sumergirse de todas las fuerzas del alma en el su-
jeto”;?* una actividad mental caracterizada por un inconfundible elemento racional. “El pro-
ceso mismo en el sentido inmediato —dice Spranger— escapa a todo andlisis. La anticipacion,
el talento de la combinacién, la “facultad de adivinar” (Ahnungsvermogen) del historiador
(expresion preferida por Humboldt a la de ‘fantasia’), se unen a las intuiciones artisticas mds
enigmaticas” %6

En efecto, me parece que sélo de esta manera podemos acercarnos a la esencia de la
afinidad entre historia y arte; y es en esta direcciéon que Bernheim deberia haber continuado
su discurso. Es una cuestion secundaria si la historia también tiende, tal vez conscientemen-
te, a la creacion de la bella forma. Mucho antes de que el historiador comience a escribir,
mucho antes de que el poeta ocupe su mente con el metro y la rima, entra en juego la dispo-
sicién de espiritu que los liga: el vinculo no estd en la forma en la que crean, sino en la ma-
nera de concebir y en la percepcion. Durante la fase creativa la afinidad entre el trabajo del
historiador y el del poeta se pierde de vista en su pureza originaria: finalidades completa-
mente distintas los dividen. En la produccién se reencuentran, dado que hacen uso de los

22 H. Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen, cit., pp. 328, 384; cf. también Kulturwissenschaft, cit., pp.
44, 47.

23 Huizinga reduce aqui la palabra holandesa denkbeeld a su sentido etimoldgico original: “imagen mental”.

24 Un buen ejemplo puede encontrarse en E. Bernheim, Lehrbuch der historischen Methode, cit., p. 572.

25 “Die Versenkung aller Gemiitskrafte in den Gegenstand”.

26 E. Spranger, Die Grundlagen, cit., pp. 80, 89 (“Der eigentliche unmittelbare Vorgang, ist garnicht zu analysie-
ren, die Anticipation, die Verkniipfungsgabe und das Ahnungsvermogen des Historikers [wie Humboldt liever statt
’Phantasie’ sagen will], stehen in einer Reihe mit den rétselhaftesten kiinstlerischen Intuitionen”; ademas, pp. 19,
82, 125. Cf. G. Simmel, Die Probleme, cit., pp. 21, 38; E. Meyer, Zur Theorie und Methodik, cit., p. 2.

98



mismos medios para hacer mella en la capacidad imaginativa del lector. “La tarea del histo-
riador —dice Windelband— consiste en revivir una imagen cualquiera del pasado en su caréc-
ter completamente individual como una presencia imaginaria. El historiador debe llevar a ca-
bo, en relacion con lo que una vez ha sido realidad, la misma tarea que el poeta debe llevar
a cabo con lo que existe en su fantasia. Las raices de la afinidad entre la creacion histérica
y la estética se hallan aqui”.?’” En ambos casos, en la obra de arte como en el relato hist6ri-
co, el lector serd estimulado a usar su fantasia para representarse con claridad un fragmento
de vida, de modo tal que el contenido de la representacion se extienda mds alld de los limi-
tes del significado literal de lo que ha sido leido. El historiador debe justamente guiar la fan-
tasia del lector con una combinacion bien estudiada de los significados de las palabras, de
modo tal de reducir al minimo el margen para jugar subjetivamente con esas imdgenes que
quiere reproducir en el lector.”

Para quien acepta lo que hemos dicho con respecto al nacimiento de la comprension his-
tdrica, la inevitabilidad de un punto de vista subjetivo parece en seguida un dato de hecho. Si
debemos suponer, a la zaga de Wundt, Simmel, Windelband, Rickert y Miinsterberg, que la
esencia del conocimiento histdrico se limita a demostrar, contrariamente a la tarea de la expli-
cacion de los fendémenos naturales, la existencia de un vinculo comprensible psicolégicamen-
te entre los hechos histéricos verificados por la critica,?’ y por ende a “captar”, a “compren-
der” en oposicién a “explicar”’; y si ademds de esto “comprender” nace solamente gracias a
“revivir” (Nacherleben, Nachempfinden),** entonces nuestra psique es la dnica medida cons-
tante de comparacion.

Alcanzado este punto nos preguntamos qué es lo que el hombre puede revivir, y la res-
puesta es: nada mds que la vida humana, pero de los hombres entendidos como individuos y
no como grupos o clases.

Llegamos de nuevo, pero por otro lado, a la dificil cuestién que he abordado al comien-
zo: ;cudl es el significado de la personalidad individual? Lo que nos interesa ahora no es el
problema metafisico, sino el metodolégico. No nos interesa la pregunta acerca de si la perso-
nalidad individual determina la historia o s6lo es determinada; sino la pregunta acerca de si
la manera en la que nace la comprension histérica permite comprender los vinculos histéri-
cos sin aprender a entender a los individuos. Me parece que también quien le niega a la per-
sonalidad histdrica la libertad de accién y su influencia especifica, no escapa de todos modos
a esta exigencia metodoldgica, y debe asegurar como indispensable el conocimiento de la per-
sonalidad histérica.

Aun si se quisiera admitir que no son las personas las que hacen la historia, éstas nos sir-
ven para tornar comprensibles los fenémenos colectivos. ; Como puedo entender las acciones
humanas sino viendo actuar a los hombres? ; Qué idea puedo hacerme de un periodo si no veo
moverse personas dentro de €1? Qué drida es la historia si s6lo reconozco como importante
los fendmenos colectivos. Quien quiere ver la verdadera vida histdrica, y quiere ver permea-
do de vida todo lo que el historiador cree poder registrar con respecto a los vinculos genera-

27 Windelband, Geschichte und Naturwissenschaft, p. 30.

28 Cf. H. Rickert, Kulturwissenschaft, cit., p. 39; H. Miinsterberg, Grundziige der Psychologie, 1900, vol. 1, p. 129.
29 Wundt, Logik, 11, p. 539.

30 Windelband, Geschichte und Naturwissenschaft, p. 30; Rickert, Kulturwissenschaft, cit., p. 39; Miinsterberg,
Grundziige, cit., 1, pp. 123, 129; Simmel, Die Probleme, cit., pp. 20 y ss.

99



les y las fuerzas en la historia, comete verdaderamente un gran error si considera a lo parti-
cular como algo de menor valor.?!

(Queremos entonces ver a las personas sélo como ejemplares, como ilustraciones, co-
mo representantes de un determinado género?3? No, queremos més. S6lo una generalizacién
unilateral y corta de vistas del principio que es propio de las ciencias naturales puede llevar-
nos a considerar a las personas y los acontecimientos particulares exclusivamente como nu-
meros en una recoleccion de material. Para la historia, por 1o menos si la consideramos asi co-
mo es y no constrefiida dentro de un sistema inadecuado, el objeto tiene un valor absoluto. No
son los meros procesos los que suscitan nuestro interés, sino el contenido de las acciones hu-
manas. Lo que importa no es ignorar las diferencias cualitativas de los objetos para luego in-
vestigar sus generalidades, sino comprender esos objetos, es decir comprender a los hombres
y sus acciones, justamente en esa que es su particularidad individual >3

La tesis segun la cual s6lo las comunidades humanas, los grupos y las sociedades for-
man el objeto de la historia roza el absurdo. En tal caso, entonces, podria interesarme por
ejemplo la historia del monaquismo, y también la de los Benedictinos, o la de los Minoritas,
o incluso la de los Espirituales, pero no la del mismo San Francisco, a menos que se lo con-
sidere en su calidad de representante del género, de aquel determinado suborden mondstico.
(San Francisco no podria interesarme en cambio como representante de un género al que to-
dos pertenecemos, es decir como hombre?

Los limites de lo que vale la pena saber son por ende mds amplios en la historia que en
cualquier otra ciencia: detrds de la mas pequefia unidad histdrica experimentable queda siem-
pre, de hecho, un espiral de vida humana de la cual podemos participar.

Es verdad que nuestro saber histdrico estd dirigido en mayor medida que en el pasado a
reconocer corrientes, movimientos y desarrollos. Para nosotros la necesidad de reunir todo el
saber especial en un gran conjunto es mayor que para la vieja historiografia erudita. Nosotros
en seguida identificamos en la persona, el periodo, el tipo, la corriente de pensamiento. ;Pe-
ro tiene esto como consecuencia que nos interese la persona sélo por lo que es tipico en ella?
En este caso el investigador deberia considerarse personalmente satisfecho, como sucede en
las ciencias naturales, en el momento en que estd convencido de que otros antes que €l han fi-
jado el tipo con la seguridad necesaria; y deberia a continuacidn operar con sus tipos sin sen-
tir la necesidad de repetir desde el inicio la prueba empirica efectuada por sus predecesores.
Todos saben que no es ésta la naturaleza del interés histérico, que en cambio nos impulsa
siempre hacia la observacion inmediata de la vida histérica misma.

Cuando estudio las grandes catéstrofes ocurridas alrededor del 1300, pienso en “unida-
des de comprensién” como la idea de poder papal, la idea de pobreza apostdlica, la naciente
idea juridica de Estado.’* Y es un placer para mi seguir estas ideas en su continuidad, reen-
contrar el hilo aqui y all4; ver crecer la idea de poder desde Inocencio hasta Bonifacio y lue-
go derrumbarse; ver en Celestino V el triunfo trdgico de la idea de pobreza y a continuacién
su degeneracién en el Defensor pacis. Pero qué sentido tienen estos términos altisonantes si

31 Below, Die neue historische Methode, cit., p. 239.

32 Lamprecht, Die Kulturhistorische Methode, cit., p. 25.

33 Cf. Windelband, Geschichte und Naturwissenschaft, p. 35.

34Y eso sucede independientemente de la cuestién de si yo soy un ideélogo o un materialista histérico.

100



no veo las personas: jBonifacio VIII, Jacoponte de Todi, Guillame de Nogaret! Yo sé de he-
cho que estas ideas son s6lo formas de la comprensién en mi mente, puntos de vista relativos.

También por esto la historia de los individuos singulares es tan importante: no nos per-
mite olvidar la relatividad de nuestros puntos de vista. He leido alguna vez en Michelet un ca-
so histdrico de poca relevancia, una de esas anécdotas que en su trivialidad tiene la marca de
la verosimilitud. Trata de Robespierre. Muchos afios después de la Revolucién un joven le
pregunta al viejo Merlin de Thionville cémo habia podido tomar partido por la condena de
Robespierre. El viejo calla, parece estar un poco disgustado; de repente se levanta con un mo-
vimiento violento y dice: “jRobespierre! Robespierre! jAh...! Si hubieras visto sus ojos ver-
des, lo hubieras condenado como yo” .33 S6lo quien ha visto los ojos verdes de Robespierre
ha podido entender por qué el Incorruptible ha sido condenado. ;Hay algo mds adecuado pa-
ra enseflarnos una verdadera motivacién histérica, para advertirnos de cudn terriblemente par-
cial es nuestro accionar cuando reducimos a todos esos hombres llenos de odio y de célera y
de ilusiones a un manojo de potencias politicas o econdémicas? De modo totalmente explicito
esta pequefia anécdota dice: “no olvides la pasién”.

En seguida se desmiente la tesis segun la cual la personalidad de los héroes del espiritu
tiene una importancia cientifica mds duradera que la de los reyes, los guerreros y los diplo-
maticos. “Quiénes son hoy para nosotros Pericles o Augusto —exclama Lamprecht—. Nombres,
nada més, etiquetas de grandes tiempos.”® ;Qué retdrica presuntuosa que se cree opinién
cientifica! ;Acaso literatura y arte nos han sustraido tanto de la vida que no logramos intere-
sarnos mas por una voluntad férrea o por una politica fuerte?

Y a propésito de Robespierre, que es el misterio psicoldgico por excelencia: ;toda personali-
dad histérica no debe ser siempre un misterio en su esencia? Esta pregunta hace surgir otra.
Si penetrar psicolégicamente en la personalidad tiene tanta importancia, mientras que el ple-
no éxito de esta penetracion se considera imposible, ;es entonces realmente trabajo de la in-
terpretacion histérica medirse con este problema? ;No es mds bien una tarea de la psicologia?
Y dado que la psicologia es una ciencia aln joven, /es necesario esperar hasta que ésta sea
capaz de manejar con la debida seguridad sus anélisis y sus conceptos, y abstenerse en el in-
terin de proveer motivaciones psicoldgicas sobre bases histdricas?

Veamos qué piensan los mismos filésofos y psicélogos. Seguramente hay un nimero de
servicios importantes que la psicologia experimental puede ofrecerle a la investigacion histo-
rica. Por ejemplo el hecho de que algunas experiencias poseen una tendencia automadtica a
modificarse cuando son recordadas, de modo que todos los testimonios histéricos que con-
ciernen a elementos cuantificables, es decir datos sobre la magnitud, fuerza, nimero y dura-
cién, muestran con el pasar del tiempo una tendencia evidente a expandirse.3” jCudn precio-
sa es esta informacion a la hora de juzgar fuentes historicas! También es precioso el rol que
la necesidad de buscar motivaciones y de hacer cuadrar datos juega en la reproduccién y
transmisién de los hechos;* para no hablar de lo que podemos aprender sobre las cosas his-

35 J. Michelet, Histoire de la revolution francaise, 1879, t. V1, p. 97 (“Robespierre! Robespierre!... ah! Si vous aviez
vu ses yeux, vous 1’auriez condamné comme moi”).

36 Uber den Begriff er Geschichte..., en “Annalen der Naturphilosophie”, 11 (1903), p. 267 (“Was sind uns heute
noch Perikles oder Augustus: Namen, nichts mehr: Etiketten grosser Zeit”).

37 Cf. W. Stern, Beitriige zur Psychologie der Aussage, 1, p. 39. Cf. Ramsay, en “Historical Review”, 1903, p. 625.
38 E. Bernheim, Beitrdge zur Psychologie, cit., 1, p. 248.

101



toricas mediante el conocimiento de la sugestion, tanto la normal como la patolégica. jPien-
sen en las grandes ideas fijas en la historia!

De todos modos esto no concierne, o s6lo marginalmente, a la pregunta que he formu-
lado antes. Los filosofos, y Rickert mds que ninguno, consideran que la ciencia psicolégica
es de una escasisima relevancia para comprender el estado psiquico de los individuos histo-
ricos con el fin de comprender mejor su accionar y su ser. Segtin Rickert, aplicar a las cien-
cias histdricas el método que es utilizado en psicologia conduce necesariamente a pistas fal-
sas; y en parte esto ya ha sucedido.’® Las nociones de una teoria general explicativa de la vida
interior son demasiado pobres de contenido para ser verdaderamente utiles para el historia-
dor;* la ciencia histérica, como el arte, no quiere comprender la vida interior en general a
través de conceptos, sino, en la medida de lo posible, en particular de manera intuitiva, y es-
ta capacidad es del todo independiente de la experiencia en la psicologfa cientifica.*! Esta
comprension psicoldgica necesaria para el artista y el estudioso de historia no se deja reducir
a férmulas légicas;*? es un arte que, aunque quizd sea posible perfeccionar su técnica remi-
tiéndonos a la psicologia cientifica, no se deja sustituir por una ciencia general de la vida in-
terior. Tampoco podriamos comprender un proceso individual cualquiera si una teoria psico-
légica lograra explicar totalmente la vida interior utilizando conceptos generales.*? Rickert
sostiene que la psicologia histdrica existe, pero no es ciencia: como tal es impensable. Lo que
cuenta es el “revivir” (Nacherleben), y esta manera de comprender excluye la clasificacién
que utiliza un sistema de conceptos generales. La psicologia histdrica tiene su punto fuerte
justamente en la ausencia de sistematicidad .**

Windelband no se expresa de manera muy diferente. Segtn €l, la escasa precisiéon que
se ha logrado alcanzar hasta ahora en la formulacién de las leyes de la vida interior jamds ha
sido un engorro para los investigadores histdricos, quienes gracias a su natural conocimiento
humano, a la finura y a la intuicién genial, han sabido lo necesario para poder comprender a
sus personajes y sus acciones. Windelband duda de que una formulacién de las operaciones
psiquicas elementales de tipo matemaético-cientifico pueda llevar a resultados apreciables pa-
ra la comprension de la vida humana real 3

Un punto de vista algo distinto es el que asume Spranger a la zaga de Dilthey y Simmel,
al menos con respecto al punto esencial. También Spranger reconoce la necesidad de distinguir
la psicologia elemental de la psicologia de la vida; y afirma que la psicologia que adopta el his-
toriador —y que se pone a su servicio temporalmente de modo absolutamente no sistemitico,
como una propiedad que nace de la experiencia y de la fantasia— no tiene que ver con verda-
deros elementos psiquicos, sino con procesos muy complejos. El andlisis histdrico nunca se re-
monta a los componentes mds profundos sino que se detiene en lo que puede llamarse “fend-
menos de vida” (Lebensvorgdinge). Sobre la base de éstos el historiador identifica ciertamente
las dependencias y las relaciones, pero no aisla los factores abstractos en el complejo de los he-

3 Rickert, Kulturwissenschaft, cit., p. 536.

40 Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen, cit., p. 536.

41 Rickert, Kulturwissenschaft, cit., p. 41.

42 Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen, cit., p. 543.

43 Rickert, Kulturwissenschaft, cit., p. 41.

4 Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen, cit., pp. 536, 188.

4 Windelband, Geschichte und Naturwissenschaft, cit., p. 37; cf. también Miinsterberg, Grundziige der Psycholo-
gie,cit., I, p. 131.

102



chos psiquicos.*® De todos modos Spranger confia en la posibilidad (que yo menciono sélo por
amor a la exhaustividad) de proveerle a la psicologia histérica un motivo sistemético determi-
nando de manera empirica ciertos tipos psicolégicos: una posibilidad que parece efectivamen-
te realizable pero que, en todo caso, todavia pertenece casi por entero al futuro.

Lo que suscita aqui nuestro interés es reconocer que en todo estadio de las actividades
mentales, en la puesta a punto de los conceptos y en la interpretacién de los datos el historiador
debe recurrir continuamente a funciones psiquicas que van mucho mads alld y que son mucho
mds inescrutables que una asociacion de ideas estrictamente l6gica. El conocimiento histdrico
nunca es una suma de nociones cronoldgicas y politicas; y la asociacién de imdgenes presente
en la memoria nunca es simplemente una adicién. Querer desterrar de la ciencia, reservando pa-
ra ellos la etiqueta de “arte”, todos esos elementos no racionales que la historia utiliza para al-
canzar su conocimiento es s6lo una exagerada tendencia a la sistematicidad. Repensemos el tér-
mino “arte” como hemos repensado el de “ciencia”. ;Por qué llamar artistica la percepcién
histdrica que estd indisolublemente ligada al operar de ese elemento irracional? No es artistica
como no lo es el arrebato ante un bello paisaje. Este malentendido sélo puede ser causado por
confundir los conceptos “estético” y “artistico” (dos palabras feas para dos cosas bellas).

La ciencia histérica es capaz de contener también la fantasia y la percepcion de la belle-
za, que no se dejan eliminar. Aun cuando el escritor no pretenda intervenir deliberadamente
sobre la fantasia, su mensaje, cayendo en un terreno ya predispuesto, puede suscitar impre-
vistamente una imagen en la que el lector descubre un vinculo nuevo, que ni €l ni quien es-
cribe habian intuido al inicio. La imagen histdrica tendrd siempre un color mds vivido, més
vivaz que lo postulado por la capacidad 16gica de las palabras que producen la imagen mis-
ma. El contenido de la representacion, suscitado por una descripcién idéntica en lectores dis-
tintos, variard por lo tanto muchisimo de acuerdo con el conocimiento que ya estd a disposi-
cién del lector y que se une a las ideas apenas aprehendidas; y variard de acuerdo con la
disposicion general del lector y de su tipo de estudios, que puede ser por ejemplo mas teold-
gico, mas filoséfico o mas estético. “Mientras existe un inico conocimiento de la naturaleza
respecto del cual todo intento divergente de explicacion es erréneo, hay en cambio numero-
sas maneras de comprender histéricamente la misma serie de eventos; maneras probablemen-
te semejantes de grado pero que difieren cualitativamente y que contienen todas la verdad, ca-
da una sin embargo desde un punto de vista distinto”.’

Por ende seria mds justo, en vez de dividir la historia en juridica, econdémica y filoséfica,
hablar de una vision juridica, econdmica y filoséfica de la historia. Queda en pie entonces la pre-
gunta sobre si entre estos diversos puntos de vista hay uno mds idéneo que los otros para lla-
marse punto de vista histérico general. Formulemos provisoriamente la pregunta en estos térmi-
nos: jexiste una disposicion particular que se haya revelado como la més favorable y redituable
para el desarrollo de ese factor irracional de la imaginacién histérica que hemos reconocido co-
mo tan importante? La respuesta es obvia: la disposicion estética es la que mejor prepara el cam-
po para la facultad imaginativa histérica. ;La “universalidad de la compasién” (die Universali-
tat des Mitgefiihls) de Ranke, que ha hecho que éste gozara de toda fuerza humana en su
particular funcionamiento, no estd quizé estrechamente emparentada con una actitud fuertemen-

46 Spranger, Die Grundlagen, cit., pp. 25, 54,72, 19; cf. pp. 21, 48, 82.
47 Wundt, Logik, 11, p. 540.

103



te estética? Esa inquietante cualidad de nuestra cultura que se denomina historicismo, ;es dis-
tinta de una receptividad estética muy general e intensamente desarrollada? Estoy hablando de
esa disposicion que nos posibilita, en oposicion a la fuerte unilateralidad de las generaciones an-
teriores, gozar al mismo tiempo de Van Eyck y de Rembrandt, del Rococé y de Mollet; ser ra-
cionalistas con Diderot y calvinistas con los Gueux. Es muy distinta de la neutralidad intelec-
tual; es la unién entre la maxima objetividad alcanzable y un sentir fuertemente subjetivo.

Ahora no me queda mds que precisar el tema de esta manera: ;a qué grado de compren-
sién de los vinculos histdricos puede llevar el punto de vista estético aumentando la claridad
de la representacion?

La clara representacion (aanschouwelijkheid) es una condicién bdsica para la formacion
de la comprensién histérica. Como dice Windelband, en el pensamiento cientifico natural pre-
valece la tendencia a la abstraccion, en el pensamiento histdrico, en cambio, la tendencia a la
representacion, es decir “la vivacidad individual de lo que estd presente, de modo imaginario,
ante los ojos de la mente”.*® Mientras que en las ciencias naturales todo el saber debe ser fi-
jado en principios rigurosos, entre los cuales la claridad de la representacion seria mds que
nada un impedimento, la historia tiene otra tarea. Si esta tltima quiere alcanzar su objetivo,
que es revivir el pasado, debe superar con conciencia los limites de lo que es reconocible por
medio de conceptos*® y hacer surgir ante los ojos del lector un conjunto claro de representa-
ciones, en otras palabras, una imagen.

Sigamos todavia por un trecho este momento de la representacién histérica en dos di-
recciones: primero, para lo que concierne a su valor en relacién con la concepcion histdrica
de la personalidad individual; luego, en relacién con la concepcién de los fenémenos colec-
tivos y de los vinculos generales.

Para crear una imagen histdrica es necesario saber extraer y captar de la multiplicidad
de lo que es dado lo que pertenece esencialmente a un conjunto de fenémenos histéricos, lo
que torna comprensible la realizacién de este conjunto.® Cuando ese conjunto que nosotros
intentamos comprender histéricamente es un cardcter humano, entonces la pregunta “;qué
elementos de la tradicion tienen una importancia esencial para la comprensién psicoldgica?”
recibird respuestas diversas de los diversos investigadores. Quien no logre ir mas alld de la
comprension de la diplomacia politica o de la sabiduria practica de la vida, quedara ciego fren-
te a un gran niimero de caracteristicas psicolégicas que le podrian ser develadas por aquello
que el pasado ha transmitido. Cuanto mds fuerte es su fantasia psicoldgica y amplia y multila-
teral la vida de su espiritu, tanto mds agudos son los descubrimientos que hace en el campo de
las relaciones psiquicas,’! como también llegara a considerar histéricamente interesantes par-
ticulares de cualquier otro tipo. ;Pero qué es indispensable para poder relacionar con tanta
agudeza los hechos histéricos? Que se crea ver al hombre o su accién. Cuanto mds vivaz es
esta vision, tanto mds facilmente nace la intuicion. ;Como podria comprender el accionar de
los hombres, tan complicado, irracional y pasional, si no es viendo a esos hombres? “La his-
toria —dice Taine— es mds o menos ver a los hombres de otro tiempo.™? Y Michelet, con un

48 Windelband, Geschichte und Naturwissenschaft, cit., p. 30.

49 Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen, cit., pp. 382 y ss., 142.
30 Bernheim, Lehrbuch, cit., p. 148.

31 Spranger, Die Grundlagen, cit., p. 112.

52 “L’histoire ¢’est a peu prés voit les hommes d’autrefois.”

104



tono més altisonante: “La historia es una resurreccién”.>® Pero la vivacidad de esa visién no
es en absoluto proporcional a la suma de informaciones sobre las circunstancias y los trazos
que he adquirido en torno de una persona. Cudntos hechos necesite el historiador para com-
prender a una persona “historica” depende sélo de su juicio psicoldgico.

Las grandezas de las que hablamos son del todo imponderables. Justo en el momento en
que se intenta penetrar a fondo en esta capacidad humana de entender a los otros a partir de
sus acciones, nos damos cuenta de cuén inexplicable y misteriosa es esta capacidad.>* Una
vez mas podriamos ser asaltados por la duda de si ésta puede entrar o no en el campo de la
ciencia. Pero si por otra parte se observa cudn fécil y espontdneamente esta funcidn actda, y
que justamente este juicio psicolégico ha sido la fuerza mds potente de todos los historiado-
res verdaderamente cientificos, esa duda desaparece. Nadie dominaba mejor que Ranke el ar-
te de descifrar un cardcter histérico con pocos trazos y tornarlo evidente para los otros en su
impronta netamente personal. Para verlo basta con hojear sus obras.>

A esta altura es evidente que la necesidad de una clara representaciéon aumenta cuanto
mds inusual es el cardcter que se quiere entender. Gracias a una descripcién bien lograda, un
enigma psicoldgico que rehuye todo andlisis, como Robespierre, puede ser por lo menos vaga-
mente intuido en su naturaleza intima. Pero aqui entra en juego otro elemento: qué cuerdas de
nuestro 4nimo pueden vibrar por lo que leemos. Leyendo la historia italiana del Cinguecento
nos surge cada tanto la duda de si no nos hemos tornado demasiado “humanos” para entender
la historia. Nosotros, los holandeses, debemos esforzarnos para identificarnos con la concien-
cia nacional de uno de los grandes estados actuales. ;Qué podemos entender entonces de las
mentalidades que han regido durante siglos como el sentido bérbaro de clase, el obsequio por
derecho divino, el concepto feudal de servicio y fidelidad? Pidamos consejo a los poetas, que
nos cuenten las tragedias histdricas de Shakespeare cudl es la esencia de la majestad.

Una disciplina histérica que desprecie el medio sugestivo de la representacién porque
no lo quiere reconocer como medio cientifico perderd amplitud y profundidad de mirada.
(Puede de ese modo volverse més cientifica?

Pasemos ahora al valor que la representacion estética asume para el modo de concebir
los fendmenos generales. Segtin Lamprecht, esa fuerza de imaginacién histérica que no pue-
de llamarse cientifica y que él confina al dominio de lo individual como “intuicién artistica”
(kiinstlerische Ahnung) estaria aqui fuera de lugar. Lamprecht destierra la fantasia, jsu dote
mds preciosa! jDe qué pilpito viene la prédica! No es sdlo el individuo el que, renuente a to-
da indagacién, opone resistencia al andlisis intelectual para poder ser s6lo “intuido artistica-
mente”. Ni siquiera los vinculos generales se comprenden de modo estrictamente 16gico; es
mds, la parte que la representacién estética juega en la formacion de una imagen histérica ge-
neral es por el contrario mucho més importante. Tomen por ejemplo vuestra imagen general
de la civilizacién egipcia; la verdn formada casi en su totalidad por representaciones del arte
egipcio. ;Y el gético no domina en gran parte la imagen general de la Edad Media? O bien
inviertan la pregunta y preguntense qué representacion del siglo XIII tiene quien ha leido to-
dos los repertorios papales y desconoce el Dies irae.

53 “I *histoire, c’est une résurrection.”

34 Cf. Simmel, Die Probleme, cit., pp. 20 y ss., 50 y ss.

35 Buenos ejemplos en G. Lambeck, “Wie schildert der Historiker die Persdnlichkeit, en Preussische Jahrbiicher,
1903, p. 282.

105



Imaginen que sélo disponen de nociones mas bien escasas acerca del ocaso del mundo
antiguo. Pueden ir entonces a leer libros sobre el tema para integrar esas nociones. Ahora, sin
embargo, tienen la suerte de visitar Ravenna y de ver sus mosaicos. De ahora en mds, cuan-
do piensen en esos siglos verdn siempre el mismo esplendor inmdvil, el destello del verde y
del oro en San Vitale, el creptsculo azul en el mausoleo de Galla Placidia. Vuestra imagen
histdrica de ese periodo estd iluminada para siempre por esos recuerdos. ;Estamos sélo fren-
te a una indtil asociacion de ideas o bien esos mosaicos nos ayudan verdaderamente a enten-
der mejor la historia, es decir a verla? Considero que ha quedado suficientemente claro que
entre los elementos constitutivos de nuestro conocimiento histérico no siempre se puede re-
conocer una concatenacién légica que permita acoger la segunda alternativa, por inescrutable
que fuere. Ese saber de hecho jamds nace de conceptos esmeradamente creados mediante la
abstraccién y conectados entre ellos intelectualmente, sino que deriva siempre de asociacio-
nes de ideas mds o menos casuales.

De ninguna manera es mi intencion sostener que el pasado deba ser estudiado partiendo
de la historia del arte. No se trata de inferir del arte como fenémeno considerado separadamen-
te una imagen del pasado, o de ver en el arte la tinica clave para entender el rumbo del espiri-
tu del tiempo, sino de ver reflejadas en el arte imdgenes obtenidas de un estudio multiforme de
la tradicion, o de verlas iluminadas por el arte. Mientras indaga el pasado en todas sus expre-
siones el historiador debe observar el arte del pasado y debe leer su literatura para aumentar la
claridad de la representacién. Debe, sin embargo, introducirse en la naturaleza, y caminar por
prados y colinas hasta que sea capaz de ver resplandecer el sol también en el pasado.

Sin embargo, escucho objetar que el desarrollo de esta receptividad estética esconde en
si un gran peligro para el estudioso de historia: conduce al hineindichten (“interpretar subje-
tivamente”), crea imagenes falsas. Seguramente es siempre the moonlight of memory que ilu-
mina el pasado. ;Pero qué peligro es mayor, el de los malentendidos causados por una con-
cepcién histdrica preponderantemente estética, o el que nace de las necesarias series de
hipétesis reconstruidas 16gicamente? Considero justa la segunda hipétesis. La visidn estética
crea subjetivamente imagenes muy diferentes, pero que se traducen relativamente poco en jui-
cios claramente definidos capaces de influir sobre otros; estas imagenes permanecen reclui-
das en la cdmara del tesoro de la conciencia subjetiva. Témese esta frase de Herodoto: “Pero
cuando Serse vio todo el Helesponto cubierto de naves, y todas las costas y las llanuras de
Abido rebosantes de hombres, entonces se considerd bendecido, pero luego estall6 en llan-
to” %% Nosotros lo vemos enseguida: el sol sobre las velas candidas, el bullir de la masa de
hombres, el resplandor de sus armaduras y las manchas rojas de sus prendas. Escuchamos
también el sonido de sus voces, y el oleaje del mar, saboreamos el viento salobre. Y todo es-
to lo vemos con los ojos del soberano, y sentimos también su orgullo y su abatimiento. Si exa-
minamos ahora nuestra capacidad imaginativa, notamos que los detalles que ésta nos pone in-
voluntariamente ante los 0jos son o controlables como verdaderos o bien son indiferentes para
comprender 16gicamente el conjunto. S6lo cuando estimulamos expresamente la imaginacién
hasta que la misma, sobrepasando el limite de la fantasia histérica, muta en fantasia artistica,
puede suceder que los elementos capaces de transformar la imagen en desmedro de la verdad
histdrica se agreguen a la representacion.

36 Cf. libro VII, cap. 45.

106



Consideremos ahora el peligro de las hipétesis. Cuando una hipétesis incorrecta es asu-
mida como verdad historica (lo que sucede necesariamente a menudo) crea una confusion cre-
ciente a medida que la hipdtesis es ulteriormente desarrollada. Témese, por ejemplo, la teo-
ria del origen colectivo de la propiedad fundaria que ya vacila y estd a punto de caer: se ha
propagado por doquier, tanto en economia como en la historia de la civilizacion. Si debiera
abandondrsela entonces también deberfa reverse a fondo mucha literatura histérica. Este es
seguramente el caso de todas las ciencias, que no se desvalorizan sin embargo por el hecho
de que su aparato de hipdtesis debe ser continuamente renovado: es por el contrario un indi-
cio de que la ciencia crece; y no pretendo subestimar las hipétesis. Nuestro conocimiento pro-
cede de la correccion continua de errores.

(Pero el hecho de que los grandes pensamientos histdricos inducidos por el enfoque es-
tético no puedan ser ordenados en casillas hace que tales pensamientos no sean una ganancia
para la ciencia historica? ;Quién ha percibido mds aguda e intimamente la verdadera esencia
cldsica del siglo X1? ;Quién la ha descripto mejor que Viollet-le-Duc? La comprension es-
tética ha sefialado mds de una vez el camino hacia la decodificacion intelectual cuando se ha
tratado de penetrar mds a fondo en la historia. Las influencias estéticas han operado en los
Grimm y en sus contemporaneos mas que en cualquier otro. Nuestra imagen de la Edad Me-
dia puede ser muy diferente de la del Romanticismo, pero de la admiracién estética ha brota-
do y crecido nuestra comprension de la historia medieval.

Seré quiza siempre asi. En los dltimos tiempos nuestros ojos se han abierto ante la be-
lleza espléndida de Brueghel el Viejo. ;Pero por qué somos conscientes de ello justo ahora?
Con sorpresa hemos entendido de golpe que lo que vemos es algo mds que una farsa infernal;
que pertenece en cambio a lo que hay de mds grande y profundo. Esta comprensiéon mds rica
no ha nacido de una préctica escrupulosa de la historia de la civilizacién del siglo XVI. Nos
induce mas bien a ver a futuro el Cinquecento holandés con una visién mas neta, mas versa-
til y mds intensa, es decir de manera mds plenamente histdrica.

(Es necesario entonces preocuparse porque un interés estético fuertemente desarrollado
pueda menoscabar a la ciencia rigurosa? No es necesario, porque hay un interés ético que pa-
ra el historiador es anterior a todos los demas: referir la verdad, o por lo menos lo que éste
capta de ella. Lo que he intentado decir en esta sede sobre la teoria de la disciplina histdrica
no roza mas que un punto de un problema inmenso. He dirigido mi luz sobre un tinico punto
en un flanco del monte, y he intentado iluminar exclusivamente ese punto. Incluso si esa luz
hubiera sido un reflector potente, de todos modos no habria iluminado el monte.

Perderse en el goce de lo bello no es el trabajo cotidiano del historiador. Mafiana debe-
remos abandonar el panorama que nos ofrece la teorfa y dedicarnos de nuevo al trabajo criti-
co de excavacion. Pero conservamos el recuerdo de ese panorama, de cudn grande y bello es
el mundo a nuestro alrededor. Cada tanto debemos dispensarnos del trabajo asiduo que nos li-
mita para darnos cuenta una vez mas, a la luz de la teoria, de que nuestras fuerzas son pocas,
mientras que la historia es universal, y para sentir de nuevo la gran responsabilidad del histo-
riador, quien, cuanto mds claramente vislumbre que s6lo dispone de un juicio subjetivo, tan-
to mas dirigiréd los ojos hacia el ideal de verdad objetiva que reposa en su alma. O

107



Dossier

Catdlicos en el siglo: politica y cultura

Ponencias presentadas en el encuentro
“Catolicos en el siglo: politica y cultura”, rea-
lizado en mayo de 2004 en la

Universidad Nacional de Quilmes.

Prismas

Revista de historia intelectual
N° 9 /2005



Los textos que publicamos tuvieron origen
en algunas de las ponencias presentadas en
el encuentro “Catélicos en el siglo: politica
y cultura” organizado por el Grupo Prismas
(Programa de Historia Intelectual, Centro
de Estudios e Investigaciones, Universidad
Nacional de Quilmes), los dias 27 y 28 de
mayo de 2004. La direccién del encuentro
estuvo a cargo de Carlos Altamirano y la
coordinacion, de Roberto Di Stefano.
Ademads de los autores de los trabajos que
se reproducen en este Dossier, el encuentro
contd con la participacion, en calidad de
ponentes, comentaristas o coordinadores de
mesa, de Carlos Altamirano, Nancy Calvo,
Gustavo Morello, Jorge Myers, Luis
Alberto Romero, Juan Suriano, Oscar
Terdn y José Zanca.



Presentacion

Roberto D1 Stefano

Estas jornadas ponen en evidencia el interés
que la historia del catolicismo ha suscitado
en investigadores e instituciones académicas
del pais en los tltimos veinte anos. Me refie-
ro, claramente, a investigadores e institucio-
nes que a falta de un adjetivo mds preciso y
satisfactorio podemos denominar provisio-
nalmente “laicos”. Ese interés es evidente: si
en 1990 ningun capitulo fue dedicado al tema
en una publicacién que evaluaba el desarrollo
de distintas lineas de trabajo historiogréficas,
es improbable que hoy, en una obra similar,
no se le reservara uno.! Seria dificil, en efec-
to, no reservar un espacio, en esa hipotética
obra de compendio, a los muchos estudios
que se han editado dltimamente bajo la forma
de libros o de articulos en revistas especiali-
zadas: a pesar de la relativa carencia de re-
cursos, de instancias institucionales, de cana-
les de comunicacién y de 4mbitos especificos
de encuentro y debate, los trabajos se multi-
plican y adquieren mayor solidez desde el
punto de vista conceptual y metodoldgico.
Sin embargo, el interés por la historia del
catolicismo en los medios académicos “lai-

U AAVV., Historiografia argentina: 1958-1988. Una
evaluacion critica de la produccion historica nacional,,
Buenos Aires, Comité Argentino de Ciencias Histori-
cas, 1990.

Universidad de Buenos Aires / CONICET

cos” es en la Argentina un tanto tardio en re-
lacion con otros paises. Indagar las razones
de ese retraso puede ayudarnos a comprender
aspectos no menores de la historia intelectual
y cultural de nuestro siglo XX. En particular
vale la pena que quienes investigamos la his-
toria del catolicismo reflexionemos acerca de
los factores que impidieron la formacién de
un campo de estudios fuera del d&mbito confe-
sional, porque aprenderiamos bastante sobre
las relaciones que el catolicismo ha entabla-
do con el resto de la sociedad y en particular
con sus ambitos académicos. Sin duda, expli-
car esa particularidad de la historiografia ar-
gentina requiere de una aproximacién cuida-
dosa y de explicaciones complejas, pero me
permitiré ofrecer, antes de pasar a las ponen-
cias, algunas pistas que podrian tal vez con-
tribuir a una mds amplia y profunda reflexion
colectiva.

Entre las mds antiguas tradiciones del
mundo catélico se cuenta la de considerar la
historia de la Iglesia como hermana menor de
las disciplinas teoldgicas y la de asignarle
funciones decididamente apologéticas.> La

2 Maurilio Guasco, “Storia della Chiesa, Sociologia,
Teologia”, en Antonio Cestaro (a cura di), Studi di sto-
ria sociale e religiosa scritti in onore di Gabriele De
Rosa, Napoles, Ferraro, 1980.

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 111-118.



razén del nexo entre teologia e historia de la
Iglesia es obvia: dada la naturaleza sobrena-
tural que para el catolicismo posee el objeto
de estudio, su definicién no puede ser sino ta-
rea de los tedlogos, por lo que a ellos es ne-
cesario acudir incluso si se desea abordarlo
en perspectiva histérica. La tendencia a asig-
nar a la historia de la Iglesia funciones apo-
logéticas se relaciona con la dificil relacion
que el catolicismo ha entablado con la mo-
dernidad: si la barca de Pedro, echada a na-
vegar por el mismo Jesucristo, lo ha hecho
casi siempre sacudida por horrendas borras-
cas, éstas han arreciado desde que la reforma
protestante sustrajo a buena parte del orbe
cristiano de la obediencia al papa y desde
que los hombres se dejaron alucinar por la
“idolatria de la razén”. Sus multiples enemi-
gos, que como todo el mundo sabe apelaron
también, abundantemente, a la historia en
sus combates, obligan a los catdlicos a ela-
borar su propia versién de lo ocurrido en el
pasado para refutar las falsas acusaciones de
que son objeto. En esta clave la apologia de
hoy se pone en continuidad con los mdltiples
esfuerzos de los catélicos de todos los tiem-
pos, esfuerzos que podrian rastrearse en el
pasado hasta la Apologia contra los gentiles
de Tertuliano.

Ambas opciones, la de pensar la historia
de la Iglesia casi como una ancilla theolo-
giae y la de asignarle fuertes funciones apo-
logéticas, parten de una visién de la historia
de la humanidad del todo particular: la histo-
ria es el lugar en que se realiza la salvacion
traida a los hombres por el Cristo, responde
a un plan divino previsto desde el comienzo
de la creacion, posee un punto final y a la
vez un sentido que ordena las cosas humanas
hacia la realizacion plena de ese fin. La ob-
viedad de las dificultades que plantea la con-
cepcidn de la historia de la Iglesia como herra-
mienta de lucha apologética me permite
pasarlas por alto, para comentar brevemente
las que nacen de la apelacion a un aparato con-

ceptual proveniente de la teologia. En princi-
pio, ese vinculo comporta la tendencia, clara-
mente detectable en la historiografia de ma-
triz confesional, a pensar a la Iglesia como
una realidad esencialmente inmutable a lo
largo de los siglos, lo que implica ya de por
si un presupuesto que los historiadores “lai-
cos” —con buenas razones— rechazan. Entre
otras cosas porque en tal perspectiva se privi-
legian a priori las continuidades, con lo que
se toca una cuerda particularmente sensible
en el dnimo de intelectuales interesados en
los cambios a través del tiempo. La imagen
de la barca de Pedro que atraviesa las tem-
pestuosas vicisitudes humanas apunta en tal
sentido: la barca es sustancialmente siempre
la misma y s6lo cambian, digamos, las condi-
ciones climdticas; el lema de los monjes car-
tujos ilustra bien esa idea inmovilista: stat
Crux dum volvitur orbis: la cruz permanece
mientras el mundo gira.

Por otra parte, el uso de conceptos teoldgi-
cos en la reflexion histdrica plantea el proble-
ma de que ellos, lejos de ser validos mds alld
de los avatares del tiempo, son producto de la
historia misma, fruto de momentos de la re-
flexidn catdlica perfectamente identificables
en la historia de la teologia. A lo largo de esa
historia han predominado diferentes visiones
de la naturaleza de la Iglesia, distintas image-
nes que sucesivamente han sido consideradas
vélidas tanto para el pasado como para el pre-
sente y para el futuro. Utilizarlas para inda-
gar el pasado, proyectar sobre él definiciones
de la Iglesia que le son ajenas, obliga a bus-
car en la historia no tanto lo que la Iglesia hi-
70 0 penso, sino mas bien lo que deberia ha-
ber hecho o pensado para ser fiel a una
misién dictada por esa particular definicién
teoldgica de su naturaleza. Doy por termina-
do mi discurso adversus theologiam, para
tranquilidad de todos. Debo agregar, sin em-
bargo, que ni las visiones metafisicas de la
Iglesia ni las intencionalidades apologéticas
son patrimonio exclusivo de los historiadores

112



catdlicos. Abundan los ejemplos de estudios
nacidos de la pluma de historiadores “laicos”
que parecen animados también por sélidas
convicciones teoldgicas y teleoldgicas, por el
afan de combate ideoldgico, mds que por
preocupaciones puramente académicas. De
un lado y de otro la apologia y las miradas
ahistdricas sustraen a la reflexion el estudio
en el pasado de esa compleja realidad que es
el catolicismo. De un lado y de otro ellas tien-
den a uniformar y a achatar, a simplificar pro-
blemas, procesos y conceptos cuya vastedad y
complejidad conviene respetar. Defensores y
detractores de la Iglesia comparten una con-
cepcidn de ella parejamente estdtica y mono-
litica: afirmaciones del tipo de “la Iglesia
siempre” y “la Iglesia nunca” nacen de posi-
cionamientos filoséficos —teoldgicos, inclu-
so— mds que de consideraciones histdricas; de
la metafisica, més que de investigacién empi-
rica guiada por marcos conceptuales que, si
bien es imposible —e indeseable— que conven-
zan a todos, deberian ser al menos lo suficien-
temente explicitos y rigurosos, en la postula-
cion de sus presupuestos y definiciones, como
para ser analizados y debatidos independien-
temente de las convicciones politicas o reli-
giosas de cada uno.

En Europa, a pesar de la furibunda conde-
na con que Pio X intentd poner fin a la con-
troversia modernista (en su enciclica Pascen-
di de 1907 llegd a definir el modernismo
como “suma de todas las herejias”), el catoli-
cismo mismo genero en varios paises inicia-
tivas tendientes a superar el marco estrecho
de la lucha apologética y a arrancar la histo-
ria religiosa del ambito de las ciencias teold-
gicas. En sintonia con el espiritu de la Escue-
la de los Annales, Gabriel Le Bras intento
introducir en la historia de la Iglesia el para-
digma de la “historia global” que aquéllos
proponian como alternativa a la tradicién his-
toricista. Le Bras rechazd la historia de la
Iglesia entendida como historia de su jerar-
quia, asi como Bloch y Febvre negaban que

la historia en general pudiera reducirse a la
reconstruccion de las vicisitudes de las élites
politicas. Le Bras negd que la historia de la
Iglesia fuera simplemente la de sus instancias
institucionales, como sus colegas de Annales
negaban que la historia en general fuera sim-
plemente la del Estado y sus relaciones entre
estados, diplomdticas o militares. Le Bras
crefa, como Febvre y Bloch, en una historia
de la Iglesia que en didlogo con las ciencias
sociales abordase el andlisis de los distintos
niveles que la nueva historia social preveia
para el estudio de las sociedades del pasado:
el economico, el social, el de las mentalida-
des. Entre esos niveles se verificaban nexos,
influencias, conflictos, que el historiador de
la Iglesia estaba llamado a explorar y expli-
car. Hoy es fécil sonreir ante ciertas ingenui-
dades de Le Bras, pero sus propios trabajos y
los de la vasta multitud de sus discipulos
abrieron vastos horizontes para la historio-
grafia religiosa.

En la misma linea, al concluir el Concilio
Vaticano 1I —y en parte como una de sus mul-
tiples derivaciones—, un grupo de historiado-
res catdlicos reclamé en Italia, por primera
vez de modo sistemadtico, que se reconociese
la independencia de su trabajo respecto de la
teologia, afirmando de tal modo su plena ads-
cripcion a la disciplina histérica y su volun-
tad de definir con total libertad sus métodos y
objetos de estudio. En 1970 Giuseppe Alberi-
go publicaba en las paginas de la revista Con-
cilium una suerte de manifiesto de ese nuevo
espiritu, en un articulo que llevaba por titulo
“Nuove frontiere per la storia della Chiesa”.
Alli proponia desvincular la historia de las
iglesias cristianas de sus respectivas reflexio-
nes teoldgicas para encarar una historia reli-
giosa que tuviese por objeto “[...] la Iglesia y
en consecuencia las iglesias cristianas, consi-
derando esta expresién no en su acepcién
dogmitica, sino en la fenomenoldgica, esto
es, comprendiendo todas las manifestaciones
de vida, de pensamiento y de organizacion

113



que se han reconocido explicitamente como
cristianas [...]”.3

Estos fermentos nacidos en el seno de la
intelectualidad catdlica —los que acabo de ci-
tar son meramente ejemplos de una preocu-
pacién mds general que es posible detectar en
otros paises del continente— favorecieron en
Europa un didlogo entre esos historiadores y
los que abocados al estudio de los mismos te-
mas no compartian su identidad confesional.
Ese didlogo permitié pensar la historia de la
Iglesia como parte de una mds amplia histo-
ria religiosa que era a la vez aspecto particu-
lar de la historia a secas.

Pero los “combates por la historia” libra-
dos por un Le Bras antes del Concilio, o por
un Alberigo después, casi ni rozaron los estu-
dios de historia de la Iglesia que se desarrolla-
ban en la Argentina, donde el mundo catélico
se embarcé en la defensa de un proyecto ideo-
16gico y politico de amplio respiro durante el
periodo de entreguerras: el de imponer en el
imaginario colectivo su vision de la Argentina
como nacion catdlica, vale decir, el de operar
una redefinicién del concepto de ciudadania
en clave confesional.* Los cambios que se
operaron en esos afios en la autopercepcion
del catolicismo argentino y en la visién de su
propio pasado dieron frutos de larga perdura-
bilidad, como puede observarse atin hoy en la
produccion historiografica de corte confesio-
nal. Como el ejemplo mds transparente de
como esos fermentos se reflejaron en la pro-
duccién historiogréfica catdlica es, a mi jui-

3 “[...]1a Chiesa e percio le chiese cristiane, assumendo

questa espressione non nella sua accezione dogmatica,
ma bensi in quella fenomenologica, intendendo cioe
tutte le manifestazioni di vita, di pensiero, di organizza-
zione che si sono espressamente rifatte al cristianesimo
[...]”, Giuseppe Alberigo, “Nuove frontiere per la storia
della Chiesa”, Concilium, N° 7, 1970, pp. 82-102.

4 L. Zanatta, Del Estado liberal a la nacion catdlica.
Iglesia y ejército en los origenes del peronismo, 1930-
1943, Buenos Aires, Editorial de la Universidad Nacio-
nal de Quilmes, 1996.

cio, el modo en que se transformo en ella la
imagen de la Revolucién de Mayo, me per-
mito hacer alusion aqui a tres momentos que
lo muestran claramente.

El primero corresponde a la segunda mitad
del siglo XIX, cuando la lectura de la Revolu-
cién predominante en la cultura catdlica refe-
ria a una mirada bastante critica de la tradi-
cion ideoldgica que la habria sustentado. La
idea de que la revolucién habia nacido de un
influjo iluminista adverso al catolicismo, idea
que ya en 1844 Félix Frias sefialara como ras-
go deplorable del movimiento de Mayo, se
reprodujo con menos matices que en los es-
critos del mismo Frias en la prensa periddica
confesional que surgi6 luego de Caseros. Los
ejemplos de la segunda mitad del siglo XIX
son innumerables —entre ellos cabe recordar
ciertas intervenciones de monsefior Aneiros
durante los debates parlamentarios de la dé-
cada de 1880-, y dominan la escena hasta la
década de 1910, en que esa visiébn comienza
a cambiar.

El segundo momento es el del Centenario,
cuando ve la luz la obra Influencia del clero
en la Independencia Argentina, de Agustin
Piaggio. El contexto es el de los fastuosos
festejos de 1910 que, aunque algo eclipsados
por la amenaza anarquista, lograron mostrar
al mundo que la gesta de Mayo habia —por
fin— arrojado frutos tangibles. Desde el cam-
bio de siglo la Iglesia se hallaba embarcada
en un proceso de reconstitucién institucional
alentado —entre otros factores— por la cre-
ciente percepcion, por parte de algunas figu-
ras y circulos de las élites dirigentes, de que
el catolicismo podia contribuir con eficacia a
la resolucién de la inquietante “cuestion so-
cial”. Hubo quien pensé también que podia
funcionar como elemento cohesivo de la
identidad nacional, teniendo en cuenta que la
inmensa mayoria de los inmigrantes llegados
en los dltimos decenios eran catélicos. El li-
bro de Piaggio fue un llamado de atencion
sobre el modo en que la sociedad argentina,

114



opulenta y contradictoria, habia encarado la
escritura de su propio pasado, y se sumaba a
otras iniciativas parejamente reivindicatorias
del aporte eclesidstico a la revolucién, como
un nunca labrado monumento al clero patri-
cio que buscaba “[...] perpetuar en el marmol
y en el bronce su gloriosa y decisiva actua-
cién en la empresa de la Independencia Ar-
gentina [...]”. El libro de Piaggio, entonces,
fue el reflejo historiografico de esa bisqueda
de un lugar mds central para la Iglesia en la
vida publica y en el imaginario colectivo.
Un tercer momento puede ubicarse a co-
mienzos de la década de 1940. A partir de los
afios de 1930 y como resultado de un amplio
y complejo abanico de factores, la Iglesia Ca-
télica obtuvo logros importantes en su aspira-
cidn de “reconquistar a la sociedad para Cris-
to”. La Gran Guerra y la crisis mundial de
1929 dieron lugar a una intensificacion de los
cuestionamientos del liberalismo, tanto en el
plano politico como en el econdémico, y los
sistemas alternativos de diverso signo se
multiplicaron en vastas dreas del mundo oc-
cidental. En la Argentina los gobiernos que se
sucedieron luego del golpe de Estado de
1930, aunque en diferente medida y con dis-
tintas modalidades, se mostraron en general
mejor predispuestos que sus predecesores a
escuchar los anhelos de las autoridades ecle-
sidsticas. En ese contexto la historiografia ca-
télica multiplicd sus esfuerzos por demostrar
que la Iglesia habia desempefiado un papel
significativo en la historia del pais y en parti-
cular en la revolucién. La reivindicacion his-
térica poseia fuertes anclajes en ese presente:
se trataba de abandonar el lugar marginal que
para la Iglesia habia previsto el tltimo cuarto
del siglo XIX y recuperar los espacios perdi-
dos. Por eso es que en 1934, en medio del cli-
ma exultante que inundé al catolicismo con
motivo del Congreso Eucaristico Internacio-
nal, habfa aparecido la segunda edicién del
libro de Piaggio. Ya para entonces funciona-
ba a plena maquina el conjunto de institucio-

nes que ha recibido la denominacion de “dis-
positivo institucional del catolicismo integral
argentino”: desde 1922 existia ese espacio de
formacion y debate de la élite catblica que
fueron los Cursos de Cultura Catdlica, desde
1928 se publicaba la revista Criterio y desde
1931 trabajaba y crecia con pasos de gigante
la Accién Catdlica.

Los estudios y las publicaciones sobre te-
mas de historia eclesidstica se multiplicaron
entonces de manera significativa, y el tema
de la revolucion suscité mayor atencién aun
por parte de los historiadores catdlicos, cuyo
nimero se amplié también. En 1942, como
cristalizacién institucional de una actividad
que se habfa tornado intensa, fue fundada la
Junta de Historia Eclesidstica Argentina, que
al afio siguiente editaba el primer nimero
de Archivum, su érgano oficial. La vocacién
apologética de Archivum era clara: su “atenta
lectura”, decia la presentacion, habria de per-
mitir “conocer la version real y fidedigna de
la accién cumplida por la Iglesia en la Argen-
tina”. La fundacién de la Junta y la aparicion
del primer nimero de la revista coincidian
ademds con una coyuntura particularmente
favorable para el catolicismo: el 4 de junio de
1943, y como resultado de desarrollos ideo-
16gicos e institucionales no ajenos a la accién
de la Iglesia, se produciria el golpe de Estado
que en la lista de los del siglo XX argentino
ocupa el segundo lugar, pero el primero en el
ndmero de los que recurrieron a principios le-
gitimadores de naturaleza religiosa. El go-
bierno militar, como se sabe, otorgé a la Igle-
sia algunos beneficios importantes —entre
ellos la tan anhelada ensefianza de la religion
en las escuelas puiblicas— e incorporé al apa-
rato burocrdtico del Estado un nimero im-
portante de cuadros y dirigentes catdlicos.

3 Fortunato Mallimaci, “El catolicismo argentino desde
el liberalismo integral a la hegemonia militar”, en 500
arios de cristianismo en Argentina, Buenos Aires, Cehi-
la-Nueva Tierra, 1992.

115



Es en esa década de 1940 que se gesta el
mayor salto cualitativo en las lecturas catdli-
cas de la revolucién: me refiero al libro cldsi-
co y decisivo de Guillermo Furlong, Naci-
miento 'y desarrollo de la filosofia en el Rio de
la Plata (Buenos Aires, Kraft, 1947), donde el
jesuita expone por primera vez de manera or-
génica la hipétesis de Manuel Giménez Fer-
nandez que vinculaba la revolucién hispanoa-
mericana con las ideas teoldgicas de Francisco
Sudrez. La idea fue adoptada undnimemente
por los historiadores catdlicos que en 1960 y
1966 publicaron trabajos celebratorios de los
150° aniversarios de la revolucién y de la de-
claracion de la independencia respectivamen-
te, para ser finalmente consagrada como dog-
ma historiografico catdlico en la monumental
obra de Cayetano Bruno. La conclusién es
clara: si los revolucionarios de 1810 habian
abrevado en Sudrez y no en el pensamiento
ilustrado, la revolucion no debia ser leida co-
mo una ruptura radical con su pasado colo-
nial. La nacién argentina podia ser considera-
da libre del pecado original de haber roto
lanzas con la cultura espafiola para adherir a
ideologias “fordneas”. Consiguientemente, la
revolucion pasaba a quedar reducida a una
suerte de “conflicto de familia™, interno tanto
a la civilizacién hispana como al orbe catdli-
co. No es casual que esta idea haya surgido
en momentos en que, terminada la Segunda
Guerra, se conjeturaba la posibilidad de
constituir un bloque geopolitico de naciones
catélicas en el que la Argentina habria ocupa-
do un lugar prominente.

La intensidad de la voluntad apologética
que a partir del periodo de entreguerras ca-
racteriza a la historiografia confesional hizo
de la historia del catolicismo el campo de ba-
talla entre defensores y detractores de la idea
de la Argentina como nacidn catdlica. La idea
metafisica de “nacion catdlica”, la utilizacion
de explicitas categorias teoldgicas para defi-
nir a la Iglesia, la concepcién de la historia
como arma, obstaculizaron el desarrollo de

las investigaciones. No seria justo, sin em-
bargo, responsabilizar solamente a la histo-
riografia catdlica de los retrasos que se veri-
ficaron en el pais en relacion con la tarea de
hacer de la historia de la Iglesia un campo de
estudios a la altura de otros. A su negativa a
pensarla fuera del marco de la lucha apologé-
tica y de las concepciones teleoldgicas debe
agregarse el relativo desinterés que en gene-
ral demostré el mundo académico “laico”,
desinterés que no puede desvincularse tal vez
del concepto de secularizacién que habitaba
-y quizds sigue habitando— a buena parte de
los historiadores, soci6logos y antropdlogos
argentinos, y que parte también de una mira-
da teleoldgica, porque pronostica —contra to-
da evidencia— la segura muerte de la religion.
En otras palabras, quizds haya restado esti-
mulos a la investigacion el concebir el proce-
so de secularizacién no simplemente como
proceso de distincidn y separacion de esferas,
0 como reorganizacién de la esfera religiosa,
sino mds bien como una suerte de destino
ineluctable que impondria a la religién el re-
pliegue definitivo al &mbito privado y tal vez,
en el largo plazo, su definitiva desaparicion.
Los modelos tedricos que prevalecen hoy en
la sociologia y en la antropologia de la reli-
gién, elaborados para el estudio de manifes-
taciones religiosas que lejos de morir se mul-
tiplican por doquier y que lejos de limitarse
al 4mbito privado ocupan crecientemente el
espacio publico, han cuestionado fuertemen-
te esas lecturas del proceso de seculariza-
cién.® En sintesis, ni de un lado ni del otro
existian condiciones favorables para llevar los
estudios de historia del catolicismo al punto
que habian alcanzado en paises en los que, en
lineas generales, la Iglesia habia aceptado
—aunque a regafiadientes— pensarse a si mis-
ma como parte de una sociedad plural.

6 J. Casanova, Public Religions in the Modern World,
Chicago-Londres, The University of Chicago Press,
1994.

116



Hay que llegar a los tltimos dos decenios
para encontrar cuestionamientos serios a esa
historiografia cat6lica argentina. Uno se pro-
dujo en el interior de la misma Iglesia, en
concomitancia con los combates suscitados
por el desarrollo de una teologia latinoameri-
cana alternativa, estimulada por la recepcién
en las iglesias del continente de los debates y
documentos del Concilio Vaticano II. Las tra-
gicas vicisitudes politicas de la década de
1970 demoraron, sin embargo, la materializa-
cién de las respuestas, por lo que la produc-
cion historiografica mejor articulada de esta
corriente, la de la seccién argentina de la Co-
misién de Estudios de Historia de la Iglesia
en Latinoamérica (Cehila), vio la luz recién
en los primeros afos de la década de 1990.
En varios puntos la postura de la Cehila puso
en entredicho la que prevalecia en la historio-
graffa catdlica tradicional. En primer térmi-
no, el marco referencial es otro: pasa a segun-
do plano la dimensién “romana” de la Iglesia
argentina para subrayarse en cambio su ca-
rdcter latinoamericano. En segundo término,
se intenta escribir una historia de la Iglesia
“desde abajo”, desde la que constituiria, en
opinién de los autores, la “perspectiva de los
pobres”. Asi, y entramos en un tercer punto,
se busca superar el abordaje de las dimensio-
nes meramente institucionales, en particular
las instancias de gobierno eclesidstico supe-
riores, para priorizar las formas de religiosi-
dad y de organizacion populares, las estrate-
gias pastorales, el mundo del clero y de los
laicos comprometidos. Cuarto, se trata de
ofrecer una visién ecuménica en la que el ca-
tolicismo es parte de una realidad de contor-
nos mds amplios, de una Iglesia que incluye
a las demds confesiones cristianas. Debo de-
cir que, en mi opinién, aunque este replanteo
contiene elementos estimulantes para el de-
bate y la investigacion, su perspectiva adole-
ce de uno de los limites propios de la histo-
riograffa mds tradicional: el de insistir en
utilizar un aparato conceptual de matriz teo-

16gica. En los trabajos de la Cehila es habi-
tual hallar definiciones del objeto de estudio,
la Iglesia, tomadas sin mds de la teologia
—como “Pueblo de Dios” o “Iglesia de Cris-
to”—, lo que revela a la vez el universo de los
interlocutores a que estdn dirigidos. También
en este caso, entonces, la apelacién a catego-
rias forjadas en el dmbito teoldgico se erige
en obstaculo para el desarrollo de un drea de
estudios basada en conceptos y métodos pro-
piamente histéricos. La orientacién en este
sentido es clara y explicita. Enrique Dussel,
en las “palabras preliminares” al tomo IX de
la Historia General de la Iglesia en América
Latina, expresa su vision de la historia de la
Iglesia diciendo que ella “reconstituye la vi-
da de la Iglesia conforme a la metodologia
histérica. Es un quehacer cientifico. Pero al
mismo tiempo la historia de la Iglesia inclu-
ye como momento constitutivo de la recons-
truccion del hecho histérico la interpretacion
a la luz de la fe. Es un quehacer teolégico”.’
Si de veras se pretende, como afirma Dussel
algunos renglones mds abajo, producir cono-
cimientos que puedan ser compartidos y de-
batidos con los historiadores ajenos a la Igle-
sia, deberia excluirse de plano el uso de
conceptos tales como “evangelizacion libera-
dora”, “Pueblo de Dios”, “Sacramento de sal-
vacién” y otros muchos de pareja indole que
habitan las pdginas de la obra de la Cehila.
Fuera del ambito confesional, en las uni-
versidades nacionales empezé a manifestarse
interés por la historia de la Iglesia a partir de
los primeros afios de la década de 1980,
cuando el deshielo politico brindé un marco
de libertad para la puesta en marcha de estu-
dios y proyectos de investigacién. Ese con-
texto consintié el regreso al pais de investiga-
dores que habian vivido largos afios en el

7 AANV., Historia General de la Iglesia en América
Latina, t.1X: Cono Sur (Argentina, Chile, Uruguay y Pa-
raguay), Salamanca, Cehila-Ediciones Sigueme, 1994,
p. 11.

117



exilio, asi como la reincorporacién a la tarea
académica de otros que habian transcurrido
en estado de “exilio interno”. Una mirada mds
vasta de los problemas busc situar los estu-
dios sobre el caso argentino en el marco de
debates historiograficos que tenfan o habian
tenido lugar en Europa, en los Estados Unidos
y en algunos paises latinoamericanos. Se tra-
taba, esta vez si, de trabajos que prescindian
de nociones sobre la naturaleza de la Iglesia
provenientes de la teologia, si bien, como lle-
vo dicho, no siempre eludieron la tentacién de
proponer miradas teleoldgicas e intencionali-
dades apologéticas. Las ponencias que se pre-
sentan en estas Jornadas son en buena medida
herederas de esos esfuerzos.

Evitar caer en aquella tentacion no signi-
fica concebir la investigacién como una ta-
rea desvinculada de la realidad que atraviesa
el pafs o de las convicciones politicas y reli-
giosas de quienes la llevan a cabo. Significa,
si, que parte de esa tarea debe estar orienta-
da a explicitar los presupuestos y el marco
conceptual del que cada uno parte, evitando
crear situaciones andlogas a las del almuerzo
entre la cigiiefia y la zorra. De hecho, las mo-
tivaciones politicas han dado lugar a lineas
de reflexion importantes para la historia del
catolicismo, como demuestra justamente
cuanto ocurrié hace veinte afos. El clima
politico de los primeros afios de la década de

1980 alent6 la bisqueda de respuestas satis-
factorias al porqué de la tragica historia ar-
gentina del ultimo medio siglo. En ese mar-
co generaron particular interés los origenes y
la naturaleza de las ideologias autoritarias
que habian desgarrado al pais durante la dé-
cada precedente, lo que condujo al estudio
de los fermentos ideoldgicos y de las practi-
cas politicas del periodo de entreguerras.
También entonces la vida constitucional del
pais se habia visto interrumpida y habian
proliferado las opciones autoritarias; también
entonces las libertades individuales se habian
visto recortadas y se habia puesto en tela de
juicio la viabilidad del sistema democritico.
Los estudios sobre el nacionalismo del perio-
do de entreguerras no podian eludir el abor-
daje de las vertientes del catolicismo denomi-
nado “integral”, asi como el de la influencia
de sus ideas fuerza en la educacion, en las
Fuerzas Armadas y en el primer peronismo.
El anclaje en la realidad, en los problemas
concretos del pais, resulta ineludible si se
desea que la historiografia —también la histo-
riografia sobre el catolicismo— tenga algo
significativo que decir a la sociedad que fi-
nancia sus proyectos de investigacion. No se
trata de “levar anclas”, sino de construir un
ambito de reflexion sobre el pasado libre de
presupuestos arbitrarios y de convicciones
metafisicas. O

118



La prensa catolica y

sus lectores

en Buenos Aires, 1880-1920"

Miranda Lida

Es muy frecuente encontrar en la historiogra-
fia la idea de que la prensa catdlica, que se de-
sarroll6 a fines del siglo XIX, era una prensa
eminentemente politica, destinada a propagar
ideas politicas, religiosas y morales que servi-
rian de arma de combate a la hora de disputar
terreno frente a los avances del liberalismo y
las transformaciones que traia aparejada la
modernidad.! Desde esta perspectiva, la pren-
sa catOlica se presentaba como el baluarte
mds firme para la defensa de una Iglesia que
se sentia amenazada por el proceso de secula-
rizacién, que pretendia desplazar creciente-
mente la religién de la sociedad. Asi, la his-
toriografia se ha detenido en subrayar el
cardcter antiliberal del discurso politico e
ideoldgico, que podia leerse, en especial, en

* Este articulo constituye una versién ulterior, corregida
y revisada, de la ponencia “Sociedad y Estado en la
construccién de la Iglesia en la segunda mitad del siglo
XI1X”, presentada en el coloquio “Catélicos en el siglo:
politica y cultura”, Universidad Nacional de Quilmes,
27 y 28 de mayo de 2004.

! Tim Duncan, “La prensa politica: Sud-América,
1884-1892”, en E. Gallo y G. Ferrari (comps.), La Ar-
gentina del ochenta al Centenario, Buenos Aires, 1980;
Ana Maria Stuven, “Ser y deber ser femenino: La Re-
vista Catolica, 1843-1874”, en Paula Alonso (comp.),
Construcciones impresas. Panfletos, diarios y revistas
en la formacion de los estados nacionales en América
Latina, Buenos Aires, 2003; Néstor Tomas Auza, Cato-
licos y liberales en la generacion del ochenta, Buenos
Aires, 1981.

Universidad Torcuato Di Tella

las columnas editoriales de los periddicos ca-
tolicos a partir de las décadas finales del si-
glo XIX, un discurso que encontraba por lo co-
min la fuente de inspiracién en las enciclicas
pontificias y en las cartas pastorales de los
obispos. Pero este tipo de estudios que se ha
concentrado en considerar la dimensién poli-
tica e ideoldgica de la prensa catdlica decimo-
nénica, el mds frecuente que suele encontrar-
se acerca de esta materia, perdié de vista sin
embargo otras dimensiones que nos interesa-
r4 poner de relieve en este articulo: nada sabe-
mos acerca de como se hacia un periddico ca-
t6lico, dénde y cémo se distribuia, quiénes
eran sus lectores, por qué lo compraban y qué
usos le daban. Lo que proponemos en este ar-
ticulo es, pues, una historia social del perio-
dismo catdlico en la Argentina de fines del si-
glo XIX y primeras décadas del siglo XX.
Comenzaremos por considerar el contexto
social en el cual la prensa catdlica florecio;
sefalaremos también qué caracteristicas te-
nian, en lineas generales, las publicaciones
catdlicas y quiénes eran sus lectores, colabo-
radores y redactores; ello nos permitird por
dltimo identificar y precisar qué usos se le
daba a la prensa catdlica: estos usos eran
multiples, como veremos, y se vinculaban es-
trechamente con la sociabilidad parroquial
que se tejia en torno de cada templo. Por ul-
timo, concluiremos que si la prensa catdlica

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 119-131.



era algo mds que un simple mecanismo de
adoctrinamiento ideolégico en una era ame-
nazada por los avances de la secularizacion,
entonces es la propia idea de la seculariza-
cion la que quizds convenga poner en entre-
dicho. Y junto con la idea de la seculariza-
cién, quizds también convenga colocar en
entredicho la tesis de la romanizacién, tan
frecuente en la historiografia de los dltimos
afios. Segiin esta tltima interpretacion, la
prensa catdlica habria formado parte de un
proyecto coherentemente articulado de lu-
char contra los avances de la modernidad vy,
al mismo tiempo, de consolidar la institucién
eclesidstica y sus jerarquias supuestamente
amenazadas. Trataremos de mostrar, en cam-
bio, que la prensa catdlica carecia de la ho-
mogeneidad ideoldgica necesaria como para
suscribir un proyecto de tales caracteristicas.

En la Argentina, las décadas finales del si-

glo X1x fueron testigo de un crecimiento
acelerado de la prensa catdlica en distintas
areas del pais. En especial, fue en las regio-
nes mds estrechamente vinculadas con el de-
sarrollo socioecondémico agropecuario, que
prosperaron gracias a la insercién de la Ar-
gentina en el mercado internacional, donde el
desarrollo de la prensa catdlica se vivié con
mayor intensidad: asi ocurrié en las provin-
cias de Buenos Aires, Santa Fe y Cérdoba.?
Este desarrollo socioeconémico, que sirve de
escenario al crecimiento de la prensa catdli-
ca, coincidié ademds con el momento de la
gran inmigracion de masas, proveniente en su
mayor parte de Italia y Espafia, que alcanzé

2 Sobre la prensa catélica en la provincia de Cérdoba,
véase Silvia Roitenburd, “Catélicos, entre la politica y
la fe, 1862-1890”, en G. Vidal y P. Vagliente, Por la se-
fial de la cruz. Estudios sobre Iglesia catdlica y socie-
dad en Cordoba, siglos xviI-xx, Cérdoba, 2001; para
Buenos Aires, Néstor Tomas Auza, “Un indicador de la
cultura bonaerense. El periodismo de 1877 a 1914”, In-
vestigaciones y Ensayos, N° 50, Buenos Aires, Acade-
mia Nacional de la Historia, 2000.

los 300.000 inmigrantes por afio, antes de la
Primera Guerra Mundial.> La expansién eco-
ndémica, que se habia iniciado en las décadas
anteriores a 1880, favorecida ademads por el
desarrollo de los transportes y el crecimiento
de la poblacidn, se acelerd a partir de enton-
ces. En este marco, se poblaron los campos,
crecieron nuevos pueblos y pequefias ciuda-
des a lo largo de un territorio que habia per-
manecido hasta entonces relativamente desér-
tico; estos pujantes pueblos adquirieron su
gobierno municipal, su escuela publica y tam-
bién su iglesia. En este marco, la Iglesia caté-
lica no permanecié de ningiin modo retrasada
con respecto al desarrollo socioeconémico de
la regién a fines del siglo XIX; por el contra-
rio, ella vivié un acelerado proceso de creci-
miento que fue tanto mds agudo en las regio-
nes mds favorecidas por el ingreso al mercado
internacional. En este sentido, nuestra inter-
pretacion de este periodo no coincide con
aquellos historiadores que —a veces en clave
militante— escribieron una historia del catoli-
cismo ofreciendo la imagen de una Iglesia
que a fines del siglo XIX se presentaba como
una entidad bastante escudlida, poco consoli-
dada institucionalmente, e incluso en retroce-
s0, bajo el impulso de la secularizacién. La
Iglesia Catélica, creemos, no marchaba de
ningtin modo a contrapelo del progreso.*

A medida que la pampa se poblaba y cre-
cia, algo similar ocurria con la Iglesia catoli-
ca: entre 1880 y 1920 las estructuras pastora-
les se multiplicaron a un ritmo acelerado, y
mds todavia en aquellas regiones donde el de-
sarrollo socioeconémico se hizo sentir con

3 Acerca de las transformaciones socioecondmicas de la
Argentina, véase, entre otros, Pablo Gerchunoff y Lu-
cas Llach, El ciclo de la ilusion y el desencanto, Bue-
nos Aires, 1998; Ezequiel Gallo, “Politica y sociedad en
la Argentina, 1870-1916”; Leslie Bethell (ed.), Historia
de América Latina, Barcelona, 1991, vol. X.

4 En este sentido, Roberto Di Stefano y Loris Zanatta,
Historia de la Iglesia Catolica...; Juan Carlos Zuretti,
Nueva historia eclesidstica argentina. Del Concilio de
Trento al Vaticano 11, Buenos Aires, 1972.

120



mayor impacto. El caso mds destacado fue,
claro estd, la provincia de Buenos Aires.> Si
durante las primeras décadas del siglo X1X el
ndmero de las parroquias de Buenos Aires y
su campaifia sélo crecid a un ritmo todavia pa-
recido al del siglo XVIII, nada similar podria
decirse con respecto a la etapa que se abrid
luego de Caseros. Fue entonces cuando las
parroquias de la campafia bonaerense comen-
zaron a multiplicarse, y mds todavia en las
dos tltimas décadas del siglo X1X: en 1852 se
podian contabilizar 33 parroquias en la cam-
pafia bonaerense; para 1871 ese nimero habia
trepado ya a 51; en 1881 se contaban a su vez
59 parroquias, que habrdn de multiplicarse de
ahi en mds a un ritmo acelerado, luego de la
expansion de la frontera, fruto de la campaiia
del desierto de 1879; asi, mas tarde, en 1904,
podremos encontrar un total de 91 parroquias
en la provincia de Buenos Aires, que conti-
nuaran multiplicindose... Y menos de dos dé-
cadas mds tarde, en 1921, la provincia conta-
ba no sélo con 54 parroquias mds, sino
ademds con 37 nuevas jurisdicciones eclesids-
ticas de menor jerarquia.® En los cuarenta

5 También otras regiones de la Argentina vivieron un
importante desarrollo de las estructuras eclesidsticas y
pastorales. Para el caso de Cdérdoba, véase Arthur
Liebscher, “Institutionalization and evangelization in
the Argentine church: Cérdoba under Zendén Bustos,
1906-1919”, The Americas, vol. XLv, N° 3, 1989, pp.
363-382. Para el caso de Santa Fe, véase Edgar Stoffel,
“La inmigracién y su impacto sobre las estructuras
eclesidsticas santafesinas, 1856-1898”, en Archivum,
vol. 16, 1994, pp. 145-162.

6 Acerca del lento proceso de crecimiento de las estruc-
turas pastorales de la campafia antes de 1852, véase
Maria Elena Barral, “En busca de un destino: parro-
quias y clero rural en la primera mitad del siglo XIX”,
ponencia presentada en las “XIX Jornadas de Historia
Econdémica”, San Martin de los Andes, 13 al 15 de oc-
tubre de 2004. Para 1871, véase el correspondiente Re-
gistro estadistico de Buenos Aires, Buenos Aires, 1873,
pp- 59 y ss. Para 1881, véase la seccion “Culto” del
Censo General de la provincia de Buenos Aires de
1881, Buenos Aires, 1883, p. 417. Para 1904 los datos
han sido extraidos del Boletin Eclesidstico de la Dioce-
sis de La Plata, 1904, pp. 346-350. Para las primeras
décadas del siglo XX, puede verse la némina de las pa-

afios transcurridos entre 1880 y 1920, pues, se
establecieron en la provincia de Buenos Aires
86 nuevas parroquias, amén de otras jurisdic-
ciones eclesidsticas secundarias. Y no menos
significativo fue el crecimiento del clero en
este lapso: si en 1900 la didcesis de La Plata,
que comprendia la muy pujante provincia de
Buenos Aires, contaba con 152 sacerdotes
diocesanos, para 1921 ese nimero se habia ya
duplicado, hasta alcanzar un total de 320 clé-
rigos que atendfan las crecientes capellanias y
parroquias de la didcesis; por su parte, tam-
bién el clero regular se multiplic a ritmo ace-
lerado en este periodo, con el arribo de nuevas
ordenes religiosas que eran fruto de la inmigra-
cioén.” Y no s6lo aumentaba el ndmero de las
parroquias y los sacerdotes que las atendian;
también crecian junto con ellos las asociacio-
nes parroquiales de distinta indole (beneficen-
cia, caridad, practica devocional, pricticas li-
turgicas, catecismo, etc.) que se nutrian de la
participacidn activa de una feligresia en cons-
tante crecimiento, a su vez, gracias a la inmi-
gracion masiva.®

rroquias creadas durante el obispado de Terrero en el
Boletin Eclesidstico de la Diocesis de La Plata, 1921,
p- 50. También hay datos al respecto en Francisco Ave-
114 Chafer, Monseiior Francisco Alberti, tercer obispo y
primer arzobispo de La Plata, La Plata, 2002, y, del
mismo autor, “Capellanes y curas de las parroquias de
la provincia de Buenos Aires”, Estudios, N° 442, octu-
bre-diciembre de 1949.

7 Boletin eclesidstico de la didcesis de La Plata, 1921,
p- 50. También, véase José Luis Kaufmann, Fecundidad
de la Iglesia platense, La Plata, 1999. Acerca del creci-
miento del clero regular, puede verse el informe al res-
pecto que se presentd en el Congreso Nacional en 1925
en el Diario de sesiones de la Camara de Diputados,
Buenos Aires, 1925, vol. 2, pp. 608 y ss.

8 Son pocos los trabajos que se han detenido a estudiar
el vinculo entre inmigracién y religion en sentido am-
plio. Existen algunos estudios de caso, pero no un ana-
lisis comprensivo de alcance general que no podemos
hacer aqui. Al respecto, Néstor Tomds Auza, Iglesia e
inmigracion, Buenos Aires, CEMLA, 1991; Daniel San-
tamaria, “Estado, Iglesia e inmigracion en la Argentina
moderna”, Estudios Migratorios Latinoamericanos, N°
14, Buenos Aires, 1990. Fernando Devoto y Gianfausto
Rosoli (eds.), La inmigracion italiana en la Argentina,
Buenos Aires, 1985.

121



En este contexto floreci una prensa caté-
lica que circulaba en diferentes niveles. Exis-
tfan, en primer lugar, los grandes diarios que
se publicaban en la ciudad de Buenos Aires
pero cuya circulacion era de alcance mas am-
plio dado que podian llegar con relativa faci-
lidad a las més importantes ciudades del pafs,
a través del ferrocarril. En esta primera cate-
goria debemos incluir los diarios La América
del Sud (1876-1880), La Union (1881-1889),
La Voz de la Iglesia (1882-1911) y El Pueblo
(fundado en 1900), periddicos que se preocu-
paban por imitar en lo posible a los grandes
diarios “liberales”, que eran a veces sus inter-
locutores e incluso sus competidores. En un
segundo nivel encontramos los periddicos ca-
télicos de publicacion local que comenzaron
a publicarse en las mds importantes ciudades
de la provincia de Buenos Aires, a medida
que ellas prosperaban; este tipo de publica-
cién regional crecid, en especial, luego de
1890. Los periddicos catdlicos locales, mu-
chas veces bajo la batuta del sacerdote del lu-
gar, servian no sélo para articular las distin-
tas expresiones del catolicismo local, sino
ademds para amplificar su voz ante los gran-
des diarios de la ciudad de Buenos Aires, con
los que construyeron estrechas relaciones:
asi, era frecuente que el diario catdlico de la
ciudad de Buenos Aires publicara noticias
extraidas de los diarios regionales, consoli-
dando redes de solidaridad entre ellos.® Ade-
mds, existian en un tercer nivel las publica-
ciones de indole parroquial, destinadas a una
feligresia muy acotada. A veces estas publi-
caciones eran mintsculas y se conformaban

9 Néminas de las publicaciones catdlicas de Buenos Ai-
res se encuentran en Ignacio Orzali, La prensa argenti-
na, Buenos Aires-La Plata, Peuser, 1893; “La buena
prensa en la didcesis de La Plata”, El Pueblo, 19 de ju-
nio de 1909. Una némina de las mds de setenta publica-
ciones existentes hacia 1915 en Buenos Aires puede
verse en la Guia eclesidstica de la Repiiblica Argentina
(direccién: Santiago Ussher), Buenos Aires, Cabaut
Editores/Libreria del Colegio, 1915.

con ser s6lo unas pocas hojas sueltas que se
entregaban el domingo a la salida de la misa;
no obstante, si se trataba de una parroquia
importante, la publicacién parroquial podia
alcanzar mayor repercusion: asi el caso de la
revista La Buena Lectura de la parroquia de
La Merced, una de las mas tradicionales del
centro de Buenos Aires, publicacién que fue
fundada en 1879 y se publicé sin interrupcio-
nes durante mas de cincuenta afios. También,
en este mismo sentido se puede mencionar,
por ejemplo, la revista de la basilica de Lujan,
La Perla del Plata, que vio la luz en 1890.
Otra expresion de la prensa catdlica que me-
rece ser destacada es la que se hallaba estre-
chamente vinculada con las comunidades de
inmigrantes: en este sentido puede por ejem-
plo mencionarse el periddico The Southern
Cross de la comunidad irlandesa o la publica-
cién de los italianos, Cristoforo Colombo.\
En fin, los periddicos catdlicos de la ciudad
de Buenos Aires, en los que concentraremos
nuestro andlisis en las proximas pdginas, se
insertaban en un entramado muy denso de pa-
rroquias, publicaciones, asociaciones catdli-
cas y feligreses; la prensa catdlica tenia estre-
chos lazos, pues, con la sociedad.

Y Y /Como eran las publicaciones catdlicas
A 1 de fines del siglo X1X, y las dos primeras
décadas del siglo Xx? Independientemente de
su diversidad y su creciente nimero a medi-
da que transcurrian los afios, pueden trazarse
algunos rasgos generales que ellas compar-
tfan. En primer lugar, se trata de publicacio-
nes que, a pesar de que muchas veces conta-
ban con sus propios talleres e imprentas,
carecian de servicios informativos modernos

10 Acerca de los irlandeses, véase Juan Carlos Korol e
Hilda Sabato, Como fue la inmigracion irlandesa en la
Argentina, Buenos Aires, 1981; sobre los italianos, Fer-
nando Devoto, Estudios sobre emigracion italiana a la
Argentina en la segunda mitad del siglo Xxix, Napoli,
1991, y Fernando Devoto y Gianfausto Rosoli (eds.), La
inmigracion italiana en la Argentina, Buenos Aires, 1985.

122



—no contaban con servicios telegraficos— de-
ficiencia que se hizo sentir cada vez con ma-
yor fuerza en el caso de los diarios catdlicos;
mientras la prensa laica estaba por entonces
ingresando de lleno en el proceso de moder-
nizacién de la actividad periodistica a fines
del siglo XIX, con servicios informativos ca-
da vez mds profesionales (asi el caso de La
Prensa y La Nacion), la prensa catdlica se
quedé completamente rezagada en el periodo
que aqui estudiamos: las noticias que publi-
caba las recababa de otras publicaciones, a
diferencia de los grandes diarios que conta-
ban con servicios informativos profesionales
y se preocupaban por ofrecerle al lector la
noticia més reciente.!! Asimismo, el periodis-
mo catdlico carecia de corresponsales profe-
sionales de tal modo que se vio obligado a
suplir esta deficiencia con colaboraciones de
cardcter amateur, no siempre de la mejor ca-
lidad periodistica. Ello redundaba en un
abundante nimero de noticias que aparecian
en las pdginas del diario publicadas en prime-
ra persona.'? Véase en este sentido c6mo el
periddico catdlico La Union caracterizaba a
sus colaboradores:

Esta clase de colaboradores puede distri-
buirse en tres categorias: el colaborador
anonimo, murmurador, maledicente, ca-
teador de escdndalos, que tiene siempre
una denuncia en el bolsillo; el colaborador
noticioso, cronista por carambola, fre-
cuentador de bailes menudos, saludador
de los que parten y los que llegan; el cola-
borador solemne, con grandes aires de li-

11 Un estudio sobre la modernizacién editorial en La
Prensa en Diego Valenzuela, “En camino de la empre-
sa periodistica: el caso del diario “La Prensa” durante la
década de 18707, tesis de maestria, Universidad Tor-
cuato Di Tella, Buenos Aires, 2002.

12 Incluso en fechas tardias puede advertirse este rasgo
peculiar: “En la capilla de Corpus Christi”, El Pueblo,
2 de junio de 1914; “En la iglesia de Sion”, El Pueblo,
6 de octubre de 1914; “De Ramos Mejia”, El Pueblo, 11
de febrero de 1916.

terato, provisto de un estilo rimbombante
(cuando tiene estilo), hueco y sonoro co-
mo una lata vacia, insipido, aburrido co-
mo un tren nocturno.!?

En ninguno de ellos se podia confiar dema-
siado, concluia el redactor. En este mismo
sentido, constituia también una limitacién de
la prensa catdlica el hecho de que este tipo de
publicaciones se vendiera Unicamente por
suscripcion; a diferencia de la prensa “laica”,
los periédicos catdlicos no se vendian ni se
voceaban en la calle, sino que contaban con
un circulo estrecho de clientes que resultaba
muy dificil de incrementar. El sistema de sus-
cripcion le garantizaba una cuota de lectores
fijos pero al mismo tiempo sustraia al perid-
dico de la necesidad de salir a la caza de nue-
vos lectores, competir en el mercado y atraer
nuevo publico; lejos de ello, se mantenia gra-
cias a un estrecho circulo de fieles lectores
que renovaban afio a afio su suscripcioén. Las
estrechas redes de suscriptores de cada publi-
cacidn catdlica se construfan en torno a agen-
tes locales que se encargaban tanto de la dis-
tribucion del periddico como de cobrarle a
los suscriptores sus respectivas cuotas; estos
agentes solfan establecerse en las diversas
parroquias, centro desde el cual podian coor-
dinar la distribucién y la venta de nuevas sus-
cripciones y ejemplares. De este modo, la
produccion, la venta, la distribucién y el con-
sumo del periddico catdlico se tornaba com-
pletamente dependiente de unas muy intrin-
cadas redes de lectores, agentes y feligreses,
sin competir libremente en el mercado. No
era ésta una prensa moderna, profesional e
impersonal, en los términos de Ernesto Que-
sada.'* Es frecuente advertir cémo los lecto-
res son al mismo tiempo no sélo colaborado-

13«1 os colaboradores”, La Unidn, 28 de diciembre de
1887.

14 E. Quesada, “El periodismo argentino 1877-1883",
Nueva revista de Buenos Aires, t. 1X, 1883, pp. 72-101.

123



res espontaneos e improvisados del periddico
—a falta de corresponsales profesionales que
las publicaciones no estaban en condiciones
de costear—; son ademas ellos mismos los
agentes que se encargan de distribuir, difun-
dir y hacer conocer a nivel local y parroquial
la publicacién de su preferencia. Asi, por
ejemplo, podemos tomar el caso de la revista
de la basilica de Lujan, La Perla del Plata,
que habia sido fundada en 1890, y se compla-
cia del aumento constante de los agentes vo-
luntarios que la publicacion lograba reclutar
a fines del siglo X1x: “Es digno de observa-
cién el nimero de personas que se ofrecen
por todas partes espontdnea y desinteresada-
mente para desempefar el cargo de agentes
de esta revista, o que lo aceptan a la menor
indicaci6n sin retribucién ninguna”.!?

Los rasgos que hemos mencionado con-
vertian al periodismo catdlico de fines del si-
glo XIX en un tipo peculiar de prensa que no
lograba del todo profesionalizarse. De cual-
quier forma, el periodismo catélico no tenia
por entonces plena conciencia, en general, de
que se encontraba a la zaga con respecto a las
demds publicaciones periddicas, cada vez
mds refinadas y profesionales. El periodismo
catdlico s6lo cobrd plena conciencia de su re-
traso técnico y profesional a la hora de la Pri-
mera Guerra Mundial, cuando no pudo res-
ponder a la creciente avidez de los lectores
por la informacién, dado que carecia todavia
de los servicios telegraficos propios de un
diario moderno. Asi habrd de constatarlo en
1917 el director del diario catdlico El Pueblo,
quien advirtié que el periddico no estaba en
condiciones de “competir aun desde el punto
de vista informativo con los demds diarios
que se vocean en las calles”.!® Pese a todas
sus limitaciones, la prensa catdlica conservo

15 La Perla del Plata, 22 de octubre de 1893, p. 714.
16 «Un dia que habremos menester”, El Pueblo, 14 de
septiembre de 1917, p. 1.

su estrecha y fija clientela, que continué sus-
cribiéndose al periddico a lo largo de los
afios. jPor qué lo hacia? Esto nos conduce a
otro problema: la identificacién de los usos
que se le daba a esta prensa en este contexto
social de fines del siglo XIX y dos primeras

décadas del siglo XX.

) ’I Los usos que se le daba al periddico
p & catolico eran, en este contexto, multi-
ples, casi infinitos; restringir el andlisis de la
prensa catdlica a sus intervenciones de indo-
le politico-ideoldgica es mostrar una porciéon
demasiado pequefia de un universo que es
mucho mds rico y complejo.

El periddico catdlico servia para invitar a
participar en las principales festividades reli-
giosas: era el lugar donde se anunciaban las
fiestas patronales que tenfan lugar en cada
parroquia y en cada pueblo de la provincia de
Buenos Aires, y donde se invitaba al ptiblico
a asistir. Estas fiestas solfan contar con baza-
res, rifas, juegos y entretenimientos, asi co-
mo también —en el solemne momento de la
misa— con la activa participacién de los lai-
cos en la liturgia: eran éstos quienes se encar-
gaban de preparar los cultos, ensayar las mi-
sas, cantar en los coros e incluso eran capaces
de introducir en el templo instrumentos mu-
sicales de lo mas refinados, tales como el ar-
pa, el piano, la mandolina.!” En la prensa ca-
télica se informaba el completo programa de
festejos que se llevaria a cabo en cada una de
estas fiestas y, mds importante aun, quiénes
se esperaba que estuvieran presentes en cada

17 En el cambio de siglo, los ejemplos de este tipo de
eventos son innumerables: en San Andrés de Giles se
bendecia un altar en 1901, y en esa ocasion los violines,
mandolina, armonium, flauta, violoncello y coro estu-
vieron a cargo de las sefioritas de la parroquia, en “De
Giles”, La Voz de la Iglesia, 20 de julio de 1901; en
Bragado, se hizo un enorme esfuerzo en 1903 para in-
terpretar la marcha finebre de Wagner, en la misa que
se celebr en honor de Leén XIII, “En el Bragado”, La
Voz de la Iglesia, 28 de agosto de 1903.

124



caso. En las parroquias mds conspicuas estos
festejos podian estar patrocinados por fami-
lias de importantes apellidos que apadrinaban
las fiestas y las prestigiaban con su sola pre-
sencia. Asi, por ejemplo, en ocasion de las
fiestas patronales de San Fernando, importan-
te localidad de veraneo a la cual solian asistir
las familias mds encumbradas, el periddico
La Voz de la Iglesia comentaba: “Dada la ex-
tensidn que el programa comprende y la clase
de personas que no dudamos asistirdn, repeti-
mos que estas fiestas constituirdn un verdade-
ro acontecimiento religioso social”.!®

Entre los diversos usos que podia adoptar
la prensa catdlica, podemos ademds sefialar
que el diario catdlico era el espacio por exce-
lencia para hacer colectas con cualquier obje-
to que tuviera relacién con la vida religiosa
de una parroquia. Por ejemplo, solia publi-
carse en el diario que en las parroquias mds
apartadas, marginales, pobres y con templos
en condiciones muchas veces precarias, los
nifios del catecismo carecian de los trajes
apropiados para su comunién y, por consi-
guiente, se solicitaba la contribucién de los
lectores para que tuvieran sus respectivos tra-
jes, a tono con la circunstancia.!® Otros avi-
sos y pedidos de esta misma indole eran los
que tenian por objeto la obtencién de recur-
sos para construir, refaccionar u ornamentar
alguno de los tantos templos de Buenos Aires
que, segiin hemos ya indicado, se encontra-
ban frecuentemente en obra, en un momento
de florecimiento econémico. Segtn las pala-
bras de un fiel testigo de este proceso —se tra-

18 “Las grandes fiestas en San Fernando”, La Voz de la
Iglesia, 24 de enero de 1896.

19 Véase por ejemplo el siguiente aviso: “A las personas
caritativas. Cinco nifios del colegio del Circulo de
Obreros de San Carlos [barrio obrero de Buenos Aires]
estan preparados para recibir la primera comunién el 8
de diciembre pero carecen del traje adecuado [...]. Las
personas caritativas que deseen practicar la buena obra
de costear uno o mds trajes pueden dirigirse al [...] des-
pacho parroquial de San Carlos”, “A las personas cari-
tativas”, El Pueblo, 1 de diciembre de 1908.

ta de Mariano Espinosa, més tarde arzobis-
po—, “todos los templos de la provincia de
Buenos Aires y del mundo entero se van ha-
ciendo con las limosnas que se van reco-
giendo, a medida que se va trabajando”.?°
Habia publicaciones catdlicas que nacieron
con el solo objeto de recabar fondos en pos
de la construccién de un templo: asi ocurrid
por ejemplo con La Perla del Plata, que sa-
lié a la calle poco después de que se pusiera
en marcha el proyecto de construir en Lujin
una basilica en estilo neogético destinada al
santuario de la Virgen; era éste un proyecto
ambicioso que exigia para su construcciéon
una vasta movilizacién de recursos econémi-
cos. La revista jugé un importante papel en
este sentido; ya en su primer nimero declara-
ba que se encargaria de reflejar “el movimien-
to de peregrinos y visitantes al santuario de
Lujén; las ofrendas en metdlico u objetos” 2!
La prensa catdlica refleja este proceso con
nitidez en la vasta extension de la pampa; po-
ne en evidencia el modo en que los vecinos
de cada pueblo de la provincia de Buenos Ai-
res solian involucrarse en la construccion del
templo parroquial, contribuyendo con él por
todos los medios que estuvieran a su alcance:
podian sencillamente comprometerse a apor-
tar donativos en dinero, para lo cual se “le-
vantaban suscripciones” al efecto, como se
decia en el lenguaje de la época;?’> también

59

20 “Informe de misién en Pigiié” [por Mariano Espino-
sa, entonces vicario general del arzobispado de Buenos
Aires], reproducido en La Buena Lectura, 1 de febrero
de 1896.

21 Juan Antonio Presas, Anales de Nuestra Sefiora de
Lujdn: trabajo historico-documental 1630-1982, Mo-
rén, 1983, p. 207.

22 Los ejemplos en este sentido son numerosos: para
construir el templo de San Andrés de Giles, que estaba
presupuestado en $ 530.000, la Municipalidad contaba
s6lo con $ 150.000 y el resto esperaba obtenerlos de una
suscripcion, cf. Secundino Néstor Garcia, Historia de
San Andrés de Giles desde sus origenes hasta 1930, San
Andrés de Giles, 1986, p. 176; en Bragado, al igual que
en muchos otros lados, la suscripcién se llevé a cabo

125



era frecuente la donacién de ladrillos u otros
materiales de construccién destinados a las
obras que eran cedidos por albaiiiles o por los
duefios de los hornos de ladrillos;?? otra va-
riante era igualmente la contribucién con or-
namentacién para el futuro templo, a través
de la donacién de altares o imdgenes religio-
sas que podia provenir de una vieja capilla
privada;>* podian ademds obtener a su favor
mano de obra gratuita por parte de peones y
jornaleros que, a fin de no quedarse afuera
del emprendimiento del pueblo en el cual
querian participar a toda costa, cedian aque-
llo que ellos tenian, vale decir, su propia fuer-
za de trabajo. Los vecinos, pues, participaban
de la vida de su templo en muchos sentidos.
La parroquia no era simplemente el lugar en
el cual se asistia a la misa los domingos; mas
importante atin, era un centro de la sociabili-
dad vecinal: los vecinos participaban en mul-
tiples instancias de la vida de su parroquia y
de su pueblo. Por ejemplo, eran ellos quienes
componian las comisiones vecinales pro-
templo, comisiones de vecinos que se encar-
gaban de obtener los recursos que se necesi-
taban ya sea para construir, refaccionar o
decorar el templo a través de multiples vias
que contribuian a afianzar la sociabilidad lo-
cal, ya sea por medio de la organizacion de
conciertos, a cargo de aficionados, es decir,
los propios vecinos las mds de las veces;? la

“con los auspicios de un ntcleo de vecinos caracteriza-
dos”, cf. Juan R. Moya, Contribucion a la historia de
Bragado, La Plata, 1957, p. 169.

23 Por ejemplo, en 1890 un albaiiil de San Isidro dona-
ba arena y otros materiales para la construccién del
templo de Olivos. Véase “La capilla de Olivos”, La Voz
de la Iglesia, 12 de abril de 1890.

24 Véase Ricardo Llanes, El barrio de San Cristébal,
Buenos Aires, 1970, p. 23.

25 Véase “Concierto en San Fernando”, La América del
Sud, 26 de enero de 1877; “A beneficio de un templo”,
La América del Sud, 4 de diciembre de 1877 (donde se
anuncia la realizacion de una “matinée musical, a cargo
de aficionadas); también: “Bazar de caridad”, La Union,
17 de julio de 1887, donde se anuncia un concierto en el
que participan “las principales nifas de la parroquia”.

puesta en escena de obras de teatro;?° la orga-
nizacion de bazares y rifas de cuya gestion se
encargaban por lo general las “principales”
mujeres de la localidad. Por ejemplo, en San
Justo, localidad de la provincia de Buenos
Aires, “una sociedad de respetables matronas
[...] se propone abrir un bazar de importantes
objetos donados que se rifardn en beneficio
de la obra del templo”.?” Y si la envergadura
de la obra en curso lo justificaba, se podia in-
cluso organizar un verdadero “festival” que
incluyera una kermese que combinaba la fe-
ria, la musica, el teatro, el bazar, las rifas, jue-
gos, baile y otros entretenimientos —todo ello
con el aval del arzobispo, por cierto—: asi se
hizo en 1898, a fin de juntar fondos nada me-
nos que para el santuario de Lujdn.?®

Pero la prensa catdlica no sélo se encarga-
ba de reflejar las actividades de los vecinos;
mds atn: las estimulaba, gracias a la publica-
cién recurrente de las noticias que daban
cuenta de la vida parroquial. No sélo era el
lugar por excelencia al cual acudian las comi-
siones pro-templo para hacer publicas sus ne-
cesidades a través de avisos tales como el si-
guiente:

Les pedimos perseveren ardientemente en
la tarea emprendida muniendo lo mds bre-
vemente posible al lindo pueblo de Las
Conchas de un templo digno de su cultu-
ra, de la alta sociedad de Buenos Aires que

26 En la década de 1870 se popularizaron las obras de
Ferndndez Espadero (Pureza y vicio, Las campanas del
monasterio) que se solian representar en los pueblos de
campaia. Sus obras, ademads, se difundian en E! catoli-
co argentino, que publico un folletin de este mismo au-
tor a partir de julio de 1875.

27 “San Justo”, La América del Sud, 3 de julio de 1877.
Asimismo, el 24 de septiembre de 1878 ese periddico
anunciaba: “las damas de Belgrano preparan activa-
mente un bazar cuyo producto se destina a las obras del
templo de la localidad”. Algo similar ocurria en el Pilar,
La América del Sud, 11 de octubre de 1878.

28 Véase “Festival por el Santuario de Lujén”, La Bue-
na Lectura, 29 de enero de 1898.

126



alli reside en verano y de los antiguos fun-
dadores y vecinos alli conocidos, seria-
mente empefiados en secundar al digno
cura vicario.?’

Tenia ademads un efecto multiplicador, dado
que a la publicacién de un aviso le seguirdn
otros. Una vez reunidos los fondos para el
templo en obra, era frecuente que la prensa
publicara, con los respectivos nombres y ape-
Ilidos, los listados de quienes se habian toma-
do el trabajo de contribuir con las obras. Es-
tas listas tienen una particularidad: podian ser
interminables e incluso crecer con el correr
de los dias, dado que a medida que se iban
publicando las primeras suscripciones, se re-
cibian nuevas contribuciones, que a su vez se
publicaban, incrementando las listas y por
supuesto las donaciones obtenidas.*® De tal
modo que bien podria pensarse que esta recu-
rrente publicacion de listas es una espiral que
se alimenta mutuamente: unos colaboran
cuando advierten que otros lo han hecho, y de
este modo un gran nimero de apellidos ter-
mina por aparecer en el peridédico. Este me-
canismo funcionaba exitosamente, para sor-
presa muchas veces del propio periddico, que
no hacia més que admirarse del éxito obteni-
do; por ejemplo, en 1877 La América del Sud
declaraba que “los fieles de Carmen de Are-
co parece que rivalizaran en generosidad pa-
ra con la Casa del Sefior” 3! En definitiva: na-
die queria quedar fuera de los listados que se
publicaban en los diarios.

Pero esto no se agotaba aqui: la prensa po-
dia ser utilizada ademds como una herra-

2 La América del Sud. Diario catdlico, politico, comer-
cial y de intereses generales, 12 de febrero de 1879.

30 B1 2 de febrero de 1877 La América del Sud publica-
ba la “primera lista de las personas que hasta la fecha se
han suscripto a la obra del altar en honor de la Virgen de
Lourdes”. Claro que a ella le seguirdn otras. Otros ejem-
plos en “Donativos”, La voz de la Iglesia, 4 de febrero
de 1897; “Donacion”, El Pueblo, 26 de enero de 1906.
31 “M4s donativos”, La América del Sud, 3 de julio de
1877.

mienta para ejercer influencia ante la autori-
dad eclesidstica. Los vecinos y fieles de las
parroquias dispersas a lo largo de la pampa
solfan recurrir a la prensa con el objeto de ex-
presar sus inquietudes e intereses. Asi, por
ejemplo, podian dirigirse a la prensa con el
objeto de interpelar a la autoridad eclesidsti-
ca; puede verse, pues, que el periodismo ca-
tolico no dependia directamente de los obis-
pos ni se hallaban bajo su autoridad estrecha.
Mis bien, lo que ocurria era que el periddico
se convertia en una bisagra que conectaba a
la autoridad eclesidstica con las muy disper-
sas y heterogéneas feligresias, distribuidas a
lo largo de la pampa. La prensa catdlica era el
principal canal de comunicacién entre los pu-
jantes pueblos de la provincia de Buenos Ai-
res con la autoridad eclesiastica, una autori-
dad de la que dependian las decisiones acerca
de, entre tantas otras cosas, la creacién de
nuevas parroquias.’> Si consideramos que te-
ner una parroquia propia era un signo de “ma-
yorfa de edad” para los pueblos de la provin-
cia de mds reciente creacién, que no se
conformaban con ser simples “pueblos”, sino
que aspiraban a que se los percibiera y tratara
como verdaderas ciudades, no es de extrafar
que sus pobladores se esforzaran por obtener
ese galardon. Con este objeto, el contacto con
la prensa era el recurso mds preciado con el
que contaban: por ejemplo, los vecinos de la
localidad de Marcos Paz enviaban en 1879 un

32 Téngase en cuenta que la totalidad de la provincia de
Buenos Aires dependi6 entre 1897 y 1934 de una tnica
jurisdiccion eclesidstica: la didcesis de La Plata. Recién
en 1934 esta vasta jurisdiccién diocesana fue fragmen-
tada, cuando fue elevada a sede arquidiocesana, subdi-
vidiéndose su territorio en los nuevos obispados de Ba-
hia Blanca, Mercedes y Azul. Puede colegirse de alli la
importancia que La Plata tenfa en la Iglesia argentina de
comienzos del siglo XX. No obstante, la historiografia
lo ha pasado completamente por alto. Hemos llamado la
atencion sobre este punto en otro lugar: Miranda Lida,
“Catolicismo y peronismo: debates, problemas, pregun-
tas”, Boletin del Instituto de Historia Argentina y Ame-
ricana “Dr. Emilio Ravignani”, en prensa.

127



“comunicado” a la prensa catdlica informando
que habian terminado de construir su templo y
esperaban la visita del arzobispo con enormes
expectativas ya que, segiin confiaban, no tar-
darfan en obtener el rango de parroquia.’?
Puede verse que los fieles de cada parro-
quia participaban intensamente en la vida re-
ligiosa de su localidad. Y ello redundaba, a
veces, en su interés por tomar partido en to-
das aquellas decisiones concernientes a la vi-
da de su templo; por ejemplo, era frecuente
que opinaran acerca del nombramiento de los
sacerdotes que se hacian cargo de atender el
culto en los diferentes templos. También era
frecuente que intervinieran cuando un parroco
amenazaba con renunciar; los vecinos lo ha-
cian a través de cartas remitidas al arzobispa-
do, cartas que podian cobrar fuerza si lograban
ser reproducidas en un periédico de Buenos
Aires.** Asimismo, son igualmente abundan-
tes los casos en los que los vecinos, a través de
la prensa, le hacian conocer a la autoridad
eclesidstica sus inquietudes y necesidades reli-
giosas; por ejemplo, en 1886 el periddico La
Union intervenia, en primera persona, para so-
licitar, con el circunloquio de “a quien corres-
ponda” —no podia ser sino la autoridad ecle-
sidstica— que se ocupara de atender el reclamo
de los vecinos de un curato de campafia que
hacia casi un afio que permanecia vacante:

Va a hacer un afio que Suipacha se halla
desprovista de cura titular. [...] Muchas
familias que no quieren tener sus hijos
sin bautizar se costean hasta Mercedes
[...]. No pidamos después a los pueblos

33 “E] pueblo Marcos Paz”, La América del Sud, 16 de
abril de 1879. Otros ejemplos en este mismo sentido en
“Parroquia de Rivadavia”, La Voz de la Iglesia, 4 de no-
viembre de 1903; “De Temperley”, El Pueblo, 7 de ju-
lio de 1910.

34 Algunos ejemplos en este sentido pueden verse en “De
la provincia. Lobos”, El Pueblo, 18 de agosto de 1901;
“De Mercedes”, La Voz de la Iglesia, 12 de septiembre de
1904; “El sefior cura de San Isidro. Retiro de su renun-
cia”, La Voz de la Iglesia, 17 de octubre de 1905.

de la campafia que cumplan con los debe-
res religiosos si faltan quienes deben dar-
les el ejemplo [...]. Nos permitimos poner
en conocimiento de quien corresponda
estos hechos a fin de que se ponga pron-
to remedio al mal. Suipacha necesita un
cura y es solo cuestion de buena voluntad
el darselo.®

Nombramientos de sacerdotes, creaciones de
nuevas parroquias y otras tantas decisiones
relativas al gobierno eclesidstico eran materia
sobre la cual la prensa catdlica opinaba todo
el tiempo; y esta opinién el periddico la emi-
tfa muchas veces a instancias de los propios
vecinos de las diferentes localidades que ha-
cian de la prensa catdlica algo mas que un
simple canal de comunicacién: era un meca-
nismo para ejercer su influencia. La prensa
podia incluso involucrarse en verdaderos ca-
prichos por parte de los vecinos; asi ocurrié
en la parroquia de Ramos Mejia, importante
centro de veraneo de distinguidas familias
portefias, donde los fieles (y veraneantes) re-
clamaban que se modificara la advocacién
que llevaba el templo parroquial, bajo el
nombre de Nuestra Sefiora del Carmen, por
el de la Inmaculada Concepcién. La Voz de
la Iglesia explicaba que “motiva esta atendi-
ble solicitud la circunstancia de ocurrir aque-
lla fiesta [del Carmen] en invierno, general-
mente en tiempo poco propicio para fiestas,
y de que en diciembre se encuentran ya las
familias piadosas que veranean en esta loca-
lidad”. Y el periédico no se limitaba, senci-
llamente, a transmitir la inquietud de los ve-
cinos y veraneantes, sino que agregaba, en
primera persona: “como no se trata mas que
de un cambio de advocacién [...] opinamos
que la curia platense no opondra dificultades
a esta solicitud” 3

35 “Ep Suipacha”, La Union, 25 de septiembre de 1886.
36 “Ramos Mejfa. Cambio de titular”, La Voz de la Igle-
sia, 30 de octubre de 1903.

128



Las intervenciones en primera persona del
diario sugieren la idea de que el periddico ca-
télico era mucho mds que una hoja impresa;
era un actor en si mismo que podia ejercer in-
fluencia, en especial, en las decisiones epis-
copales. Citaremos un ejemplo, entre muchos
otros, que podriamos considerar en este sen-
tido: en 1906 circulaba el rumor de que el
presbitero Gustavo Franceschi, por entonces
el teniente cura de la parroquia de La Piedad
y, a la sazén, frecuente colaborador del perid-
dico La Voz de la Iglesia, seria promovido
como titular a la parroquia de Belgrano. Una
vez difundida la noticia, el periddico en el
que trabajaba no tardé en expresar su preocu-
pacién por aquel nombramiento que, segiin
estimaba, le restaria uno de sus mejores cola-
boradores: el periddico temia que las tareas
parroquiales absorbieran por completo al jo-
ven presbitero. De mds estd decir que no guar-
dé silencio al respecto: “no sabemos si aplau-
dir u objetar esta designacion [...] El egoismo
y el interés tiran para la casa. Era un colabo-
rador nimero uno y tal vez con la suma de
nuevos trabajos ladee un poco la pluma”.’’
No podemos determinar con precision qué in-
flujo pudieron haber tenido estas lineas en la
decisién arzobispal acerca de aquel nombra-
miento, pero es un hecho que Gustavo Fran-
ceschi no fue jamds cura parroco... Y poco
mds tarde se convertia en un colaborador per-
manente de la Revista eclesidstica del Arzo-
bispado de Buenos Aires. Desde este puesto
comenz6 a abrirse terreno en el mundo inte-
lectual y en el periodismo catdlico, una carre-
ra que se vio coronada en 1932 cuando se hi-
zo cargo de la direccién del muy prestigioso
semanario Criterio.*® En fin, lo que nos inte-

37 “Provisién de curatos”, La Voz de la Iglesia, 19 de
octubre de 1906.

38 Acerca de la figura de Gustavo Franceschi, véase Tu-
lio Halperin Donghi, La Argentina y la tormenta del
mundo. Ideas e ideologias en la Argentina entre 1930y
1945, Buenos Aires, 2003, entre otros trabajos.

resa destacar aqui es el hecho de que el peri6-
dico catdlico fue un importante actor que con-
tribuy6 a encauzar la carrera eclesidstica de
este talentoso sacerdote. Los usos que encon-
traba el periodismo catdlico eran mdltiples.

I Estamos ahora en condiciones de

abordar algunas discusiones de caréc-
ter mas general a las que nos condujo nuestro
estudio de la prensa catdlica de Buenos Ai-
res. En primer lugar, creemos que es necesa-
rio someter a critica la idea por lo demas fre-
cuente en la historiografia de que el siglo XIX
experimentd notables e irreversibles avances
en el proceso de secularizacion, de la mano
de las reformas liberales.’® Las leyes laicas
introducidas en la Argentina en la década de
1880 —ensefianza laica en 1884, matrimonio
civil en 1888—, que contribuyeron a modifi-
car sustancialmente la relacién que la Iglesia
Catdlica tenia con el Estado, le permitieron a
la Iglesia emanciparse de la tutela del Estado
pero no erosionaron de ningtin modo la pre-
sencia que la Iglesia tenfa en la sociedad.*
La prensa catélica que se desplegd creciente-
mente desde entonces es una buena prueba de
ello; a partir de la década de 1880 no sdlo se
multiplicaron las publicaciones periddicas
catélicas, sino que fue entonces cuando na-
cieron las primeras casas editoriales catdli-
cas, que distribuian libros y folletos en las
principales ciudades del pais a través de re-
des de distribucion fortalecidas a su vez por
la circulacién de los diarios catdlicos, donde

39 Para una discusién acerca del concepto de seculariza-
cién, véase Miranda Lida, “Secularizacion”, en Francis
Korn y Miguel de Asua, Errores eruditos y otras consi-
deraciones, Instituto de Investigaciones Sociales de la
Academia Nacional de Ciencias, 2004, pp. 126-131.

40 Acerca de la relacién entre la Iglesia y el Estado ar-
gentinos a fines del siglo X1X véase Miranda Lida, “De
los recursos de fuerza o de las transformaciones de la
Iglesia y del Estado en la segunda mitad del siglo XIX”,
Boletin del Instituto de Historia Argentina y Americana
“Dr. Emilio Ravignani”, N° 26, Buenos Aires, 2° se-
mestre de 2004.

129



se difundian y promocionaban estas iniciati-
vas editoriales. En este sentido se destacan la
“Sociedad Propagacion de Buenos Libros”,
fundada en 1888 —que tenia contactos en di-
versas provincias e incluso en el Uruguay—
asi como la publicacién de los salesianos,
Lecturas catdlicas que, a precios baratos, po-
nia todos los meses al alcance del lector
ejemplares de mds de cien paginas que reu-
nian novelas, lecturas piadosas y morales.*!
Estas publicaciones encontraban en las parro-
quias, centros salesianos y diversos espacios
de sociabilidad catélica sus principales dmbi-
tos de difusién y distribucidn. Asi, pues, la
cultura catdlica, la prensa y las publicaciones
comenzaron desde fines del siglo XIX a cons-
truir redes de difusion y distribucién que po-
nian en evidencia las estrechas relaciones que
la Iglesia Catdlica tenia con la sociedad.
Podemos avanzar aun mads en la discusion.
En un contexto donde las asociaciones parro-
quiales gozaban de una participacion activa
en la vida de la Iglesia y donde la prensa re-
flejaria esta participacién de tal modo que es
dificil considerarla como un simple mecanis-
mo de adoctrinamiento por parte de la autori-
dad eclesidstica, no sélo el concepto de secu-
larizacién se revela sumamente estrecho para
el analisis; también lo hace asimismo el con-
cepto de romanizacién que, recientemente,
ha comenzado a ocupar importantes posicio-
nes en la historiograffa acerca de la Iglesia.*?

41 Acerca de la “Sociedad Propagacién de Buenos Li-
bros”, que habria editado cerca de 70.000 ejemplares en
s6lo su primer afio de vida, véase “Propaganda de bue-
nos libros”, La Union, 1 de enero de 1889; “Sociedad
propagacion de buenos libros”, La Union, 8 de noviem-
bre de 1889. Acerca de la iniciativa de los salesianos,
véase “Lecturas catdlicas”, La Union, 10 de enero de
1889. La suscripcién anual a esta publicacion salesiana
era de 1,50$, mientras que la suscripcién mensual de La
voz de la Iglesia era de 1,30$. Los datos estdn extraidos
de Ignacio Orzali, La prensa argentina, Buenos Aires-
La Plata, 1893.

42 Loris Zanatta, Del Estado liberal a la nacién catdli-
ca. Iglesia y Ejército en los origenes del peronismo,

Segin la “tesis” de la romanizacion, la Igle-
sia Catdlica habria experimentado tanto a ni-
vel universal como en los diferentes escena-
rios nacionales un fuerte proceso de
concentracion del poder en las manos del pa-
pado; sintoma de este proceso fue sin duda la
celebracion del Concilio Vaticano I de 1870,
que no hizo sino fortalecer la autoridad papal
en detrimento de la colegialidad episcopal .*3
En lineas generales, la idea de la romaniza-
cién sugiere el control creciente, y cada vez
mds férreo, por parte del papado de la disci-
plina eclesidstica y al mismo tiempo la preo-
cupacion por someter al laicado a la autori-
dad estrecha de la jerarquia —la creacion de la
Accién Catolica durante el pontificado de Pio
XI habria sido en este sentido su expresion
mds visible—. En el contexto hispanoamerica-
no, los principales hitos de este proceso de
romanizacion fueron, entre otros, la creacion
del Colegio Pio Latinoamericano fundado en
1858, adonde fue a formarse buena parte de
los clérigos que en los afios sucesivos pasa-
rian a ocupar las jerarquias eclesidsticas, y
la convocatoria al Concilio Plenario Latinoa-
mericano en 1899, que tenia como objeto
uniformar la disciplina eclesidstica. En este
mismo sentido, se ha interpretado que la
prensa catdlica era un instrumento que servia
de baluarte para garantizar y afirmar el pro-
ceso de romanizacién, difundiendo ideas
acordes con la necesidad de consolidar la au-
toridad eclesidstica y hacer de la Iglesia una
entidad jerdrquica y piramidal, a la par que se

Buenos Aires, Editorial de la Universidad Nacional de
Quilmes, 1996. Para un andlisis que contempla distintas
experiencias latinoamericanas, véase Enrique Dussel,
“La Iglesia en el proceso de la organizacin nacional y
de los estados en América Latina, 1830-1880”, en Alva-
ro Matute, Evelia Trejo y Brian Connaughton (coords.),
Estado, Iglesia y sociedad en México. Siglo XIX, Méxi-
co, Miguel Angel Porrtda, 1995.

43 La bibliograffa en este punto es muy copiosa. Por
ejemplo, puede verse Giuseppe Alberigo (ed.), Historia
de los concilios ecuménicos, Salamanca, 1993.

130



entablaba un abierto combate con el mundo
moderno y la prensa laica.

No obstante, nuestro estudio de la prensa
catdlica concluye por someter a discusion la
tesis muy en boga de la romanizacién. Con
este objeto, hemos enfatizado que la prensa
catélica no se agotaba en su dimensién poli-
tico-ideoldgica; no era tampoco un instru-
mento al servicio de la autoridad episcopal,
sino que podia discutir e incluso intentar in-
fluir sobre las decisiones de la jerarquia ecle-
sidstica. La tesis de la romanizacion corre el
riesgo, seglin creemos, de sobredimensionar
el papel que desempefia la Santa Sede y la
jerarquia eclesidstica en la historia de la Igle-
sia, tanto a nivel universal como en las dife-
rentes experiencias nacionales. Decimos que
se trata de un riesgo porque, al incurrir en es-
ta féormula, se puede perder de vista el andli-
sis por lo demds complejo de las relaciones

que la Iglesia tiene con la sociedad en cada
coyuntura diversa. Fue ello precisamente lo
que intentamos retratar en este articulo: una
Iglesia que estaba viva gracias a la participa-
cion activa del laicado; una prensa que, por
su parte, cobraba sentido no tanto por sus co-
lumnas editoriales que casi nadie lefa, por lo
aburridas que eran, sino por el modo en que
podia entrelazarse con el inagotable univer-
so que componian las asociaciones parro-
quiales y las muy dispersas feligresias. Al
menos hasta 1920, la prensa catdlica conser-
vé en la Argentina la estrecha relacion con
sus lectores que hemos descripto en este ar-
ticulo; luego de esa fecha, la prensa catdlica
se complejizé porque comenzo a ingresar en
una etapa de profesionalizacién y moderni-
zacién que le plantearia nuevos desafios e
interrogantes, pero que escapan de los limi-
tes de este articulo. O

131



La opinion politica de los catdlicos
y la cuestion nacional. 1880-1910

Lilia Ana Bertoni

Es bien conocida la Oracién Patriética que pro-
nuncié monsefior De Andrea en 1910 en la que
proclamé la intima unién entre Religién cat6li-
ca y Patria. Ha sido bien estudiada la posterior
evolucién de esta relacion en la Argentina del
siglo XX, y ha dado lugar a un conjunto de ex-
celentes libros.! En cambio no resulta tan claro
su origen: cudndo y porqué se anudé esta rela-
cioén. No basta para explicarla la existencia de
un discurso catélico que sostuviera la preten-
sién de que la Iglesia catdlica ocupara un papel
directriz en la vida de la Argentina, propio de
una religion de Estado, discurso por otra parte
muy tradicional. Fue necesario que en la Ar-
gentina “liberal” se crearan condiciones de po-
sibilidad para que esta pretensién encontrara
terreno fértil y fuera aceptada. En consecuen-
cia, mi pregunta va dirigida a entender cudndo,
cémo y en qué momento se dieron esas condi-
ciones favorables para la unién entre religion
catdlica y nacion.

Como respuesta a esta pregunta, encuentro
que la argumentacién con la cual los politicos

! Lila M. Caimari, Perdn y la Iglesia catélica. Religion,
Estado y sociedad en la Argentina (1943-1955), Buenos
Aires, Ariel, 1995; Loris Zanatta, Del Estado liberal a
la nacion catdlica. Iglesia y Ejército en los origenes del
peronismo, 1930-1943, Buenos Aires, Editorial de la
Universidad Nacional de Quilmes, 1996; Susana Bian-
chi, Catolicismo y peronismo. Religion y politica en la
Argentina, 1943-1955, Tandil, IEHS, 2001.

Universidad de Buenos Aires / Instituto Ravignani

catdlicos sostienen los derechos de la religion
catdlica cambia notablemente en el lapso que
va de 1880 a 1910 y que este cambio se rela-
ciona tanto con los cambios de las situaciones
politicas locales como con las diferentes for-
mas de entender la nacién y la aparicion de
circunstancias politicas e ideolégicas favora-
bles para una reubicacion del catolicismo en
un lugar simbdlico central en la vida nacional.

Parece oportuno aclarar a qué hago referen-
cia cuando hablo de discurso politico. Uso
“politica” en su sentido més amplio, incluyen-
do en ella no sélo los aspectos que se refieren
a los partidos politicos y la competencia elec-
toral, sino también los aspectos simbdlicos y
los marcos normativos explicitos o implicitos
que definen el campo en el que transcurre la
politica de una sociedad. Todo aquello que, se-
gin Rosanvallon, remite a “una totalidad pro-
vista de sentido” y de acuerdo con lo cual ha-
blar de lo politico es también “hablar del poder
y de la ley, del Estado y de la nacién, de la
igualdad y la justicia, de la identidad y de la
diferencia, de la ciudadania y la civilidad”, to-
das ellas cuestiones que en las democracias re-
presentativas modernas estédn abiertas a la rede-
finicién.? Esta consideracién de Rosanvallon
es pertinente al caso, pues estas tltimas cues-

2 Pierre Rosanvallon, Por una historia conceptual de lo
politico, Buenos Aires, FCE, 2003.

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 133-139.



tiones, mas que las electorales, son las que se
redefinen en estos afios y las que ofrecen las
condiciones de posibilidad para la entroniza-
cioén del catolicismo quasi como religion de
Estado en la Argentina.

Un primer momento en la etapa en conside-
racion son los afios Ochenta, cuando las leyes
laicas despertaron una fuerte oposicion de los
catolicos. El conjunto de estas leyes comple-
taba el proceso de armado del Estado y de
construccién de un aparato administrativo,
institucional y juridico de alcance nacional,
propio de un Estado moderno, y terminaba
de definir la existencia de un espacio ptiblico
donde los habitantes y ciudadanos estaban
bajo la completa jurisdiccién y control del
Estado. Un conjunto de leyes, en sintonia con
los principios, derechos y garantias constitu-
cionales, establecieron el registro civil de las
personas (nacimientos y defunciones), el ma-
trimonio civil (1888), sumandose a la secula-
rizacién de los cementerios, mientras que la
ley 1420 de educacién primaria obligatoria
(1884) puso bajo la responsabilidad del Esta-
do la instruccién y la formacién de los futu-
ros ciudadanos.® Esta fue la ley que generd
una de las discusiones més prolongadas. En
los catdlicos resonaron los ecos del gran dife-
rendo desatado en Francia por la ley laica de
1882 y también los de los problemas que en
Alemania creaba la politica cultural de Bis-
marck. Pero a diferencia de otros paises que
introdujeron este tipo de legislacion para la
educacién, no hubo aqui un desplazamiento
de los catdlicos de la ensefianza, como ocu-
rrié en Francia. La ley llenaba un vacio en el
campo educativo y, a la vez, reglamentaba la
accién educativa privada existente, que desde
entonces crecié notablemente. Por otra parte,
a principios de los Ochenta, la Iglesia por si

3 Natalio Botana y Ezequiel Gallo, De la repiiblica posi-
ble a la repiiblica verdadera, Biblioteca de Pensamiento
Argentino, t. I, Buenos Aires, Espasa Calpe, 1997.

misma no hubiera podido asumir la tarea
educativa; estaba atn bastante desorganizada
y su cuerpo sacerdotal era escaso. Como el
presidente del Consejo Nacional de Educa-
cion Benjamin Zorrilla confesé afios des-
pués, el Estado asumio la responsabilidad de
la tarea educativa pues nadie mds estaba en
condiciones de hacerlo.* Goyena recordé que
la Constitucion disponia el sostén del culto
no s6lo en lo referente a los aspectos materia-
les, e invocaba a Dios presidiendo la vida de
los pueblos. Pero argumentaba que, dada la
situacién de debilidad de la Iglesia, los cato-
licos querfan que en la educacién publica se
ensefiara la religién catdlica. A la vez, recha-
zaba la obligatoriedad escolar que proponia
la ley como una “idolatria del Estado” pues
se lo concebia “como una entidad superior a
los derechos individuales, que no respeta el
deber y la facultad del padre de familia como
educador de sus hijos, que no respeta a la
Iglesia en su misién docente”.> Los catdlicos
discutieron las leyes laicas con el discurso
tradicional de defensa de un derecho que se
les negaba, rechazando “confundirse” en los
cementerios del Estado, en tanto creyentes
catdlicos, con los suicidas y los no creyen-
tes;% para ello contaron con la elocuencia de
politicos de primera linea como Estrada y
Goyena, con amplia influencia entre sus con-
tempordneos. Sin embargo, aquella oposicién
brillantemente expuesta en el Congreso y en
otros ambitos politicos no encontrd la reso-
nancia buscada; no logré trascender los dm-
bitos especificamente catdlicos y convencer a
un publico mas amplio.’

4 Lilia Ana Bertoni, Patriotas, nacionalistas y cosmo-
politas. La construccion de la nacionalidad argentina a
fines del siglo Xix, Buenos Aires, FCE, 2001.

3> Gregorio Weinberg (Estudio preliminar, seleccion y
notas), Debate Parlamentario ley 1420, 1883-1884,
Buenos Aires, vol. 1, 1984.

6 La Buena Lectura, Ao X11, N° 40, 6 de junio de 1891.
7 Susana Bianchi, “La dificil conformacién de la Iglesia
catdlica argentina: el cuerpo episcopal (1869-1960)”,

134



Aun cuando doctrinalmente mantuvieran
intacta la pretension de la Iglesia de definir el
todo, la oposicién a las leyes laicas se hizo
centralmente contra el invasivo avance del
Estado sobre las libertades de los individuos,
los padres de familia o las instituciones. As{
lo expresaba también Bialet Massé cuando se
oponia en el Congreso Pedagdgico al proyec-
to de educacion obligatoria y laica, defen-
diendo la libertad de los padres de educar a
sus hijos. Esos derechos serian cercenados
por un “socialismo de Estado” que implicaba
el avance del Estado sobre la sociedad civil,
respaldando sugestivamente su argumento
“liberal” con citas de Tocqueville.?

Los argumentos se colocaban en el terreno
de la defensa de libertades o derechos tradicio-
nales de la parte catdlica, que caducaban ante
un Estado secular moderno. Se correspondian
esos argumentos con la oposicién a la centrali-
zacion politica de la gestion de Roca, que en-
contrd a los politicos catdlicos de Buenos Aires
junto a otros politicos liberales que la resistie-
ron. Eran parte de un momento politico en el
que adn no se habian fragmentado las convic-
ciones en torno de la construccién de una so-
ciedad abierta y un pafs plenamente conectado
con el mundo, cuando aun prevalecia amplia-
mente la idea de que la apertura, el crecimien-
to econémico y el progreso iban de la mano.’

Un segundo momento se abre con la Revolu-
cion del Noventa y con la amplia moviliza-

en S. Bianchi y M. E. Spinelli (comps.), Actores, ideas y
proyectos politicos en la Argentina contempordnea, Bue-
nos Aires, IEHS-UCPBA, 1997; Daniel Santamaria, “Esta-
do, Iglesia e inmigracién en la Argentina moderna”, en
Estudios Migratorios Latinoamericanos, N° 14, 1990.

8 Intervencién de Bialet Massé, Congreso Pedagdgico
Internacional, 7* sesion ordinaria del 18 de abril de
1882; Actas del Congreso Pedagdgico Internacional, El
Monitor de la Educacion Comiin, t. 11l.

9 Otra interpretacién en Loris Zanatta, “De la libertad
de culto ‘posible’ a la libertad de culto ‘verdadero’. El
catolicismo en la formacién del mito nacional argenti-
no, 1880-1910” (mimeo), Bolonia, 2000.

cién politica siguiente, la constitucion del
Centro Politico de Extranjeros, la sublevacién
de los agricultores de las colonias santafesi-
nas y la revolucion radical de 1893 en Santa
Fe. Estos acontecimientos influyeron en la
elaboracion de un balance critico de la etapa
previa y alertaron a muchos sobre los aspec-
tos perjudiciales de la intensa movilidad so-
cial desencadenada por la expansion y la in-
migracién: crisis moral, materialismo, lujo
desmedido, descreimiento y heterogeneidad
poblacional. Pero en algunos grupos dirigen-
tes esto se asocié con una idea conspirativa de
la realidad que fue cobrando forma al calor de
aquellos acontecimientos politicos. En ellos
despert6 temor la amplia movilizacién politi-
ca de sectores sociales nuevos, muchos de
ellos extranjeros y —mds preocupante aun—,
con direcciones politicas nuevas que hicieron
pensar a esos dirigentes que estaban ante una
situacion que escapaba a su control.

Se fue afirmando entonces una idea defen-
siva de la realidad del pais, para la cual los
grupos diferentes, antes considerados enri-
quecedores de la realidad local, se volvieron
ahora amenazantes de lo propio, y prendi6 el
supuesto de que estas cosas eran resultado de
la heterogeneidad y de la falta de unidad cul-
tural. Progresivamente se consolidé un polo
de opinién que tendid a establecer una nece-
saria correspondencia entre nacién y unidad
cultural. La adopcién de una concepcién cul-
tural homogénea de nacién implicé a la vez
el delineamiento de un modelo cultural unita-
rio y la seleccién de los rasgos que lo integra-
rian. Esos rasgos no se deducian obviamente
de las caracteristicas étnicas y culturales del
pais sino que resultarian de una elaboracién
que selectivamente tomaria unos y desecha-
ria otros, hasta establecer la existencia de una
lengua nacional, una raza nacional, una tradi-
cién y una cultura nacional, etc. Ademads, no
se debfa tratar de una simple enumeracion si-
no que todos ellos debian conformar un con-
junto con integracién y sentido propio, un to-

135



do con espiritu o alma nacional. La postula-
cién de una idea tan monolitica y omnicom-
prensiva de nacién significaba un celo defen-
sivo mucho mayor del todo-nacién y, a la
vez, de cada uno de sus rasgos unidos a éste
indisolublemente.

Estas ideas no se impusieron inmediata-
mente; dieron lugar a muchas polémicas y
discusiones, pero progresivamente ganaron
adherentes a medida que se difundié la con-
viccidén de que asi se procuraba la defensa de
la nacién y se construia un dique de conten-
cion ante las amenazas de invasion extranje-
ra, o bien de fragmentacion interior. Estas
ideas también convencieron porque se impo-
nian con fuerza en el mundo europeo y por el
prestigio de los nuevos modelos de nacién,
como el de Alemania. Su ejemplo sedujo a
muchos, pues en pocos afios pasé de la frag-
mentacion estatal a convertirse en una na-
cion-potencia industrial que disputaba con
Inglaterra el liderazgo mundial. Espectacular
logro alcanzado —se afirmaba— gracias a la
fuerza de su cultura nacional. O bien, porque
estas ideas sedujeron también a quienes en-
contraron atractivas las nuevas modas nacio-
nalistas en boga en Paris, Viena o Madrid.

Fueron apoyadas también por un grupo de
politicos catélicos como Indalecio Gémez y
Marco Avellaneda, firmes sostenedores de la
idea de homogeneidad, y por un grupo de po-
liticos catdlicos de las provincias de Santa Fe
y Entre Rios vinculados con aquellos gobier-
nos provinciales que se sintieron muy direc-
tamente afectados por los sucesos politicos
del Litoral. En los afios centrales de la déca-
da de 1890 defendieron estas ideas en varias
discusiones sobre rasgos nacionales tales co-
mo la lengua nacional, la tradicién patria, el
emplazamiento de los monumentos, los hé-
roes patrios, la educacion, la ciudadania, etc.
Sin embargo, sus intervenciones politicas no
asumieron centralmente la defensa de las pre-
rrogativas catflicas, como en la década de
1880, sino la del conjunto de la nacién.

La progresiva difusién y aceptacién de la
concepciéon homogénea de nacién como un
ideal deseable para la Argentina (mds alld y en
contradiccién con libertades, derechos y ga-
rantias constitucionales) empez6 a operar co-
mo una redefinicién del campo de “lo politi-
co”, el de los principios y las reglas, explicitas
0 1o, que rigen la convivencia, donde encuen-
tran marco interpretativo y simbdlico tanto las
acciones como los discursos de la politica. Es-
tos cambios en el marco referencial crearfan
las ideas favorables, y, con el tiempo, el sen-
tido comtn sobre el que se operaria la instala-
cién de la religién catdlica en una posicién de
predominio.

Paralelamente, en los afios de 1890, la in-
sercién del catolicismo en la sociedad argen-
tina comenzé a ampliarse. Paulatinamente
llegaron sacerdotes y nuevas congregaciones,
se fundaron nuevas escuelas y colegios cat6-
licos y se impulsaron organizaciones dedica-
das a las cuestiones sociales, como los circu-
los de obreros.! Al mismo tiempo, los
catolicos (y la Iglesia) procuraron participar
del creciente movimiento patridtico local.
Las publicaciones catélicas recordaban en las
fechas patrias que los héroes de la indepen-
dencia de la patria habian sido a la vez verda-
deros creyentes. Desde 1893 se iniciaron las
peregrinaciones a Lujan coincidiendo con el
inicio de las peregrinaciones de los estudian-
tes universitarios a los sitios fundacionales de
la patria, como Tucumdn. Esta confluencia
convertiria, con el tiempo, el santuario de Lu-
jén en el centro de un culto nacional.

Finalmente, un tercer momento, se abre en
torno al cambio de siglo, cuando la opinién
politica catdlica aparecié con fuerza en el

10 Néstor T. Auza, Aciertos y fracasos sociales del ca-
tolicismo argentino, Buenos Aires, t. I, 1987; Roberto
Di Stefano y Loris Zanatta, Historia de la Iglesia en la
Argentina. Desde la conquista hasta fines del siglo XX,
Buenos Aires, Grijalbo Mondadori, 2000.

136



Congreso Nacional liderada por el obispo-di-
putado Gregorio Romero y se desplegé des-
de entonces una actividad politica y social
tan rica y variada que escapa a las posibilida-
des de este trabajo caracterizar en todos sus
aspectos. Crecieron las organizaciones de ac-
cién social en todo el pafs y surgieron otras
especificamente politicas, como la Liga De-
mocrdtica Cristiana (1903) y la Unién Caté-
lica (1907). También los centros universita-
rios catdlicos tuvieron activa participacién en
las grandes movilizaciones politicas del cam-
bio de siglos, como la manifestacion contra
los acuerdos de paz con Chile, la unificacién
de la deuda nacional, etc. Desde 1897, las Es-
cuelas Normales catdlicas comenzaron a fun-
cionar bajo el régimen de Incorporacion a la
Ensefianza Oficial; al afio siguiente, el nuevo
ministro de educacién, Osvaldo Magnasco
—cuya labor ministerial fue particularmente
elogiada por las jerarquias eclesidsticas— im-
pulsé la simplificacién de contenidos de los
planes y programas de las escuelas comunes
primarias del Consejo Nacional de Educa-
cion, tachados de “enciclopedistas”. Tam-
bién, inicié la reforma del sistema general de
educacion secundaria, reduciendo drastica-
mente el nimero de las Escuelas Normales
Nacionales (especialmente las de varones) y
de los Colegios Nacionales. Ambos proyec-
tos despertaron el entusiasmo de los catdlicos
—seglin La Voz de la Iglesia—, esperanzados
por las nuevas posibilidades que se les abrian
en el campo educacional.

Parecia llegar con mds fuerza la influencia
de la corriente impulsada por Leén XIII,
quien llamé a los sectores dirigentes catdli-
cos a asumir sus responsabilidades con la so-
ciedad y en particular con los pobres. Tam-
bién, a asumir una actitud mas decidida en
defensa de los valores catdlicos y en contra
de las nocivas ideas del siglo, en particular
del liberalismo, pues la Iglesia era atacada
por “las leyes civiles, por la prensa, por la en-
seflanza, por la conferencia [...]. La hora del

combate ha sonado para todos y ninguno
puede permanecer indiferente”.!! Los temas
no eran nuevos —eran las ideas de Pio IX- pe-
ro en la Argentina resonaban con mas fuerza
que nunca.

Estas ideas y las aspiraciones de los catd-
licos encontraron ahora una nueva predispo-
sicién en importantes grupos dirigentes loca-
les convencidos de la necesidad politica de
consolidar la unién interior mediante la ce-
rrada defensa de la unidad cultural de la na-
cién. La religién catdlica podia sumarse al
conjunto de rasgos propios ya delineados —la
tradicién patria, la lengua nacional, la raza
nacional- e integrar indisolublemente la cul-
tura nacional abriendo el camino para su reu-
bicacién en el panorama politico nacional.

Estas ideas expuso en el Congreso Nacio-
nal el obispo diputado Gregorio Romero, una
de las figuras mds importantes del fuerte mo-
vimiento de opinion catélica. Buscé colocar
a la Iglesia catdlica en una posicién de pree-
minencia para imponer sus criterios al con-
junto de la sociedad, revertir aspectos centra-
les del espacio publico laico consolidado por
las leyes laicas de la década de 1880 y rein-
terpretar algunos principios constitucionales.
En 1900 los obispos llevaron adelante una
campafia para obtener una reglamentacién
mds ventajosa de la ley de educacion laica
(1420) a fin de insertar la ensefianza de la re-
ligién en las escuelas ptiblicas. Lograron no
el simple uso privado de los espacios escola-
res fuera de horario escolar, sino la apertura
oficial de las escuelas con sus directores al
frente de las mismas durante las clases de re-
ligion. Como habian sefialado las jerarquias
eclesidsticas solicitantes, les era imprescindi-
ble la presencia de las autoridades escolares
para garantizar la disciplina escolar y la con-

11 “Editorial”, La Buena Lectura (Parroquia de La Mer-
ced), Ao xXiI, N° 12, 17 de noviembre de 1900; “Mo-
mentos de lucha”, La Buena Lectura (Parroquia de La
Merced), Afio XXII, N° 53, 31 de agosto de 1901.

137



currencia de los nifios.!? En 1901, el obispo di-
putado Romero propuso negar los subsidios a
las Escuelas Evangelistas Argentinas, pues
consideraba que las actividades del pastor me-
todista William C. Morris y sus escuelas pro-
movian el culto protestante y eran, por ello,
anticonstitucionales.!> Afirmaba Romero que
la Constitucion habia establecido el catdlico
como Unico culto oficial y los subsidios del
Estado no podian, en consecuencia, aportarse
al sostén de otros cultos. No obstante, se vio
en la necesidad de recurrir a otro argumento
mds efectivo para inclinar la opinién de los di-
putados: el de la defensa de la nacién. “Las es-
cuelas evangélicas no deben ser subsidiadas
—afirmé— porque son contrarias al sentimiento
nacional.” Son invasoras y contra esto (el pro-
testantismo anglosajén) ya se levant6 en el pa-
sado “la protesta de sangre de la Reconquista”.

En 1902, Gregorio Romero reiterd los ar-
gumentos con mayor éxito en la discusién so-
bre el proyecto de divorcio vincular y se im-
puso sobre un asunto civil el criterio moral de
la Iglesia, que claramente cercenaba dere-
chos civiles existentes. Respaldada por el
conjunto de los obispos del pais, predomind
en el Congreso la postura defendida por el
obispo diputado, quien negd al Poder Legis-
lativo la facultad de legislar sobre el divorcio
vincular, en realidad, un correlato del matri-
monio civil sancionado por esa misma insti-
tucién en 1888.!% También en esta ocasion el
argumento catdlico se sustentd en la defensa
de la nacién. La trasparencia del movimiento
mostraba como, al proponerse como rasgo de

12 La Buena Lectura (Parroquia de La Merced), “La en-
seflanza religiosa en las escuelas. Importante nota del
Sr. Vicario Capitular”, Afio XX1, N° 34, 21 de abril de
1900; “La instruccion religiosa en las escuelas”, La
Buena Lectura (Parroquia de La Merced), Afio XXI, N°
36,5 de mayo de 1900.

13 Congreso Nacional, Cdmara de Diputados, Diario
de Sesiones, 1901, t. 2, 30 de diciembre de 1901, pp.
754-765.

14 Ibid., 13 al 25 de agosto de 1902.

la cultura nacional, la religion catdlica se in-
sertaba indisolublemente en la idea de na-
cién. El diputado catdlico Padilla afirmé que
el divorcio era una institucion extrafa a la na-
cion y contraria a las tendencias del pueblo.
Las leyes —sostuvo— debian responder a las
costumbres y a las tradiciones propias y no a
principios universales, los que —en su opi-
nién— no tenian validez. La labor legislativa
debia ofrecer “las tendencias propias al pue-
blo urbano cosmopolita”. Esta postura triun-
6 aun cuando en el Congreso se advirtié que
el rechazo de la ley de divorcio implicaba
“avances doctrinarios de la iglesia contra el
poder civil, contra la soberania de la nacién
argentina y de sus poderes publicos para le-
gislar en todos los asuntos que afectan al pue-
blo, a la familia, a las instituciones”.!’

Esta insercion de la religion catdlica en el
alma nacional fue proclamada en los afios si-
guientes tanto por las jerarquias como por
los catdlicos “laicos”. Asi lo afirmd, hacia
1908, el escritor catolico Manuel Galvez en
procura de una “unidad espiritual” perdida
en el pais, pues las otras religiones habian
introducido un germen de disgregacion espi-
ritual. Instituciones como el Ejército de Sal-
vacién y las Escuelas Evangélicas atentan
contra la nacién: “el protestantismo signifi-
caria para la republica su completa desnacio-
nalizacién. La religién como el idioma, es
uno de los fundamentos esenciales en que re-
side la nacionalidad”. Contra estos riesgos
“la mejor medida de policia espiritual seria
expulsar del pais a todos los apéstoles de las
religiones extranjeras [...]”.'® Finalmente,
una misma unién entre religién catélica y
patria proclam6 monsefior Miguel de Andrea
en 1910. La famosa Oracién Patridtica resu-
mia estas ideas en su proclamacién oficial de

15 1bid.
16 Manuel Gélvez, El diario de Gabriel Quiroga, Bue-
nos Aires, Arnoldo Moen y Hnos Eds., 1910, pp. 67-68.

138



la estrecha unién entre “Dios y Patria” y ad-
vertia a los sectores dirigentes que en esa
unién descansaba todo el orden social de la
nacién.!” Esta unién formaba la nacién: en la
Argentina “nuestra alma nacional [estd] tan

17 “Oracién Patridtica de accién de gracias por el éxito
de las fiestas del Centenario”, pronunciada en la Cate-
dral de Buenos Aires por monsefior Miguel De Andrea
el 2 de julio de 1910. Publicacién ordenada por la Co-
misién Nacional del Centenario, Buenos Aires, Alfa y
Omega, 1910; en Tulio Halperin Donghi, Vida y muer-
te de la Repiiblica verdadera (1910-1930), Buenos Ai-
res, BPA, Ariel Historia, 1999.

compenetrada de nuestra religién” que ésta
es parte indisoluble de la nacién.

Como conclusion, se puede advertir que
para el establecimiento de una indisoluble re-
lacion entre religion y nacién no bastd la as-
piracién ni el mero discurso de los catdlicos.
Requirié la existencia de condiciones pre-
vias; tanto la existencia de una idea cerrada y
defensiva de la realidad asociada con una
concepcidn cultural de la nacién, celosa de
sus rasgos, como también una relativamente
amplia aceptacién de estas ideas en los gru-
pos dirigentes y en vastos sectores populares
de la Argentina. O

139



La relacion entre los Circulos de
Obreros y los sectores patronales en las
dos primeras décadas del siglo Xx

Maria Ester Rapalo

Los Circulos de Obreros catdlicos han tenido
una vinculacién estrecha con los sectores pa-
tronales por su misma forma constitutiva, pe-
ro lo que me interesa analizar es la actuacién
que desplegaron durante los periodos de in-
tensos conflictos laborales en estrecha alian-
za con sectores patronales, fueran éstos catd-
licos o no.

Me he detenido en esta relacion especifica
durante las dos primeras décadas del siglo
para comprender algunos aspectos de la gran
organizacion patronal que se cred en 1918,
durante el gobierno de Hipdlito Yrigoyen,
Ilamada Asociacién del Trabajo (AT). Esta or-
ganizacion patronal, algunos de cuyos direc-
tivos provenian de la militancia catdlica, es-
tuvo muy vinculada con los Circulos y con
organizaciones, llamadas “sindicatos”, ads-
criptas a ellos. También en ese periodo en-
contré intervenciones de los Circulos relacio-
nadas con otras empresas que no figuraron en
calidad de miembros de la Asociacién del
Trabajo, como la inglesa Unién Telefonica
(UT), que resultan muy interesantes para cali-
brar los comportamientos de ambos actores.

Los Circulos de Obreros Catdlicos, crea-
dos en Francia por el conde de Mun en la dé-
cada de 1870, fueron una iniciativa del cato-
licismo social enmarcada en principios
antiliberales y pro corporativistas. La inicia-
tiva, como otras del catolicismo social, fue

Universidad de Buenos Aires

retomada por la enciclica Rerum Novarum de
1891. Al igual que en otros paises, los Circu-
los creados en la Argentina por el sacerdote
alemdn Federico Grote en 1892 tuvieron una
composicién mixta: patrones y obreros, de-
nominados respectivamente “socios protecto-
res” y “socios activos”. Los primeros opera-
ban como tutores y benefactores, puesto que
debian orientar las conductas de los obreros
mediante el adoctrinamiento religioso y apor-
tar al sostenimiento material de los Circulos.
La concepcidn paternalista expresaba, enton-
ces, una caridad interesada pero moderniza-
da.! La estructura de autoridad se correspon-
dia con esas jerarquias sociales, pero una
cuestion que, como veremos, resulta confusa
en la Argentina es quiénes ejercian el control,
ya que la autoridad era compartida por laicos
y eclesidsticos.? El director espiritual era un

I El padre Grote expresaba asf los objetivos de los cir-
culos: “Estas asociaciones se fundan en la Republica
Argentina, con el fin de defender y promover el bienes-
tar espiritual y material de la clase obrera, en marcada
oposicion a la funesta propaganda del socialismo y de
la impiedad, que mediante promesas engafiosas de efi-
mera felicidad, llevan al obrero a su ruina temporal
eterna, y acarrean a toda la sociedad males incurables”.
2 Sobre la estructura verticalista y jerdrquica de los Circu-
los no caben dudas. Por ejemplo, cuando en 1917 la
Junta Central ordena a los presidentes de los Circulos
que enviaran los nombres de los asociados en vista a la
creacion de gremios, finalizan diciendo que “todos los

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 141-153.



eclesidstico, pero el presidente de la Junta de
Gobierno, compuesta por seis dirigentes, era
un laico.’ En la Argentina, estas asociacio-
nes, cuyo fundador eludi6 designarlas con el
calificativo de “catdlico”, pensaron el esta-
blecimiento de socorros mutuos como un me-
dio para “atraer” a los trabajadores y, segiin
afirmaba La Voz de la Iglesia, “inducirlos”
por ese medio a cumplir con sus principales
deberes.* Paralelamente a su accién propa-
gandistica y organizativa encaminada a con-
trarrestar la influencia socialista, los Circulos
propiciaron dos lineas de intervencién estatal
con el objetivo de garantizar la estabilidad
del orden social: por un lado una politica pre-
ventiva mediante una limitada legislacion
protectora del trabajo y, por otro lado, una
politica represiva propia de una concepcién
policiaca de la cuestién social.’

gremios quedardn sometidos a las decisiones y resolu-
ciones de la Junta Central”.
3 Para la comparacién con el caso espafiol, donde la
preeminencia patronal y laica era notoria, véase Guy
Hermet, Los catolicos en la Espaiia Franquista,t.1: Los
actores del juego politico, Madrid, Centro de Estudios
Socioldégicos/Siglo XXI de Espaiia, 1985. Para la carac-
terizacion de los Circulos en general, véase Juan Marfa
Laboa, El integrismo, Madrid, Narcea, 1985, y Giorgio
Candeloro, Il movimento cattolico in Italia, Roma, Edi-
tori Riuniti, 1961
4 El periédico La voz de la Iglesia, €l 15 de marzo de
1893, sugeria la estrategia a seguir:
Es necesario valerse de las mismas armas de los enemigos,
es necesario atraer al obrero con los mismos medios que
emplean los malos para separarlo de Dios. [...] De ahi la ne-
cesidad de establecer esa especie de asociacién de socorros
mutuos para auxiliar a la clase menesterosa en sus necesi-
dades y por ese medio inducirla al cumplimiento de sus
principales deberes.

El padre Grote describe esta misma estrategia en una
carta a su superior del 5 de mayo de 1894: “Nosotros
obedecemos al ‘sistema masénico’, lo que hasta este
momento nos obtuvo los mejores resultados. Atraemos
al obrero mediante muchas ventajas materiales y cuan-
do lo tenemos, entonces lo trabajamos bajo todos los as-
pectos, para encaminarlos hacia una vida cristiana”.
Reitera la exposicion de la misma estrategia en la carta
del 17 de enero de 1910.

3 Héctor Recalde, La iglesia y la cuestion social (1874-
1910), Buenos Aires, CEAL, 1985. En apoyo de los pro-
yectos de legislacion social, las Actas de la Junta Cen-

A fines del siglo XIX surgié en Europa una
polémica dentro del catolicismo social entre
los partidarios de los Circulos y los partida-
rios de organizaciones obreras independien-
tes de los sectores patronales, es decir, sindi-
catos. Ambas tdcticas estaban contempladas
en la Rerum Novarum y al primer tipo de or-
ganizacion se inclinaron los sectores més con-
servadores. En la Argentina se dio un fenéme-
no cuyo grado de originalidad no se conoce,
pero que mezclé ambas ticticas dado que la
lucha contra el socialismo y el anarquismo se
manifesté fundamentalmente en la ofensiva
contra las organizaciones sindicales obreras.
En efecto, los “sindicatos catdlicos” mas im-
portantes surgieron a partir del personal soli-
citado por las empresas a los Circulos para
sustituir a trabajadores en huelga o a poten-
ciales huelguistas. Desde la Iglesia se los de-
nominé indistintamente “sociedades”, “gre-
mios” o “sindicatos”, mientras que desde las
sociedades obreras de resistencia se los ca-
racterizé como “amarillos”, al igual que lo
hicieron miembros de los mismos Circulos,
como Alejandro Bunge.

Pese a lo que sostiene la historiografia mds
difundida, que tiende a sefalar diferencias
notorias entre las experiencias del primer pe-
riodo, bajo el liderazgo del padre Grote, y las
del segundo periodo, bajo la direccién espiri-
tual de monsefior De Andrea a partir de 1912,
yo encuentro que hay una linea de continui-
dad, y ello se hace visible cuando se indagan
fuentes eclesidsticas como las actas de reu-
niones de la Junta Central de los Circulos.
Ahora bien, durante los conflictos laborales
se produjeron encuentros entre Circulos y pa-
trones que detallaré mas adelante. Mi hipéte-
sis al respecto es que dado que ambos tenian

tral de los Circulos de Obreros registran en 1904 una

entrevista con Joaquin V. Gonzélez y la organizacién de
una marcha que finalmente fue suspendida. Bajo la di-
reccién posterior de monsefior De Andrea se manifesté
el mismo interés por la legislacién social.

142



un comun enemigo en los anarquistas, los so-
cialistas y las sociedades de resistencia (o
sindicatos), y que se proponian preservar el
orden social y el principio de autoridad, sus
intereses confluyeron. Pero en la medida en
que tanto patrones como Circulos tuvieron
otros intereses que no resultaron convergen-
tes, el encuentro original soli6 derivar en si-
tuaciones conflictivas.

Durante el periodo que estamos abordan-
do, las sociedades obreras no tenian recono-
cimiento legal y tampoco habia leyes que re-
glamentaran con respecto el despido de los
trabajadores. El reconocimiento de los sindi-
catos, de las reivindicaciones obreras y de la
estabilidad en el empleo estaba sujeto a la vo-
luntad patronal. Ante la resistencia de los pa-
trones a reconocer el derecho de asociacion
cuando lo ejercian los trabajadores y a otor-
gar las mejoras reclamadas, la herramienta
clésica con la que contaban los obreros era la
huelga, un recurso utilizado tanto para obli-
garlos a reconocer sus sociedades y a nego-
ciar, como a sostener los acuerdos pactados.

El lema fundamental que articul6 la actua-
cién comtn de organizaciones patronales y
de los Circulos ante las organizaciones obre-
ras y las huelgas fue la defensa de la “liber-
tad de trabajo”. Para ambos, el principio se
traducia de dos formas interrelacionadas: por
un lado, como “libertad para contratar y des-
pedir”; por otro, como “derecho” a que el Es-
tado garantizara, mediante el uso de la fuerza
publica, la protecciéon de los trabajadores
contratados para reemplazar a los huelguis-
tas. Invocando este principio, los Circulos
comenzaron a colaborar con los patrones a
comienzos del siglo, cuando se agudizaron
los conflictos laborales en las actividades
neurdlgicas del modelo agroexportador, las
maritimas, portuarias y ferroviarias, tanto en
Buenos Aires como en los principales puertos
del interior.

En efecto, en 1901, en el marco de una
huelga de estibadores en el puerto de Rosa-

rio, el diario catdlico El Pueblo, también fun-
dado por el padre Grote como 6rgano de los
Circulos, inform6 que los patrones de embar-
caderos, los ferrocarriles, exportadores y
agentes maritimos habian declarado en un
manifiesto que “no reconocen a la sociedad
de resistencia, negdndose a tratar con los
obreros en huelga, y reservdndose la libertad
de aceptar o despedir a los obreros segun su
agrado, y determinar por si condiciones de
trabajo [...]”. La misma fuente catdlica soste-
nfa a continuacién que “a pedido de los pa-
trones reunidos, el Circulo de Obreros envié
esta mafana 350 obreros, aumentandose du-
rante el dia hasta 500. Un escuadrén de segu-
ridad protegia a estos trabajadores”.

En noviembre de 1902, los cargadores y
estibadores del puerto de Buenos Aires inicia-
ron una huelga contra las duras condiciones
de explotacion, que inclufan largas jornadas
de trabajo y la carga de bolsas que llegaban a
pesar hasta 120 kilos. En consecuencia, de-
mandaban un aumento del jornal a cuatro pe-
sos, una jornada de trabajo de ocho horas y la
reduccién de los kilos de carga de 120 o 100
a 70. Segun afirmo el padre Alfredo Sdnchez
Gamarra en la biografia de Grote, nuevamen-
te se solicitaron a la Junta Central los servi-
cios de los Circulos con el fin de “hacer abor-
tar” la huelga. Pero en esta oportunidad, la
Junta accedi6 a la solicitud y exigi6 “cuatro
pesos de jornal y jornadas de diez horas
mientras durara la huelga; y tres pesos de sa-
lario y preferencia en la admisidén al trabajo
para los obreros de los Circulos después de
solucionado el conflicto”.” La novedad de es-

6 Diario El Pueblo, 10 de diciembre de 1901. Cf. H. Re-
calde, op. cit., pp. 81-82 y “Los centros catdlicos y las
sociedades de resistencia” en: La organizacion obrera,
noviembre de 1901. Cf. Isaac Oved, op. cit., p. 181.

7 Sénchez Gamarra y R. P. Alfredo Sdnchez Gamarra
C.S.SR., Vida del Padre Grote. El apostol de los traba-
Jjadores, Buenos Aires, Edicion de la Federacion de Cir-
culos Catdlicos de Obreros, 1997, pp. 261-262. Véase
también H. Recalde, op. cit., p. 82.

143



ta segunda intervencion —la exigencia de au-
mentos de salarios y, fundamentalmente, de
la posibilidad de que ese personal permane-
ciera contratado— anticipaba ya las razones
que llevarian al conflicto.

A mediados de 1903, pese a que los patro-
nes dieron escaso cumplimiento a esas exi-
gencias, se sellaron relaciones mds orgénicas
entre los Circulos y los patrones. En este ca-
so se traté de los empleadores reunidos en el
Centro de Navegacién, cuyos fundadores,
Nicolds Mihanovich y Pedro Christophersen,
se destacarian ademds como iniciadores de las
sucesivas organizaciones patronales que se
verdn mds adelante. El interlocutor fue el se-
cretario del Centro, el doctor Ernesto Frias.
Segin consta en el Acta de Reuniones de la
Junta Central de los Circulos del 18 de junio
de 1903, “El Reverendo Padre Grote da cuen-
ta que en cardcter privado le ha sido propues-
to por la Asociacion Centro de Navegacion el
sustituir paulatinamente los obreros actuales
que trabajan en el puerto por otros que perte-
nezcan a los Circulos”.

A partir de ese momento, comenzd a perfi-
larse la organizacion del “gremio”, que a fi-
nes de 1903 se llamarfa Sociedad Argentina
de Obreros del Puerto y serfa encomendado a
la Liga Democritica Cristiana, también crea-
da por el padre Grote.® En esa oportunidad,
las exigencias de Grote fueron aun mayores:
los patrones debian solventar los servicios
médicos que ofrecerian los Circulos cercanos
al puerto. Esta exigencia era complementaria
de las tareas propagandisticas que realizarian
estos Circulos para atraer a los trabajadores.’”
En esa campafia de reclutamiento, el “gre-
mio” y el Circulo contaron con la inestimable
colaboracion de la Agencia de Trabajo, el re-
sultado de otra iniciativa simultdnea de Grote,

8 En un primer momento se denominé “Patronato de
obreros del puerto”. Actas de la Junta de Gobierno.

9 Acta de Reuniones de la Junta Central de Gobierno de
los Circulos de Obreros, 21 de junio de 1903.

en cuyo sostenimiento colaboraban el Centro
de Navegacion y otros “sefiores socios protec-
tores”.19 A su vez, la creacién del sindicato
portuario y de la Agencia de Trabajo obligé a
modificar el reglamento original de los Circu-
los de manera tal que la posibilidad de em-
plearse por medio de los Circulos excediera a
la de sus socios y familiares, y se ampliara a
todos aquellos que solicitaran ingresar.!!
Como estaba previsto, la Sociedad Argen-
tina apel6 a la colaboracién del Circulo de
Obreros de San Telmo, del que era directivo
el demdcrata cristiano Liborio Vaudagnotto,
y desde alli se inicié una intensa campaia en
favor del reclutamiento, que inclufa confe-
rencias y festivales. El 16 de septiembre de
1903 comenzé la huelga; se inicid, precisa-
mente, porque los enviados de los Circulos
debilitaban la posibilidad de que la sociedad
de resistencia portuaria ejerciera un impor-
tante control sobre la contratacién y los des-
pidos de los estibadores. Una vez comenzada
la huelga, apoydndose en la capacidad de re-
clutamiento de la Sociedad Argentina y en la
ayuda del gobierno para traer 1.200 obreros
de Corrientes, los navieros y los contratistas
comenzaron a sustituir a los huelguistas. A
comienzos de febrero de 1904, cuando ya se
divisaba que la huelga seria derrotada, el pa-
dre Grote aprovechd para incorporar una
nueva exigencia: que “los contratistas estiba-
dores quedasen obligados a ocupar en el 60%
de las tareas del puerto a obreros afiliados a

10 La Junta Central decide expandir los servicios ofre-
cidos por la agencia a “compaiiias de tranvias, Ferro-
carriles, establecimientos industriales, etc.”, asi como
“a todas las personas distinguidas y de posicién so-
cial” y dar a conocer su funcién mediante campaiias,
que implicaron el envio de mds de 20.000 circulares.
A partir de este momento la agencia, luego llamada
Bolsa de Trabajo, se constituye en una institucion es-
table de los Circulos. Acta de la Junta Central, 10 de
noviembre de 1903.

' La condicién para estos ultimos era que abonaran 50
centavos cada vez que fueran empleados y demostra-
ran haber sostenido buenas conductas en trabajos an-
teriores.

144



la Sociedad Argentina”.'? Esta pretension del
sacerdote ponia coto a la “libertad de contra-
tacion y de despidos” invocada por los capi-
talistas, quienes, por esa razén, accedieron
con reservas al pedido de Grote y firmaron
un acuerdo que estipulaba:

Que sin menoscabo de esa libertad de tra-
bajo, el Centro interpondrd toda su in-
fluencia para que los contratistas sigan
empleando en los trabajos de estiba a los
obreros que nos han acompafiado en los
momentos dificiles, lo que es un acto de
justicia, sin perjuicio de la libertad de los
contratistas de despedir al obrero que no
cumpla con su deber o no sea apto para el
trabajo o cuando no lo necesite, pero no
como imposicién de ningtn centro de re-
sistencia.!3

Segtin puede observarse a partir de esta cita,
el Centro de Navegacion seguia reafirmando
la autoridad patronal sobre la contratacién y
los despidos. Ademads, la respuesta pone en
evidencia el interés propio de las patronales
por el valor de la experiencia y la capacita-
cion de los trabajadores, interés que podria
llevarlos a desprenderse de los obreros sumi-
nistrados por los Circulos. Ya se distinguen
claramente los intereses contradictorios entre
Circulos y patrones. Los unia el propdsito de
terminar con las organizaciones obreras de
resistencia, pero mientras los patrones pare-
cian circunscribirse a ese unico objetivo, des-
de el espacio eclesidstico se percibian otros
dos: la ampliacién de la base de sustentacién
de la Iglesia mediante su insercién en las fi-
las obreras y la inclusion de précticas asisten-
ciales preventivas y mejoras salariales. Asi,

12 Sanchez Gamarra, op. cit., p. 275; laacov Oved, El
anarquismo 'y el movimiento obrero en Argentina, Mé-
xico, Siglo XXI, p. 329.

13 Andrés Pont Llodré, “Los estibadores del puerto y la
Liga Democrdtica Cristiana”. Cf. Néstor Auza, op. cit.,
t. 11, p. 248.

de acuerdo con las palabras del mismo Gro-
te, combatiendo “la funesta propaganda del
socialismo y de la impiedad”, se podia defen-
der el mantenimiento del orden social y, si-
multdneamente, detener el progresivo avance
del descreimiento, hecho que ponia un limite
a la reproduccién y expansién de la Iglesia
Catolica.'*

Ahora bien, a lo largo de 1904 la Sociedad
Argentina sufrié, al menos, dos reveses. Por
un lado fue perdiendo adeptos, ya que parte
de sus miembros se incorporaron a la socie-
dad de resistencia.!® Por el otro, el Centro de
Navegacion no logro sostener el compromiso
de contratacion estipulado, y prefirié recurrir
a la idoneidad y la experiencia de los miem-
bros de la sociedad de resistencia, frente a la
inexperiencia de los reclutados por la organi-
zacion catélica.'® Este proceder es un indicio
de que el encuentro de intereses entre secto-
res eclesidsticos y patronales comenzaba a
resultar problemdtico para estos dltimos. De
hecho, dentro de las filas patronales ya co-
menzaban a perfilarse los lineamientos gene-
rales de un proceso de construccion de insti-

14 De manera més directa, monsefior Duprat, refiriéndo-
se al rol de los Circulos, sostenia en 1908: “Sefiores: el
pais no sera catdlico, si dejan de ser catdlicas las masas
populares. Le toca al elemento catdlico laico ejercer ese
apostolado [...]”, citado por H. Recalde, op. cit., p. 59.
15 Isaac Oved, op. cit., p. 330.

16 Néstor Auza sostiene que es inexplicable el incumpli-
miento del compromiso, y mas aun que empresarios de
reconocida trayectoria catdlica prefirieran pactar con
las sociedades de resistencia. Véase Nestor Auza, t. 1:
Aciertos y Fracasos sociales del catolicismo argentino.
Grote y la estrategia social, Buenos Aires, Editorial
Docencia/Ediciones Don Bosco/Editorial Guadalupe,
1987, p. 259.

Como muchas veces lo hicieron saber los empresa-
rios, los anarquistas resaltaron en varias ocasiones la
falta de idoneidad de los miembros de la Sociedad Ar-
gentina. Asf caracterizaban a esta Sociedad en una nota
de La Protesta del 5 de noviembre de 1904: “organiza-
dos por los patrones, bendecidos por los curas, os atre-
véis, pérfidos y canallas, a agregar al nombre de vues-
tro centro ‘obreros del puerto’ cuando una buena parte
de vuestros socios nunca han trabajado en el oficio y
apenas puede distinguir un buque de una locomotora”.

145



tuciones propias que, iniciado a fines de
1904, se profundizaria al afio siguiente. En
efecto, en ese lapso —y luego de la derrota in-
fligida a los trabajadores portuarios—, en un
contexto de alza de la movilizacién obrera
que excedia significativamente los limites de
las actividades portuarias, aparecieron los
primeros intentos de las patronales para unir-
se con el fin de “restituir” una autoridad que
consideraban amenazada. Asimismo, debe
destacarse que en esos emprendimientos pa-
tronales subyacia la intencién de avanzar en
la organizacion propiamente patronal toman-
do elementos de la matriz catdlica social.

El primero de esos intentos patronales fue
la Unién General, una iniciativa del Centro de
Navegacién, gestionada por su secretario, el
mismo doctor Frias que habia intervenido en
la creacién del gremio portuario catélico. El
Centro de Navegacién convocd a represen-
tantes de exportadores, barraqueros, agentes
maritimos, ferrocarriles, tranvias, frigorificos
y duefios de fabricas y talleres. En la caracte-
rizacién de la coyuntura, el Centro destac6
tres coordenadas. Por un lado, se sostenia que
el auxilio de la autoridad estatal “viene casi
siempre tarde y nada o poco remedia”. Por
otro lado, se conjeturaba que vendrian nuevas
huelgas en las que “los patrones llevarian la
parte mds desfavorable”. Por dltimo, se con-
clufa que las dos primeras coordenadas po-
drian llevar al “derrumbe de la autoridad pa-
tronal”. Las estrategias defensivas disefiadas
contemplaban fines represivos y persuasivos.
Se manifestaba una preocupacién por lo “so-
cial” con el fin de disminuir el descontento:
sostenian que proyectaban la fundacién de ba-
rrios obreros y la construccion de escuelas, y
también contemplaban la formacién de aso-
ciaciones obreras “para aquellos que deseen
trabajar en armonia con los patrones”.!” En

17 “Trabajadores y capitalistas”, La Protesta, 7 de ene-
ro de 1905.

paralelo a ello, disefiaron una Bolsa de Tra-
bajo con la funcién de suministrar trabajado-
res de confianza, incluso trayéndolos ‘“de
otros pafses cuando las necesidades lo re-
quieran”, en obvia alusién a situaciones de
huelga.'® La Bolsa contemplaba ademds el
otorgamiento de “socorro” a esos trabajado-
res. El proyecto se completaba con una pro-
puesta que estaba implicita en el fundamento
de la Unién General: la creacién de una “po-
licfa propia” para la “vigilancia de los ele-
mentos que consideren perniciosos”.

Estas iniciativas patronales de principios
de 1905, en las que se encuentra la matriz que
reproducird la Asociacién del Trabajo 13 afios
mds tarde, no parecen haber pasado de tenta-
tivas, ya que rdpidamente se pierde su rastro.
Sin embargo, manteniendo los principales ob-
jetivos, el Centro de Navegacién cred una or-
ganizacion que respondia a la esencial intran-
sigencia de los patrones vinculados con el
transporte y con las exportaciones: la Socie-
dad Protectora del Trabajo Libre (SPTL), una
sociedad llamada a perdurar y a ganar cele-
bridad como fuente de conflictos y hechos de
violencia.

Los organizadores habian convocado al
padre Grote para que los asesorara en esta
nueva creacion, en un intento de aprovechar
su experiencia previa, pero el sacerdote re-
chazé colaborar al percibir en esta operacion
una fuerte competencia para la Sociedad Ar-
gentina. En cambio, volvié a insistir ante los
empleadores en su solucién: que para termi-
nar con las huelgas cumplieran con el com-
promiso de contratar a los trabajadores de la
Sociedad Argentina ddndoles al menos el
60% del trabajo disponible en la carga y des-
carga.!” Los patrones desestimaron dicha re-
comendacién y consolidaron a La Protectora.

18 “Trabajadores y capitalistas”, La Protesta, 8 de ene-
ro de 1905.
19 Sénchez Gamarra, op. cit., pp. 274-275.

146



La competencia que ella implicaba en el ejer-
cicio de tareas y objetivos similares darfa lu-
gar a que la Sociedad Argentina se incorpora-
ra al movimiento huelguistico que se inicid
en octubre de 1905 y firmara, junto a la So-
ciedad de Resistencia portuaria, un pliego de
condiciones que exigia que los patrones re-
nunciaran a la Sociedad Protectora. En efec-
to, el articulo 5° estipulaba lo siguiente: “To-
do trabajo que pertenezca a la jurisdicciéon de
la ribera serd manipulado por el personal del
gremio asociado en las sociedades obreras de
estibadores, no considerando como tal a la
Unién Protectora del Trabajo Libre, que es
una empresa capitalista” .20

Pero esta coyuntural “unidad de accién”
resulté inutil. Si bien Grote manifesté publi-
camente que la incorporacién a la huelga no
implicaba solidaridad con socialistas y anar-
quistas, y simultdneamente intentd negociar
de manera independiente con la patronal, la
Sociedad Argentina resulté victima de la li-
bertad de trabajo. La voluntad patronal la
desplaz6 de sus preferencias por una organi-
zacién con mayores alcances, que también
ofrecia socorros médicos y sujeta directa-
mente a ella, es decir, sin ninguna mediacién
que limitara la libertad y autoridad de los em-
pleadores. Asi lo reconoci6 la Sociedad Ar-
gentina cuando intentd reactivarse durante
una nueva huelga portuaria en 1911: atribu-
yeron la debilidad de los afios anteriores “a la
confabulacién de las sectas anarquistas y a
las calumniosas inventivas de la sociedad lla-
mada Trabajo Libre” 2!

El ciclo econémico recesivo que habia co-
menzado en 1913 aumenté considerable-
mente tanto la desocupacién como el costo
de vida. En 1918, este dltimo habia aumen-

20 “Las huelgas”, El Pueblo, 5 de octubre de 1905.
21 Néstor Auza, t. 2: Aciertos y Fracasos Sociales del
Catolicismo Argentino. Mons. De Andrea, realizaciones
y conflictos, Buenos Aires, Editorial Docencia/Edicio-
nes Don Bosco/Editorial Guadalupe, 1987, p. 128.

tado el 65% respecto a 1914, generando una
notable disminucién de los salarios reales.??
En 1917, cuando comenzd la reactivacion de
las exportaciones y aument6 la demanda de
mano de obra, el malestar obrero se tradujo
en la consolidacion de los grandes sindicatos
vinculados a la exportacién y en el comien-
zo de importantes huelgas que afectarian las
tareas del puerto, los ferrocarriles y los fri-
gorificos. Estas primeras huelgas fueron el
inicio del relevante ciclo conflictivo que se
extenderia hasta 1922. En cuanto al 4mbito
politico, la llegada al poder del presidente
Yrigoyen en 1916 inauguré una etapa de
cierta neutralidad con respecto a los conflic-
tos laborales; el Ejecutivo asumi6 funciones
de arbitraje y limit6 el apoyo colateral que la
fuerza ptiblica habia brindado en los afios
anteriores a los propietarios.

Como consecuencia de esta nueva correla-
cion de fuerzas sociales, a mediados de 1918
importantes sectores patronales crearon la
Asociacién del Trabajo que, con un discurso
similar al proyecto anterior de la Unién Ge-
neral, era una expansion de la SPTL. El obje-
tivo principal era aplicar los métodos de ésta,
corregidos y ampliados, a un campo mds vas-
to que el trabajo de los puertos. Los principa-
les servicios que esta organizacién ofrecia a
todo tipo de empleadores eran especialmente
el suministro de rompehuelgas y guardias ar-
mados, que se completaban con otros servi-
cios “de policia”. Los argumentos principales
que justificaban esta nueva asociacién patro-
nal eran el crecimiento de la movilizacién
obrera y la escasa colaboracion que prestaba
el gobierno a sus demandas de represion.

También en ese momento se produjo la
reactivacion de los Circulos y sus extensio-
nes: la Bolsa de Trabajo y los “gremios” o
“sindicatos”, ahora reunidos en la Federacion

22 David Rock, El radicalismo argentino, 1890-1930,
Buenos Aires, Amorrortu, 1977, p. 120.

147



—luego llamada Confederacién— Profesional
Argentina (FPA o CPA). El director espiritual
de los Circulos era monsefior De Andrea,
mientras que la presidencia de la Junta de
Gobierno la ejercia el sefior Lorenzo Anadén,
tipico representante del sector patronal incor-
porado a los Circulos. No es posible detener-
se en el andlisis del poder y del perfil de Ana-
dén, pero basta decir que por esos afios fue
vicepresidente de la poderosa empresa La
Forestal, miembro de la Asociacion del Tra-
bajo y, en 1919, miembro de la organizacién
parapolicial Liga Patridtica y presidente de la
nueva instituciéon eclesidstica destinada a
centralizar las actividades catdlicas, la Union
Popular Catélica Argentina (UPCA). Presen-
cias como éstas entre las mdximas autorida-
des de los Circulos son un indicador de que
las decisiones de los mismos no pueden atri-
buirse s6lo a su “director espiritual”.

En 1917, la FPA dej6 sentada publicamen-
te su opinién sobre los conflictos sociales.
Declar6 que “las huelgas existentes no son ni
justas, ni legitimas, ni necesarias” y, tal vez
temiendo que sus bases fueran ‘“contagia-
das”, concluia: “en nombre de la libertad de
trabajo decimos a nuestros obreros que no se
dejen intimidar”. Durante la huelga de los fri-
gorificos de fines de ese afio, los Circulos re-
clutaron 500 trabajadores para los frigorifi-
cos La Blanca y La Negra. Simultdneamente
se realiz6 una activa propaganda a favor de la
Bolsa de Trabajo y se avanz6 en la organiza-
cion del “gremio” de estibadores, “previendo
que habrd una gran demanda de pedidos” >3
En noviembre de 1917 las actas de la FPA in-
formaron que representantes de ese gremio
junto a monseflor De Andrea y al sefior Ana-
dén proyectaban presentarse ante las compa-
fifas navieras y las casas cerealistas “a fin de
que el gremio de estibadores obtenga trabajo,

23 Acta de Reuniones de la FPA, N° 8, 3 de noviembre
de 1917.

preferentemente como capataces”.?* (Un afio
y medio después este gremio fue disuelto por
la Confederacién debido a las acusaciones de
“amarillismo” que recayeron sobre €él.) 2

No obstante, durante este ciclo conflictivo
se producen una serie de situaciones comple-
jas y contradictorias que reproduciran la mo-
dalidad y el tipo de relaciones que ya se han
observado en torno de la Sociedad Argentina
de Obreros del Puerto creada por Grote. Me
interesa analizar dos casos que a mi juicio
son ilustrativos de este periodo y de las razo-
nes que llevaron al abandono del proyecto
“sindical” catdlico.

El primero corresponde al de la Sociedad
de Molineros de la capital, fundada en sep-
tiembre de 1918 y considerada uno de los
principales logros de la Confederacién catd-
lica. Esa sociedad reunia a trabajadores in-
corporados durante una huelga en los cinco
molinos que Bunge y Born, socio fundador
de la Asociacién del Trabajo, habia instalado
en el puerto de Buenos Aires. Monsefior De
Andrea explicitamente se atribuyd su crea-
cién y, desde el dmbito patronal, Dell’Oro
Maini, secretario general de la Asociacion
del Trabajo, sostuvo en un informe reservado
elevado a sus superiores que fue él quien “su-
girié” su fundacién.?

Es necesario aclarar la situacién laboral
previa en esos molinos para que se compren-
da en qué momento intervienen los Circulos.
La Sociedad de Resistencia de esos molinos,
creada en 1917 y con alrededor del 90% de

24 Ibid.

25 Acta de Reuniones de la CPA, 13 de marzo de 1919.La
Asociacién del Trabajo solicité personal para la empre-
sa Mihanovich durante la huelga de principios de 1919
tanto a la Sociedad Protectora como a la organizacién
catdlica. Cf. La Union del Marino, 8 de marzo de 1919.
26 “La Asociacién del Trabajo. Maniobras capitalistas
para romper la solidaridad obrera”, La Union del Mari-
no, 8 de marzo de 1919. Este periddico reprodujo infor-
mes de la secretaria de la Asociacién del Trabajo a los
miembros de su consejo directivo. El informe a que ha-
cemos referencia es del 20 de enero de 1919.

148



los obreros afiliados, habia obtenido hasta
1918, luego de una huelga, el reconocimien-
to de su organizacién, una jornada de ocho
horas en lugar del promedio anterior de once,
el pago de las horas extras con el 50% de re-
cargo, aumentos de salarios, indemnizacién
por accidentes de trabajo, supresion del tra-
bajo infantil, importante control sobre la con-
tratacion y los despidos, el 1° de Mayo no la-
borable y la tolerancia de la empresa con el
cuerpo de delegados encargado de supervisar
que se cumplieran los acuerdos pactados. Es-
to implicaba un importante recorte de la au-
toridad de los empleadores, quienes provoca-
ron una huelga en mayo de 1918 con el fin de
debilitar al sindicato. Esta huelga duré tres
meses y medio y finalizé con el triunfo obre-
ro, obtenido fundamentalmente gracias a la
solidaridad de los trabajadores portuarios y
maritimos, quienes frenaron mediante el boi-
cot las exportaciones de la empresa. El com-
promiso firmado en agosto estipulé que debe-
rian ser reincorporados todos los trabajadores
huelguistas y que en caso de incumplimiento
se retomaria el boicot.

A lo largo de la huelga un importante nu-
mero de trabajadores habia encontrado ocu-
pacién en otros lugares y no retornaron a sus
puestos. Por este motivo la Sociedad de Re-
sistencia aceptd a los nuevos trabajadores
previa realizacién de un relevamiento segiin
el cual se los clasificé en dos categorias,
“buenos” y “malos”, es decir, potencialmen-
te solidarios o no con el conjunto de los tra-
bajadores. Los primeros fueron invitados a
incorporarse a la sociedad de resistencia, y
con respecto a aquellos considerados “ma-
los” —los que provocaban incidentes, amena-
zaban con armas de fuego, etc.— se solicit6 a
la empresa su separacién.?’

27 La reconstruccién de este episodio se basa en las Ac-
tas de Reuniones y Asambleas de la Sociedad de Resis-
tencia Molinera y en la documentacion, que se encuen-

Ahora bien, durante la huelga los Circulos
de Obreros habfan suministrado personal a la
empresa; con ese mismo personal se cred en
septiembre el sindicato molinero catdlico
luego de que fueran retomadas las activida-
des. El gran estimulo que ofrecian los Circu-
los a sus potenciales socios era la garantia de
que se les conservaria el trabajo en los moli-
nos debido a la “influencia” que ejercian so-
bre la patronal. Ello atentaba contra el acuer-
do suscrito entre Bunge y Born, la sociedad
de resistencia molinera y los maritimos, que
estipulaba la reincorporacién de la totalidad
de los huelguistas. Esto tltimo, tanto como el
posterior comportamiento del grupo empre-
sario, hace pensar que Bunge y Born fue re-
basado en su autoridad por el secretario de la
Asociacién del Trabajo. El sindicato llegd a
contabilizar 250 socios y subsistié s6lo ocho
meses, pues una parte de sus miembros fue
despedida paulatinamente por Bunge y Born
y la otra parte se incorporé a la sociedad de
resistencia.

Mientras Bunge y Born iba desprendién-
dose de estos trabajadores, la CPA, alarmada
por lo que esta pérdida significaba para su
prestigio y su propia existencia, realizé dos
circuitos de presiones para conseguir la read-
mision de sus trabajadores. Ambos circuitos
correspondian a las dos funciones que preten-
dia ejercer la sociedad catdlica. Por un lado,
como suministradora de personal durante la
huelga y “sociedad” alentada por la Asocia-
cion del Trabajo, apelaba a ésta para que pre-
sionara al grupo Bunge y Born, el que a su
vez respondié que mientras existiera la posi-
bilidad del boicot no podia hacer nada.”® Por
otro lado, en tanto sindicato apelé al Ministe-
rio del Interior. El ministro les respondié que

tra en el Archivo Gremios/Sindicatos de la CPA-Circulos
de Obreros.

28 “Pedido de garantias para la libertad de trabajo. El ca-
so de los molineros y elevadores de granos”, La Na-
cion, 18 de junio de 1919.

149



no habia ley que amparase a los trabajadores
despedidos.

Cabe la pregunta sobre las posibilidades
de expansién que tenfa este sindicato inde-
pendientemente de la voluntad de Bunge y
Born. Sus proclamas de propaganda estaban
destinadas a desmerecer al sindicato de resis-
tencia y resultaban poco creibles. Sostenfan,
por ejemplo, que el sindicato de resistencia
no habia conseguido ninguna mejora material
y moral para el conjunto de los trabajadores.
También afirmaban que era un sindicato
anarquista, cuando todos sabian que estaba
alineado con la Federacion Obrera Maritima,
el principal sostén de la FORA sindicalista.
Desestimaban, ademds, el cardcter explota-
dor y las tendencias monopdlicas de Bunge y
Born, a pesar de que el proceso de centraliza-
cién que habia efectuado la empresa en los
ultimos afios era ampliamente conocido por
los trabajadores y de que por esa misma ra-
z6n estaba siendo investigada por la Comi-
sion Antitrust de la Cdmara de Diputados. En
suma, sostenian una retérica de enfrenta-
miento que no sélo era falsa sino que, dado lo
conseguido por la Sociedad de Resistencia,
no ofrecia alternativas. Y mas aun, esta reto-
rica resultaba contradictoria con otros discur-
sos del diario de los Circulos: desde 1913 en
sus clasicas intervenciones antisemitas, El
Pueblo responsabilizaba al “trust de los mo-
lineros [...] hecho por una casa de propiedad
judia [...] de que se pague en Argentina el pan
tan caro”.?’;Por qué Bunge y Born se des-
prendié de miembros de los Circulos? En pri-
mer lugar, como he sefalado, la correlacién
de fuerzas estaba a favor de la sociedad de re-
sistencia mientras se mantuviera en pie el
sindicato maritimo. En segundo lugar, el per-

29 El Pueblo, 28 de enero de 1913, p. 2; Revista Ecle-
sidstica del Arzobispado de Buenos Aires, Ao XIII, vol.
X1, 1913, p. 300. Citado por Daniel Lvovech, Nacio-
nalismo y antisemitismo en la Argentina, Buenos Aires,
Javier Vergara Editor, p. 98.

sonal expulsado no reunia las condiciones de
eficiencia y moralidad que garantizaban los
antiguos trabajadores. Se encuentran datos
sobre roturas de las modernas maquinas que
obligaron a cerrar uno de los molinos, de ro-
bo de bolsas de harina y provocacion casi a
diario de conflictos con el antiguo personal,
en el que se destaca Francisco Vizquez,
miembro de la comisién directiva del gremio
catdlico y de la CPA. Es decir que la conside-
racion y el trato que recibieron estos trabaja-
dores estuvieron sujetos a los intereses inme-
diatos de la empresa, tales como la
continuidad de la produccidn, la moralidad y
capacitacién de la mano de obra.

Tiempo después, en 1920, una situacion si-
milar se reprodujo en el molino que Bunge y
Born tenia instalado en Nogoyd (Entre Rios).
Pero en este caso el cura del pueblo salié a
movilizar a la poblacién contra la empresa;
cambié radicalmente el tradicional discurso
de los Circulos y adopt6 el de resistencia al
capitalismo: acuso a estos empresarios de ex-
plotadores y monopdlicos, y organizé una
manifestacion en las calles que obligd a que
directivos de la CPA se trasladaran a Nogoya
para frenar su ofensiva.

La otra experiencia que me parece aun
mads significativa en cuanto a las contradic-
ciones que encierran tanto las intervenciones
de los Circulos como los Circulos mismos, es
el conflicto en la empresa Unién Telefonica
(UT). En este caso los Circulos se comprome-
tieron con la patronal inglesa durante una
huelga que gozaba de la simpatia del publico
y que la gran prensa no se atrevia a atacar
abiertamente. El grueso de los trabajadores
del servicio telefénico estaba compuesto por
mujeres (unas 5.000) sujetas a duras condi-
ciones laborales y con bajisimos salarios que
oscilaban entre 60 y 70 pesos mensuales. La
empresa aplicaba, ademds, sanciones disci-
plinarias que ya eran poco habituales en las
grandes empresas, tales como las multas y
suspensiones por dafios en los equipos o por

150



errores en la atencién de los abonados, esti-
puladas en un minimo de un peso. En otros
aspectos, las mujeres sufrfan imposiciones
que afectaban seriamente su vida privada: el
casamiento motivaba la pérdida del trabajo
por lo que, para conservarlo, estaban condi-
cionadas a no tener pareja o a vivir en concu-
binato, y a abortar en caso de embarazo.>

Los trabajadores telefénicos organizaron
la Federacion Argentina de Telefonistas en
febrero de 1919. La secuencia que siguio es
bastante cldsica: presentaron tres petitorios,
la empresa no los respondié y despidi6 a 100
trabajadores —60 de ellos mujeres— que se
habfan destacado por su militancia sindical.
Se decretd la huelga y la compafifa apel6 a
monseflor De Andrea para crear un sindicato
paralelo con el objetivo de dividir a los huel-
guistas. La estrategia era atraer a los mds
moderados y de esa manera hacer fracasar la
huelga. Pienso que la UT optd por esta manio-
bra porque le era imposible conseguir perso-
nal sustituto: concentraba el 80% del servi-
cio, el resto de los telefonicos también estaba
en huelga y la formacion de nuevas telefonis-
tas exigia al menos un mes de preparacion.
monsefior De Andrea deleg6 la responsabili-
dad de llevar adelante la operacién en el sale-
siano Carlos Conci, presidente de la CPA y
hombre de su confianza, y en el gerente de la
misma, el empleado Pedro Caro. Es precisa-
mente el relato de este dltimo, realizado para
justificar su comportamiento posterior, el que
aporta la principal informacién sobre esta in-
trincada operacién. Otras fuentes, como los
periddicos de la época, permiten confirmar y
ampliar su testimonio.!

30 Dora Barrancos, “La pufialada de Amelia (o c6mo se
extingui6 la discriminacion de las mujeres casadas del
servicio telefénico en la Argentina)”, CEIL-CONICET, VI
Jornadas Interescuelas/Departamentos de Historia, La
Pampa, 1997.

31 La carta de descargo de Pedro Caro fechada el 26 de
marzo de 1919 se encuentra en el Archivo Gremios/

Como sefialé, el proyecto disefiado con-
templaba la creacién de un sindicato con per-
sonal “adicto” a la empresa que, presentdn-
dose en calidad de trabajadores moderados e
independientes, “simularia estar en desacuer-
do tanto con el sindicato de resistencia como
con la UT”. En la organizacién —llamados a
asambleas y alquiler de locales para efectuar-
las (los mismos que utilizaban las organizacio-
nes obreras), alquiler de local sindical, redac-
cién y reparto de manifiestos, organizacion de
cenas previas a las asambleas, envio de tele-
gramas invitando a las telefonistas— interven-
drian de manera encubierta la empresa y la
organizacion catdlica, pero la primera corre-
ria con todos los gastos. Unos dias después
de creada, la sociedad patronal simularia que
solicitaba la intervenciéon de la Confedera-
cién catdlica para que oficiara de arbitro. Co-
mo producto de ese arbitraje, la empresa
otorgaria concesiones que conducirian a que
la nueva sociedad proclamara el levanta-
miento del paro para asi desorientar a los
huelguistas y debilitar profundamente el mo-
vimiento de fuerza. A la CPA, un arbitraje sa-
tisfactorio podria depararle un nuevo papel y
una fuente de prestigio.

La organizacion del “sindicato” se realizé
de acuerdo con lo planificado y en apariencia
lograron la adhesién de unos 400 trabajado-
res ademads de los 150 fieles a la empresa que
nunca habian parado. Ahora bien, cuando co-
menzo el arbitraje se manifesté el conflicto
de intereses entre patrones e Iglesia. La em-
presa s6lo estaba dispuesta a ofrecer “peque-
flas concesiones” —siempre segtn el testimo-
nio de Caro— y a obtener pese a ello el
levantamiento del paro a partir de la “asam-
blea de empleados adicta a ella”. Por su par-

Sindicatos de la CPA-Circulos de Obreros. Otras fuen-

tes consultadas fueron La Protesta, La Vanguardia, La
Nacion y La Prensa de los meses de febrero y marzo
de 1919.

151



te, los delegados de la CPA, ya en conoci-
miento del uso que de ellos queria hacer la
empresa, quedaron entrampados en la manio-
bra y reaccionaron, con el acuerdo de monse-
fior De Andrea, presentando ante la asamblea
de socios un pliego que exigia en primer lugar
que la UT reconociera a ambos sindicatos y en
segundo lugar, mayores aumentos de salarios.
Segun afirmé Caro, si no hubiesen realizado
este movimiento, habrian corrido el riesgo de
ser considerados “aliados de la empresa”. En
efecto, ello hubiera implicado un serio revés
para el prestigio de la Iglesia entre sectores so-
ciales que excedian al de la clase obrera: las
telefonistas provenian de la pequefia burgue-
sia, no eran consideradas obreras sino “sefiori-
tas empleadas”, sus condiciones laborales ha-
bian sido denunciadas en el Parlamento y en la
prensa, sus desfiles por las calles céntricas
despertaban la adhesién del publico y hasta el
diario La Nacion habia reconocido que sus de-
mandas eran justas. A su vez, los periddicos
obreros, especialmente La Protesta, hacian
publicas algunas de las maniobras detectadas
que luego el gerente de la CPA describiria en su
carta de descargo.

Ante el asombro de los “adictos” a la em-
presa, segtin sostuvo Caro, el pliego fue apro-
bado por la asamblea y durante unos dias las
bases del “sindicato” creado fueron disputa-
das por sus dos fundadores. Ante la intransi-
gencia de la empresa, que acepto los aumen-
tos de salarios pero se negd terminantemente
a contemplar la cldusula del reconocimiento,
la CPA ya como representante del “sindicato”
tuvo dos salidas posibles: incorporarse a la
huelga o retirarse. Cuando la empresa deci-
di6 citar a una nueva asamblea e imponer su
determinacidn, la Confederacion “da por ter-
minadas sus gestiones y se retira”. No obs-
tante, la huelga no se levant6 y el conflicto
telefénico finalizé cinco dias mds tarde con
otro engafio de la empresa. En efecto, la UT
—al igual que los trabajadores— habia acepta-
do la mediacion del presidente Yrigoyen y le

habia prometido reconocer el sindicato pero,
luego de levantada la huelga, solo concedi6
mejoras laborales.

Para la CPA, la intervencion en la UT pare-
ci6 profundizar contradicciones dentro de su
espacio. El mismo diario El Pueblo, por
ejemplo, fue un exponente de esas contradic-
ciones. En efecto, a la vez que transcribi6 sin
comentarios un manifiesto en defensa de la
sindicalizacion realizada por el grupo que ha-
bia intervenido en la UT, publicé un articulo
sin firma en el que su autor sostenia, como
vocero de un conjunto, que las telefonistas
huelguistas “nos revientan” y se regodeaba
ante la posibilidad de que el invento de Mar-
coni (la telefonia sin hilos) las dejara sin tra-
bajo en un corto plazo.3? Pocos dias después
Caro fue amonestado por sus “extralimitacio-
nes” y, en julio, cesanteado. La CPA fue des-
ligada de los Circulos a mediados de 1919 y
las autoridades eclesidsticas sostuvieron que
serfa incorporada a la nueva organizacién
centralizadora de las actividades catdlicas —la
UPCA- pero, luego de una serie de declaracio-
nes contradictorias, fue languideciendo vy
abandonada como proyecto. Puede presumir-
se que los patrones, como en 1905, conside-
raron que sus propias organizaciones, en este
caso la Asociacién del Trabajo y la Liga Pa-
triética, no sélo eran mds operativas sino
también mds confiables.’® Y hay un dato que
complejiza aun mds la cuestion y habla de la
debilidad de las autoridades eclesidsticas
frente al poder patronal: ;ja que autoridades

32 “Huelga de telefonistas”, El Pueblo, 26 de marzo de
1919. Si bien el comentario no estd firmado, pone de
manifiesto el clasico estilo de Osés.

33 Es significativo que La Concordia —l periédico de la
Asociacién del Trabajo— considerara poco eficiente al
clero, y especialmente al saleciano, para neutralizar las
ideas socialistas. Por ejemplo, en un articulo del 24 de
marzo de 1921 se afirmaba provocativamente que “en-
tre nosotros raro es el socialista que no sea ex alumno
salesiano”, “La escuela taller”, La Concordia, 24 de
marzo de 1921.

152



respondian en primera instancia los Circulos
de Obreros incorporados en esos mismos mo-
mentos a la Liga PatriGtica?>*

Por su parte, monsefior De Andrea compar-
ti6 la direccién de la UPCA con reconocidos
miembros del sector patronal, algunos de
ellos autoridades de esas mismas organizacio-
nes, como es el caso del mencionado Lorenzo
Anadoén y de Atilio Dell’ Oro Maini, quien
ademds de secretario general de la AT, entre
1919 y 1922 fue presidente de la Liga de la Ju-
ventud de la UPCA. Simultdneamente con estos
encuentros institucionales, en la publicacién
oficial de la UPCA De Andrea reproché abier-
tamente a la Asociacion del Trabajo que no le
hubiera permitido continuar con la experiencia
de la CPA. A su juicio, esa intransigencia con
respecto a la sindicalizacidn catélica solo con-
ducirfa a que los trabajadores se incorporaran
al dnico canal de organizacién obrera existen-
te: las organizaciones de resistencia. 3> Lo que
monsefior De Andrea elude reconocer en su
articulo es que la misma estrategia de los Cir-
culos, tal como habia sido desplegada desde
comienzos del siglo, conducia a su ineficien-
cia como canal alternativo. Las organizacio-
nes del catolicismo social coincidian con los
propietarios en la definicién del enemigo y en

34 El 5 de abril de 1919 el diario El Pueblo publica en
primera plana la adhesién del Circulo de la Merced a la
Liga Patridtica. Monsefior De Andrea aprobaba estas
incorporaciones pero a titulo individual, para “preser-
var” a la Iglesia. Pensamos que esta accién del diario El
Pueblo es un desafio a la autoridad de De Andrea, en-
marcada en una disputa por los Circulos mismos. Tam-
bién puede presumirse que fue este tipo de diferencias
lo que condujo después a que Carlos Conci, presidente
de la CPA desde principios de 1919 y de los Circulos
desde mayo de 1920, hablara de los “enemigos” de
adentro que tenia el proyecto de la CPA e intentara rele-
var de su cargo en El Pueblo a Enrique Osés.

35 “E] momento actual y la sindicacién”, Boletin de la
UPCA, Aflo 11, N° 16, 30 de junio de 1921.

la necesidad de mantener principios de orden
y autoridad. Coherentes con ello eligieron el
camino de la alianza activa con la patronal pa-
ra debilitar al enemigo comun. Esto atentaba
con la simultdnea pretensién de que el catoli-
cismo creciera entre la masa obrera a partir de
“sindicatos” cuasiamarillos que, como el su-
ministro de rompehuelgas, solo contribufan
—mediante el debilitamiento de los sindicatos
auténomos— a aumentar la desproteccion de
los trabajadores.

La afirmacién de que habfan sido las patro-
nales quienes decidieron dar por concluida la
experiencia de los sindicatos catdlicos resulta
veraz. En efecto, el intercambio de personal
entre unos y otros sectores da cuenta de que la
convergencia adquirié formas instituciona-
les.® Ahora bien, son precisamente las difi-
cultades para sostener en el tiempo formas
institucionales comunes las que me conducen
a concluir que, en el mediano plazo, los inte-
reses de unos y otros eran conflictivos, pero
no antagonicos. La légica de los intereses in-
mediatos de los sectores patronales —sintetiza-
da en la permanente tendencia a superar rapi-
damente los conflictos en los lugares de
trabajo y continuar la actividad con personal
idéneo— chocaba con el proyecto a largo pla-
70 que se habian impuesto a si mismos los
eclesidsticos en el mundo del trabajo. O

36 Néstor Auza, historiador vinculado con la Iglesia Ca-
tolica que ha trabajado sobre la accion social del catoli-
cismo, reconoce el peso que los sectores pro patronales
desempefiaron durante esos afios. “Buena parte de esos
sefiores catdlicos que desempefiaron cargos en empre-
sas, los asesoraban o representaban legalmente, eran, a
la vez, los miembros del grupo catélico que, entre 1900
y 1935, tuvieron en sus manos la direccion dominante
de las obras catdlicas”. Cf. Néstor Auza, Aciertos y fra-
casos sociales del catolicismo argentino. Grote y la es-
trategia social” , Buenos Aires, Editorial Docencia/Edi-
ciones Don Bosco/Editorial Guadalupe, 1987, p. 259.

153



La construccion de la Iglesia

Catolica argentina como actor
politico y social, 1930-1960

Susana Bianchi

La Iglesia catdlica en la Argentina, que se or-
ganizé dificultosamente en forma paralela al
Estado en la década de 1870, se consolidd
—como ya lo he sefialado en otros trabajos—
como actor politico-social recién en la década
de 1930, en un proceso que implicé redefinir
sus relaciones con el Estado y, fundamental-
mente, definirse como cuerpo, esto es, esta-
blecer las caracteristicas de su autoridad, sus
reglas de funcionamiento interno, normas de
comportamiento, valores y representaciones.!

! El punto de partida es el convencimiento de que la
Iglesia catdlica aspira a constituirse como un actor po-
litico-social de tipo antiguo. Segin Francois-Xavier
Guerra, estos actores son conjuntos estructurados por
nexos de un tipo muy particular. Poseen sus propias for-
mas de autoridad, sus reglas de funcionamiento interno,
formas de comportamiento, valores, representaciones y
lenguajes particulares. En sintesis, tienen una cultura
especifica. La comprension del individuo depende del
conocimiento del grupo al que pertenece. En la repre-
sentacion de sus vinculos se considera que los nexos
que los estructuran no dependen de la voluntad de los
hombres, y la costumbre, la tradicién, los precedentes
poseen alta valorizacién ya que de estas fuentes depen-
de su legitimidad. Son elementos que mantienen la
identidad y la cohesion del grupo en el tiempo. El cuer-
po ocupa el lugar central y (a diferencia de los actores
de tipo moderno) las ideas de individuo y de relaciones
contractuales le son totalmente ajenas. Otra caracteris-
tica es que su propia legitimidad no estd en discusion:
los fundamentos de la autoridad escapan de la compe-
tencia de los actores. Cf. Francois-Xavier Guerra, “Ha-
cia una nueva historia politica: actores sociales y acto-
res politicos”, Anuario del IEHS, 4, 1989

Universidad Nacional del Centro / CONICET

En diciembre de 1932, el recién designado
—contra todas las expectativas portefias— arzo-
bispo de Buenos Aires, Santiago Luis Cope-
llo, dio a conocer su primera Carta Pastoral en
la que esbozaba su proyecto de gobierno.? Su
intencién de construir dentro del catolicismo
argentino un “pensar y sentir acordes con la
Iglesia jerarquica”, implicaba no sélo el téci-
to reconocimiento de disidencias, sino el fir-
me objetivo de edificar un sélido cuerpo ecle-
sidstico. Era la condicion necesaria para que
el catolicismo tuviese una fuerte presencia en
toda la sociedad. A partir de una concepcién
integrista de la religion, Copello reconocia
como objetivo de su funcién episcopal “la di-
recciéon de las inteligencias y la formacion
moral del pueblo” que le habia sido enco-
mendado. Con espiritu de cruzada, podia se-
flalar que “en esta lucha por la defensa de la
religiéon se deben usar todos los medios hu-

manos legitimos que estdn a nuestra mano”.3

2 En 1928, tras la larga crisis del arzobispado portefio,
la designacion del superior de los franciscanos José
Maria Bottaro (cuyos mayores méritos fueron su presti-
gio personal, su fragil salud y avanzada edad) como ar-
zobispo permitia asegurar el trdnsito. Copello como
obispo auxiliar fue el responsable de iniciar la reestruc-
turacion eclesidstica.

3 Santiago Luis Copello, “Primera Carta Pastoral”, Car-
tas pastorales, decretos y documentos, Buenos Aires,
Apostolado Catequistico, 1959, pp. 15-26.

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 155-164.



Era necesario asegurar la presencia catdlica
mediante la creacién de parroquias y células
de la Accién Catdlica, mediante disciplina-
dos ejércitos de catequistas, mediante la ac-
cion social. La religion debia mostrarse en
las calles y transformarse en el principio or-
ganizador del universo social. Sin duda los
problemas que se debian afrontar incluian la
redefinicién de las relaciones con el Estado:
ya no se trataba de encontrar un modus viven-
di sino que era necesario ir mds alld, el Esta-
do debia constituirse en el mediador entre la
Iglesia y la sociedad. Pero la condicién indis-
pensable era la unificacion y la disciplina in-
terna bajo la férrea conduccion del Arzobis-
pado portefio. Tras haber asumido su cargo,
Copello parti6 hacia Roma en donde tuvo
una serie de encuentros con Eugenio Pacelli,
secretario del Departamento de Estado vati-
cano. Sin duda, se ponia en marcha la refor-
ma de la Iglesia catdlica en la Argentina.
Uno de los primeros pasos fue la reforma
de la estructura episcopal. Formar un cuerpo
y definir sus nexos hacia necesario romper
los sélidos cuerpos eclesidsticos existentes en
las didcesis del interior, que constitufan un
obstdculo para la integracién en un cuerpo
mayor. De esta manera, con aprobacién del
gobierno de Justo, Pio XI dio a conocer la
Bula Nobilis Argentina Ecclesia: las once
didcesis existentes aumentaron a 21, de las
cuales siete fueron elevadas a la categoria de
Arzobispado. Con esto se alcanzaban varios
objetivos. En primer lugar, se adecuaban méds
acabadamente las circunscripciones eclesids-
ticas a las politico-administrativas del pais.
En segundo lugar, dado el caricter vitalicio
de la funcién episcopal, la reforma permitia
la renovacién del cuerpo. Podia ascender al
obispado un nuevo tipo de clérigo, tanto por
su formacién como por generacién y origen
social, sin compromisos previos —ninguno de
los nuevos obispos fue designado en su did-
cesis de origen— y compenetrado con el mo-
delo eclesidstico que se aspiraba a imponer.

Esto no dej6 de producir resistencias. Cuando
la Santa Sede solicité la renuncia del obispo
de Salta, Julio Campero y Ardoz, para reem-
plazarlo por el salesiano Roberto Tavella,
practicamente se sublevo la feligresia salte-
fla.* Pero las protestas ya no tenfan cabida: era
inflexible la decisién de consagrar obispos a
clérigos subordinados a una nueva disciplina.

La reconstruccién de la Iglesia implic
una reformulacién del papel del obispo, cuya
autoridad no sélo se reforzé sino que fue re-
vestida de un ritual que reafirmaba su poder.
De esta manera, el cargo episcopal fue rodea-
do con un ceremonial —contrastante con el de
épocas anteriores— que encontraba su fuente
en el modelo de monarquia absoluta impulsa-
do desde el Vaticano. Copello no se fatigaba
en reiterar cudl era la posicién que correspon-
dia al episcopado: “la més alta en el rango de
la Jerarquia divina, sacerdocio completo y
soberano en tal grado, que sélo existe uno
mds augusto: el del Eterno y Sumo Sacerdo-
te, Cristo Jesds”. Tampoco dudaba en definir
a los obispos como “majestuosa aristocra-
cia”® En sintesis, en un deliberado anacro-
nismo se representaba un orden jerarquico si-
tuado mds alld de toda contingencia humana,
de permanencia en un tiempo practicamente
detenido. Los destinatarios de la escenografia
eran, sin duda, el Estado, los laicos —creyen-
tes 0 no—, pero fundamentalmente era un es-

4 La designacién de Tavella fue percibida como una in-
debida intromision en los asuntos de la didcesis saltefia
en oposicion a los conceptos de autoridad y obediencia
que se buscaba imponer: “[Quedard] la sensacion legi-
tima e imborrable de injustos desplazamientos de sacer-
dotes saltefios y si nos afirmamos en el concepto de que
cada pueblo tiene derecho a su propio gobierno, aunque
sea el religioso, preparemos el dnimo para estados equi-
valentes a los de aquellos con que el espiritu publico vi-
ve y actia mientras estd allanada la autonomia de la
provincia, aunque el interventor federal resulte un efi-
caz gobernante”, “El Clero ante la opinién ptblica”,
Nueva Epoca, Salta, 17 de agosto de 1934.

5> Santiago Luis Copello, Cartas pastorales..., cit., p.
185.

156



pectaculo destinado al “consumo interno”, al
reforzamiento de la obediencia.

El ritual que rodeaba a la persona de Co-
pello conocié un notable incremento cuando,
en diciembre de 1935, el Papado lo reconocio
como Principe de la Iglesia, al otorgarle el ti-
tulo de Cardenal. Era adem4s el primer Car-
denal hispanoamericano. A partir de ese mo-
mento, su designacion oficial fue la de
“Santiago Luis, del Titulo de San Jerénimo
de los Ilirios, de la Santa Romana Iglesia
Presbitero Cardenal Copello, Arzobispo de
Buenos Aires”. De acuerdo con el protocolo,
todos debian dirigirse a él en términos de “Su
Eminencia Reverendisima”. Los homenajes
que rodearon su consagracién fueron signifi-
cativos del nuevo rango. Tras la ceremonia
celebrada por Pio XI en la Basilica de San
Pedro, comenzaron los reconocimientos a su
dignidad principesca. Result6 notable el ban-
quete que Carlos de Estrada —embajador ante
la Santa Sede— ofrecié en su homenaje. Se-
glin las crénicas, los salones estaban adorna-
dos con rosas rojas, el color cardenalicio. En-
tre los invitados figuraban miembros de la
nobleza europea y descollantes figuras del
clero romano: cada prelado que llegaba a la
residencia era escoltado hasta los salones por
dos lacayos que portaban enormes candela-
bros. El retorno a Buenos Aires también fue
representativo de su nueva posicion. Tras la
llegada al puerto de Buenos Aires, donde fue
recibido con los honores protocolares corres-
pondientes al rango de principe, Copello, con
un cortejo de carrozas y escoltado por los
Granaderos a Caballo, recorrié las calles de
Buenos Aires, hasta la Catedral, donde ingre-
sO con capa cardenalicia, seguido por el obis-
po auxiliar Fortunato Devoto, el recién desig-
nado gentilhombre Andrés Luis Copello —su
sobrino—, que vestia capa negra y espada re-
vestida de marfil, prelados y sacerdotes con
roquete. La catedral estaba colmada de auto-
ridades y fieles que asistian a un espectdculo
inédito.

En los afios siguientes, los homenajes se
perpetuaron en distintas ocasiones que per-
mitian desplegar el estilo principesco, cuan-
do desde el Salén del Trono del Arzobispado,
rodeado de su corte prelaticia, Copello presi-
dia ceremonias que tenian como centro su
persona. No sélo se homenajeaba la obra de
Copello, sino también los acontecimientos
privados. Su onomadstico fue rigurosamente
celebrado todos los afios: incluso, en 1936,
los directivos de Colegios Catdlicos le entre-
garon como obsequio su propio busto de
bronce. El 8 de diciembre de 1941, el cin-
cuentenario de su primera comunién, dio lu-
gar a lucidos festejos. Su nombre y el de sus
familiares —en particular el de su hermana
Angela y el de su madre— sirvieron para de-
signar colegios, becas, premios, jardines de
infantes y obras de beneficencia. Nadie duda-
ba de que la posicién de Copello fuera la mds
elevada de la Iglesia argentina.

El ascenso de Copello al cardenalato fue
considerado como el reconocimiento por el
éxito del Congreso Eucaristico de 1934. Sin
embargo, parece haber algo méds. Una Iglesia
que debia fortalecer sus estructuras necesita-
ba tener una cabeza indiscutible. Ese lugar
debia ser ocupado por un Principe de la Igle-
sia. De esta manera, toda duda acerca del pa-
pel que debia cumplir Copello fue disipada
en 1939, cuando fue designado Primado de la
Iglesia argentina. El serfa el responsable de
su disciplina. De acuerdo con estos linea-
mientos, el cuerpo episcopal —a diferencia de
épocas anteriores— comenzé a funcionar con
mayor regularidad. Las reuniones plenarias
que, segun el Codigo de Derecho Candnico,
debian realizarse cada tres afios, comenzaron
a efectuarse anualmente con el objetivo de
uniformar el funcionamiento eclesidstico.
Ademads, desde 1936, se organiz6 la Comi-
siébn Permanente del Episcopado, que presi-
dida —obviamente— por Copello se reunia dos
o tres veces al afio, para resolver los asuntos
mds urgentes con criterios comunes.

157



El clero diocesano quedd bajo observa-
cién, de acuerdo con un estricto cumplimien-
to del Cédigo de Derecho Candnico. Un arti-
culo publicado en la Revista Eclesidstica,
“De algunos medios coercitivos féaciles para
los superiores eclesidsticos”, anunciaba la
naturaleza de los cambios.® La obediencia
volvié a ser destacada como la virtud mayor.’
Borrando todo vestigio de la imagen de rela-
cion contractual entre individuos, la obedien-
cia se constituia en el cimiento de un cuerpo
que no podia poner en tela de juicio ese mis-
mo ordenamiento ni las fuentes de la autori-
dad. De esta manera, el sacerdote perdia su
connotacién de individuo, para ser considera-
do un “instrumento” desprovisto de voluntad
propia, ya que “si alguno no es décil a ese
impulso de Cristo Redentor [...] deja de ser
instrumento y se torna impedimento”? La
Unica posibilidad para el sacerdote es poner
“vuestra voluntad en la obediencia a vuestros
superiores, que representan a Dios, de quien
toda potestad desciende”.”

En esta linea, dentro de una estricta nor-
mativa, en el Arzobispado de Buenos Aires el

6 Revista Eclesidstica del Arzobispado de Buenos Aires
(en adelante REABA), N° 385, julio de 1931, p. 416.

7 La obediencia es la base de todo el funcionamiento
eclesial. Constituye el impulso esencial de una ética cu-
ya motivacién no se sitda en el fuero intimo de la con-
ciencia, sino en una autoridad externa. Al mismo tiem-
po, constituye la base de una organizacion que aspira a
una centralizacién jerarquizada. Como sefiala Max We-
ber, no sélo el Estado occidental moderno, sino también
las Iglesias —desde el siglo XVI- han sido obra de juris-
tas. El sometimiento a la autoridad legal —expresada en
un gobierno burocratico y en Cédigos— no se apoya en
la fe y la devocidn que inspiran determinadas personas,
dotadas de “carismas”, ni en la tradicién sagrada, ni en
el respeto hacia un soberano o hacia un sefior cuyo de-
recho esté legitimado por privilegios y concesiones. El
sometimiento se apoya, preferentemente, en un lazo im-
personal con la “obligacién del cargo”. La obediencia
—como el derecho a ejercer autoridad— estd prescripta
por normas implantadas racionalmente, mediante esta-
tutos, decretos y ordenamientos.

8 Santiago Luis Copello, “Carta al clero de Buenos Ai-
res”, en Cartas Pastorales..., cit., 1944, p. 177.

9 Ibid., p. 179.

clero quedé sometido a una disciplina desco-
nocida hasta ese momento. Después de que
Copello realizé la Visita Candnica de 1937,
todas las actividades de los sacerdotes —la
asistencia a los retiros espirituales y a las
conferencias mensuales, los exdmenes que
debian rendir periédicamente, la direccién de
las parroquias y los méds minimos aspectos de
la administracién de los ritos— quedaron cui-
dadosamente reglamentadas. Las formas de
administrar la liturgia fueron estrictamente
controladas: lugares, tiempos, condiciones,
formas, férmulas, exclusiones y excepciones,
anotaciones, pruebas, controles fueron esti-
pulados con rigurosa minuciosidad.

La vida privada del clero —si es posible re-
conocer una esfera privada en este dmbito—
queddé también bajo un estricto control que se
acentud aun mds desde 1950, después del es-
candalo provocado por el caso Massolo, en
1950. Constantemente se recordaba el Cddi-
go de Derecho Candnico que establecia con-
tundentemente: “Gudrdense los clérigos de
tener en su compaiiia o frecuentar de mane-
ra alguna el trato de mujeres sobre las que
pueda haber sospechas”. Para terminar sefia-
lando que “los contumaces se presumen con-
cubinarios”. La aplicacion del Cddigo y el
mismo temor a la sexualidad llevaban a un
estricto control sobre las conductas de los sa-
cerdotes: la mirada del parroco siempre de-
bia estar puesta sobre las relaciones que pu-
diera entablar el joven teniente cura. Pero
también cada sacerdote debia llevar un es-
tricto autocontrol: era necesario no sélo pre-
servar la propia castidad, sino poner a salvo
el dudoso prestigio del celibato sacerdotal.
En sintesis, la castidad escapaba del fuero de
la conciencia para quedar subordinada a la
obediencia, el cumplimiento del “voto” se
fundamentaba en una autoridad externa que
necesitaba reforzar los controles para su
cumplimiento.

También se intentd encarar un problema
que se consideraba endémico, la falta de sa-

158



cerdotes.'” La clave de la cuestién se encon-
traba en lo que se definfa como la “crisis de
las vocaciones”. Decidido a encontrar una
solucion, en 1935, Copello habia creado las
becas que obviamente llevaban su nombre
“para nifios y jovenes que se sientan llama-
dos al estado eclesidstico” y que periddica-
mente renovaba con el objetivo de reclutar
entre los sectores de menos recursos.!! En
1937, se fundo el Preseminario para nifios de
9 a 12 afios ya que se pensaba que aisldndo-
los desde pequefios de los riesgos del mundo
era posible sostener “tempranas vocaciones”.
Al afio siguiente comenzé a funcionar la
Obra de las Vocaciones —presidida por la
marquesa pontificia Adelia Marfa Harilaos de
Olmos— cuyos objetivos eran “la plegaria fer-
vorosa para que Dios envie dignos operarios”
y, con criterio mas realista, “aportar recursos
al Seminario Metropolitano”.!> Sin embargo,
la vaguedad de las acciones constituia un sin-
toma del desconcierto: el problema no pare-
cia encontrar una solucion y la falta de sacer-
dotes diocesanos debia ser suplida por los
miembros de las congregaciones religiosas.
La atencién no dej6 de dirigirse a estas
congregaciones, sobre todo a las femeninas,
con el objetivo de que acataran la autoridad
episcopal. Después de las Visitas Canodnicas
de 1937, se tomaron una serie de disposicio-
nes tendientes a unificar ciertos funciona-
mientos administrativos. Sin embargo, las
dificultades no desaparecieron. Las disposi-
ciones no dejaban de reiterar que las Superio-
ras estaban obligadas a acatar determinadas
reglas: “No pueden negar la existencia de do-
cumentos y mucho menos esconderlos o ha-
cerlos desaparecer. Y al mencionar documen-
tos me refiero a escritos, recibos y libros de

10 Cuadro anexo, “Composicién de la Iglesia catélica
1945-1960”.

I Santiago Luis Copello, Cartas Pastorales..., cit.,
p-61.

12 Ibid., p. 103.

cuentas. Estos fraudes han de ser castiga-
dos”.13 Pero tal vez la accién mds significati-
va de Copello en este aspecto fue, junto con
Natalia Montes de Oca, la fundacién de una
nueva congregacioén, llamada —no accidental-
mente— Compaiiia del Divino Maestro Auxi-
liares de la Jerarquia. También se decidi6 ac-
tuar sobre el principal instrumento con que
contaban las congregaciones religiosas: los
colegios confesionales. De este modo, cohe-
rentemente con la politica centralizadora, en
1939 se creaba el Consejo de Educacion Ca-
tolica (Consudec), dependiente del Arzobis-
pado, como el 6rgano dirigente de todos los
institutos docentes catélicos.!*

Las actividades de los laicos también iban
a quedar bajo control. En 1939, los Cursos de
Cultura Catdlica —que agrupaban a una élite
de intelectuales orgdnicos— perdieron su au-
tonomia. Copello designé como director de
los Cursos a monsefior Antonio Solari —un
hombre de su confianza personal— en un ges-
to que, en la prictica, constituia una interven-
cién. Era, por otra parte, la primera vez que
un clérigo quedaba como responsable de la
organizacion. Es cierto que la gestién de So-
lari estaba acompaiiada por una Corporacién
de Comisionados donde se repetian los infal-
tables nombres de los “notables” de los Cur-
sos —como Tomds Casares y Atilio Dell’Oro
Maini—, pero habfa una diferencia significati-
va: habian sido designados por el arzobispo,
que de ese modo afirmaba su autoridad.

En la centralizacion y control de las activi-
dades de los laicos, un paso clave fue la orga-
nizacién de la Accidn Catélica Argentina, si-
guiendo las instrucciones papales, con el fin
de unificar las distintas asociaciones catdli-
cas que debian quedar subordinadas a la je-
rarquia eclesidstica. La iniciativa despertd

13 REABA, julio de 1942, p. 407.
14 Santiago Luis Copello, Cartas Pastorales..., cit., p.
120.

159



fuertes resistencias, y en un primer momento
parecia que iban a reiterarse los mismos pro-
blemas que habfa suscitado la Unién Popular.
A comienzos de 1930, en una entrevista con
los cuatro sacerdotes argentinos —Cornelio
Vignate, Antonio Caggiano, Froildn Ferreyra
Reinafé y Silvino Martinez— que viajaron a
Italia para estudiar el funcionamiento de la
nueva organizacién, Pio XI habia recomen-
dado una cuidadosa eleccién de sus integran-
tes: “Mds que la cantidad de adherentes de-
béis preocuparos por su calidad: una rigurosa
seleccion se impone para asegurar el éxito de
la cruzada”."®

Las incertidumbres ante los criterios de se-
leccion —“algunas pocas personas en cada pa-
rroquia”, reiteraba la Revista del Arzobispa-
do—-y la pérdida de autonomia de las antiguas
organizaciones que “podrdn mantenerse pres-
tando a la Accién Catdlica su providencial
auxilio” despertaban resistencias.'® Pero las
mismas explicaciones revelaban la naturale-
za de la nueva organizacién:

Ellos [la élite seleccionada} son los jefes
del ejército laico, por derecho de vocacién
y de esfuerzo. Los demads, segtin la misma
norma de colaboracidn, serdn los jefes se-
cundarios o simples soldados. Tal cual
ocurre en cualquier ejército [...]. La Ac-
cién Catdlica es una actividad creada por
la Iglesia; es el conjunto de actividades
que la Iglesia desarrolla para vencer la cri-
sis religiosa de la humanidad; es pues una
actividad de la Iglesia, en el sentido mas
estricto de la palabra. Ella entonces, no
por disposicién del Sumo Pontifice, sino
por su misma naturaleza, debe depender
absolutamente de la jerarquia.'’

15 REABA, 1930, p. 266

16 Ibid., pp. 440-441.

17 Alceste Bozuffi, “Relaciones entre la Accién Catdli-
cay las Asociaciones Religiosas en un documento pon-
tificio”, REABA, 1931, pp. 516-517.

Ya no habia espacios para autonomias.

En abril de 1931, el Episcopado daba a co-
nocer una Pastoral Colectiva por la que de-
claraba a la Accién Catdlica oficialmente ins-
taurada en el pais. Como acto inicial, Copello
designd a los miembros de la primera Junta
Nacional, presidida por Martin Jacobé y con
la asesoria eclesidstica de Antonio Caggiano.
Ese mismo afio, el 4 de junio se inauguraba el
primer Circulo de la Accién Catdlica en la
parroquia del Santisimo Redentor. Era sélo el
punto de partida. A comienzos de 1932, Co-
pello se dedicé a trazar el plan de activida-
des: “;En qué debe consistir la accidn para
este afio? En la organizacion parroquial de
las juntas y asociaciones parroquiales, en la
formacién y adiestramiento de los socios de
la Accién Cat6lica para el apostolado”.!® De
esta manera, en la Arquididcesis de Buenos
Aires, en 1933, en 74 de las de las 79 parro-
quias portefias funcionaban Centros de la Ac-
cion Catdlica organizados segin sexo y edad.

Pero el objetivo no era solamente ganar al-
mas. La Accién Catdlica tenia también como
objetivo transformar al catolicismo en el
principio fundante de toda la sociedad. Para
ello, en 1934 se creaba el Secretariado Eco-
némico-Social de la Accién Catdlica, bajo la
direccion de Francisco Valsecchi, con la ase-
sorfa eclesidstica de Gustavo Franceschi. El
objetivo del Secretariado era el estudio de los
problemas sociales, y “promover una legisla-
cion social y econdmica inspirada en los
principios cristianos, comenzando con las le-
yes protectoras de la familia obrera y ru-
ral”.! En esta linea, desde mediados de la dé-
cada de 1930 la lucha por la ensefanza
religiosa y por el salario familiar marcaron
las acciones a seguir.

En la organizacién de la Accién Catdlica
se debieron enfrentar numerosas dificultades:

18 Ibid., 1932, p. 378.
19 Ibid., 1934, p. 429.

160



a las resistencias iniciales se sumaron los
conflictos en la organizacion de la seccién de
los jévenes varones, y la reacia actitud de los
hombres para integrar los organismos parro-
quiales. La autoridad episcopal debi6 adver-
tir muchas veces sobre la necesidad de dar un
mayor impulso a la Accién Catdlica en el 4m-
bito de las parroquias, y fundamentalmente
sobre la necesidad de la obediencia a los
mandatos jerdrquicos. Pero los esfuerzos pa-
recieron haber dado sus resultados cuando,
en 1940, delegados de todo el pais se reunie-
ron en la Primera Asamblea Nacional. La Ac-
cién Catdlica era una milicia cuyo peso ya no
se podia desconocer.

Sin embargo, la cuestién no era sélo for-
mar cuadros eclesidsticos. Para que el catoli-
cismo llegara a todos, en una ciudad que se
expandia rdpidamente, era necesario crear
una red de focos difusores de la religién que
cubriera todo el ambito urbano. Para ello, el
Arzobispado no sélo procuré intensificar las
“misiones”, sino que tuvo como objetivo
prioritario la creacién de nuevas parroquias.
En este sentido, el éxito fue notable: Buenos
Aires, que contaba con 27 parroquias en
1920, pas6 a tener 67 en 1930, 106 en 1940,
y 122 en 1950. Es cierto que a partir de 1945
el ritmo de las fundaciones decreci6. Pero no
se debia a que se pensara que la obra estaba fi-
nalizada. Los obstdculos eran la falta de re-
cursos y, fundamentalmente, el escaso niime-
ro de clérigos. En 1946, Copello reconocia
que “cuando, ya sea nuestros colaboradores
en las parroquias, o las instituciones y las
obras, nos piden sacerdotes para atenderlas
convenientemente, no podemos acceder a sus
pedidos, por falta de sacerdotes”.?’ Era el pro-
blema que parecia no encontrar solucién.?!

20 Santiago Luis Copello, Cartas Pastorales..., cit., p.
235.

21 Si bien no habia habido una real disminucién del ni-
mero de sacerdotes —en rigor, la relacion entre sacerdo-
tes y nimero de habitantes, cdlculo que constituia una

La atencioén se dirigié también hacia la fun-
cién especifica de la Iglesia, la “administracion
de lo sagrado”. Todos los catdlicos debian ha-
bitar el mismo universo de representaciones:
se debia obtener la unidad en una misma re-
ligién. Para ello, se asegurd la disciplina en
torno de la liturgia, es decir, del conjunto de
ritos y ceremonias con que se practica el cul-
to publico. En este sentido, la unificacion del
rito —como quedaba expresado en las estric-
tas instrucciones a los sacerdotes— ocupd un
lugar central. Pero también en este aspecto
hubo novedades que tenian como objetivo
vincular el presente a un pasado remoto: se
reinventaba la inmutabilidad de la Iglesia y
se hacia participar a los fieles en una tradi-
cion de grandeza. De este modo, la vuelta a
un pasado glorioso, “a las maravillas de la li-
turgia de la Edad Media”,** llevé a imponer
—y reinventar— el canto gregoriano. El minu-
cioso y paciente trabajo de los monjes de la
abadia benedictina de Solesme (Francia)
—fundada en la segunda mitad del siglo XI1X
con el objetivo de la renovacién litirgica—
posibilité la reconstruccion de las partituras,
de la lectura y de las formas de interpreta-
cion. Esto permiti6 a Pio X, en 1903, median-
te el Motu Propio Tra le sollecitudini, im-
plantar la obligatoriedad del canto litirgico.
Con el objetivo de su difusion, los primeros
afios del siglo XX estuvieron jalonados por
numerosos Congresos de Canto Sagrado que
culminaron con la fundacién en Paris, en
1924, del Instituto Gregoriano, para la forma-
cion de especialistas. En esta linea trabajé en
Buenos Aires, desde comienzos de la década

constante preocupacion eclesidstica, habia mejorado—,
el aumento no se adecuaba a las expectativas eclesidsti-
cas. El nimero de sacerdotes resultaba insuficiente pa-
ra el proyecto de catolizacion de la sociedad. Frente al
inalcanzable modelo que proporcionaba la Iglesia espa-
fiola —23.000 sacerdotes diocesanos para 1950— la Igle-
sia argentina era un desierto.

22 Didier Bonneterre, El movimiento litiirgico, Buenos
Aires, Iction, 1982, p. 22.

161



de 1940, Antonio Solari, quien se habia espe-
cializado en Parfs en estudios de musica sacra.

Dentro de los aspectos rituales, se acentud
una rigida normativa obligacionista. Se trata-
ba de crear una religion de “uso cotidiano”
que también penetrara en los menores gestos
de la vida privada: uno de los medios de for-
talecer la unidad en la ortodoxia fue la multi-
plicacién —casi abrumadora— de actividades
rituales vinculadas con la practica de la pie-
dad cotidiana. La intencidn era dejar en claro
que lo que el catolicismo pedia a sus fieles no
era en realidad nada especial. Empero, nove-
nas, rosarios, escapularios, medallas, estam-
pas, devocionarios iban transformando esa
piedad cotidiana en un ritual cada vez mds
complejo, expresado casi siempre en una len-
gua incomprensible para los practicantes (el
latin), pero que garantizaba el distanciamien-
to necesario para la solemnidad del rito. Las
modificaciones no se limitaron a los aspectos
reservados a la préctica cotidiana y privada
de los fieles, sino que también aspiraron a
ocupar el espacio publico: las précticas reli-
giosas salieron del reducido dmbito de los
templos renovdndose las peregrinaciones, al
mismo tiempo que las procesiones y las ma-
nifestaciones de los fieles volvieron a ocupar
las plazas y las calles de las ciudades en dis-
tintas conmemoraciones. En esta linea, desde
1932 se reiniciaron las Peregrinaciones Ar-
quidiocesanas al Santuario de Lujdn, mien-
tras se propiciaba la convocatoria a Congre-
sos Marianos.

En la ocupacién del espacio ptiblico hubo
un hito significativo: el Congreso Eucaristico
Internacional, celebrado en 1934 en Buenos
Aires. Su poder de convocatoria, que sor-
prendié a sus mismos organizadores, parecio
mostrar el triunfo del mito de la Argentina
catdlica. Sin embargo, una pregunta queda
pendiente: la muchedumbre que se agrupd en
las calles, ;cudn representativa fue de la “ca-
tolicacién” de la sociedad? La amplia red or-
ganizativa que se formé —y que incluia desde

comités parroquiales hasta el establecimiento
de la sede del Congreso en la residencia do-
nada por Adelia Marfa Harilaos de Olmos—,
audiciones radiales, articulos periodisticos y
afiches de propaganda, la rebaja en los pre-
cios de los ferrocarriles para asistir al Con-
greso, los preparativos para la ornamentacion
de la ciudad con arcos luminosos y un altar
de 35 metros de altura, la organizacion de
puestos sanitarios previendo grandes aglo-
meraciones, una emisién extraordinaria de
timbres postales a cargo del Correo, y la ad-
hesion publica al Congreso de la soprano
Lily Pons y del tenor Tito Schipa —durante la
funcién de gala del Teatro Coldn, el 9 de ju-
lio de 1934— se sumaron para crear un clima
inédito. En rigor, la celebracion religiosa se
confundid con un gran acontecimiento colec-
tivo que permitiria a los argentinos mostrarse
en una escala internacional >3 Su Iégica fue la
l6gica de la “fiesta”. Lo cierto es que el Con-
greso constituyé un acontecimiento siempre
rememorado con nostalgia en las filas ecle-
sidsticas y que, a pesar de los intentos, no se
pudo reeditar.

Dentro de una practica de “uso domésti-
co0”, se volvieron a reiterar los aspectos cen-
trales de esa —al decir de Chatellier— “religién
de los pobres” que apelaba a lo sensible y a
los afectos.?* Se volvi6 a recalcar la posicién
absolutamente central de los cultos a la Vir-
gen Marfa y al Sagrado Corazén de Jesus, in-
tentado someter las resistencias que estas
précticas todavia inspiraban entre los secto-
res masculinos mds cultos.? Desde el Arzo-

23 En los dias previos al Congreso, los diarios de Bue-
nos Aires insistian en que los ojos del mundo estaban
puestos en la Argentina, mientras desde la revista Para
Ti se mostraban los “modelos” de ropa que las damas
podian lucir en la ocasion.

24 Louis Chatellier, La religion des pauvres. Les sources
du christianisme moderne, XVie-XIXe siécles, Paris, Au-
bier, 1993.

25 Entre los varones de la élite, s6lo Federico Videla Es-
calada ostentaba orgullosamente su condicién de miem-

162



bispado de Buenos Aires la posicion era cla-
ra: desde la creaciéon de la Federacién de
Congregaciones Marianas de Varones en el
ambito del Arzobispado hasta las disposicio-
nes emitidas en 1937 por el cardenal Copello,
mostraban la disposicion a apagar tanto estas
resistencias ilustradas como a eliminar las
expresiones del culto popular que se alejaban
de la estricta ortodoxia.2® Indudablemente, se
trataba de evitar la fractura entre “dos religio-
nes”. Eso no significa empero que el éxito
haya sido inmediato. Las continuas exhorta-
ciones —“Elevemos una vez mds nuestra voz
para recordar a nuestros hijos e hijas del
mundo catdlico la importancia del Culto al
Sagrado Corazén”-?" y la reiteracién de las
recomendaciones demostraban que las resis-
tencias no estaban sofocadas.”®

A partir de 1950, se le otorgd un renovado
vigor al culto mariano. En este sentido, se
continuaban las lineas trazadas desde Roma.
En efecto, ante la consternacién de muchos
tedlogos, en noviembre de 1950, Pio XII pro-
clamaba el dogma de la Asuncién de Maria,
haciendo por primera vez uso de la facultad

bro de la Junta Directiva de la Congregacion Mariana
de Ex Alumnos del Colegio del Salvador (organizacion
que ademds no mostraba una presencia significativa).
También es significativa la ausencia de catdlicos varo-
nes notables en organizaciones que tuvieron amplia di-
fusién en el nivel parroquial, como la Asociacion del
Apostolado de la Oracion, referida al culto al Sagrado
Corazon.

26 REABA, julio de 1941, pp. 404-405.

27 Santiago Luis Copello, Cartas Pastorales..., cit., p.
227.

28 Las dificultades para imponer este culto quedan claras
si consideramos que todavia en 1956, el papa Pio XII
publicaba una Enciclica, Haurietis Aquas, en la que
sostenia la legitimidad del culto al sagrado Corazén, re-
batiendo las opiniones “de estos hijos Nuestros [que] se
guian todavia por prejuicios y llegan a veces como te-
nerlo menos apto, por no decir perjudicial [...] que mas
bien lo consideran como piedad proveniente de los sen-
timientos no de la mente y la voluntad, y por consi-
guiente mds propia de mujeres por ver en €l algo que no
cuadra bastantemente con los hombres cultos”, Encicli-
cas sobre el Sagrado Corazon de Jesus, Buenos Aires,
Iction, 1980, pp. 113-115.

de la infabilidad pontificia: “Nosotros afir-
mamos, declaramos y definimos como un
dogma divinamente revelado, que la Inmacu-
lada Madre de Dios, Maria siempre Virgen, al
término de su vida terrestre ha sido elevada
en cuerpo y alma a la gloria celeste”. En sin-
tesis, el dogma afirmaba la vinculacién caté-
lica entre sexo, corrupcién y muerte. Como
lo sefiala Pio XII en la enciclica Munificentis-
simus Deus: “Era necesario que el cuerpo de
aquella en cuyo parto se preserve intacta la
virginidad, sea preservado incorrupto des-
pués de la muerte”.?

El culto a Marfa, que se reiteraba en Bue-
nos Aires en multiples devociones, procesio-
nes y Congresos marianos, se insertaba en el
fortalecimiento de una contra-cultura que
procuraba avanzar sobre el control de los
cuerpos. En efecto, en 1950 también Pio XII
proclamé la santidad de Maria Goretti
—quién, segtin las fuentes eclesidsticas, prefi-
ri6 la muerte en manos de su violador antes
que perder la virginidad— presentada como
modelo para todas las muchachas catdlicas.
(En esta linea, seria necesario indagar —tarea
que me propongo— en los modelos de santi-
dad propuestos también para las muchachas
argentinas a través del andlisis del proceso de
canonizacion de Laura Acuiia.)

Pero también a partir de 1950 esa Iglesia
que tan arduamente se habia construido co-
menzaba a mostrar serias fisuras: un episco-
pado fracturado por la politica, sacerdotes in-
ddciles —fueron cada vez mds frecuentes las

29 Con la proclamacién del dogma de la Asuncién cul-
minaba el gran impulso que el culto mariano recibi6 du-
rante el reinado de Pio XII, quien ya en 1943 habia con-
sagrado el mundo al Inmaculado Corazén de Maria,
instituyendo al afio siguiente una festividad especial ba-
jo tal advocacion. Posteriormente a la declaracion de la
Asuncién, Pio XII proclamaba el Afio Mariano (Ful-
gens Corona, 1953) y declaraba solemnemente —en un
gesto de absoluta intransigencia frente a la pluralidad
del mundo moderno— la realeza de Maria sobre toda la
humanidad (Ad Coeli Reginam, 1954).

163



quejas arzobispales sobre “la desobediencia
del clero”—, las denuncias de la “crisis de la
Accién Catdlica” —a la que frecuentemente se
le recordaba la necesidad de la subordinacién
a las jerarquias— resultaban indicios significa-
tivos. Los vinculos entablados por la Iglesia
con la sociedad y con el Estado eran someti-
dos a duras criticas. Los cuerpos parecian ne-
garse a someterse a la contra-cultura que se
intentaba imponer.®® Si el poder del rito estd

30 Lo concerniente a la sexualidad era, en este sentido,
una cuestion clave. Segtn las ensefianzas de la Iglesia,
fin del matrimonio era el remedium concupiscentiae pa-
ra todos aquellos que no eran capaces de acceder a la
castidad. Todo pensamiento, palabra, deseo, o acto se-
xual fuera del matrimonio era pecado; toda actividad
sexual en el matrimonio no abierta a la concepcion era
pecado. Sin embargo, el desarrollo de las técnicas anti-
conceptivas y nuevos modelos sociales que destacaban
el valor del bienestar personal habian generado nuevas
actitudes frente a la sexualidad. Incluso, la Iglesia habia
tenido que flexibilizar algunas de sus posiciones: en
1951, Pio XII aceptd la “regulacién de los nacimien-
tos”, admitiendo el método Ogino-Knaus. Sin embargo,
las limitaciones que presenta este método, basado en la
continencia periddica, llevaba a muchas parejas de ca-
télicos a la bisqueda de otras formas de control que los
alejaba de la practica ritual, pese a las advertencias
eclesidsticas. Véase “Admonicion del Episcopado sobre
los errores en el pueblo creyente para evitar la prole en

basado en gran parte sobre la potencia de sus
simbolos en el contexto social en el que se in-
serta, las cosas estaban cambiando. Las for-
mas rituales con sus pesados simbolismos
perdurardn una década mas. Sin embargo, la
marginacién de la Biblia en favor del doctri-
narismo del catecismo, las practicas basadas
en la repeticién automadtica de los actos litur-
gicos y la identificacion del rito con la esce-
nograffa —entre muchas otras cuestiones— en-
contraron cada vez m4s criticos. Para muchos,
el rito habia degenerado en algo burocratico y
repetitivo. Estas cuestiones no eran exclusi-
vas del catolicismo argentino, sino que atra-
vesaban la Iglesia en su carécter transnacio-
nal. La convocatoria vaticana al Concilio
Vaticano 1II, a comienzos de la década de
1960, fue el intento de encauzar ese “catoli-
cismo en crisis”, pero fundamentalmente res-
pondié al objetivo de establecer las nuevas
barreras y los nuevos limites. O

el matrimonio”, Revista Eclesidstica del Arzobispado
de Buenos Aires, septiembre de 1951. Sobre método
Ogino, véase Revista Eclesidstica del Arzobispado de
Buenos Aires, marzo de 1953.

164



Sobre el criollismo catdlico

Notas para leer a Leonardo Castellani

Lila Caimari

Leonardo Castellani (1899-1981) es una de
las grandes figuras del “renacimiento” catdli-
co argentino de la primera mitad del siglo XX.
Los hitos de su larga vida intelectual son apa-
rentemente féciles de reconstruir gracias a la
profusioén fluvial de su produccién escrita,
muchas veces reeditada por discipulos y ad-
miradores. Pero la trayectoria que dibuja ese
corpus abrumador —mds de cincuenta libros,
centenares de articulos, traducciones, edicio-
nes anotadas, prélogos e introducciones— es
fluvial también a la manera de un delta con
muiltiples brazos, paralelos e interconectados,
pues Castellani fue periodista politico y cul-
tural, te6logo, poeta, critico literario, autor de
fabulas camperas y pionero del policial de
enigma. Polémico y desconcertante, su rela-
cién con la Iglesia desarma cualquier inten-
cién taxonomica. Si es sencillo identificar,
mds o menos superficialmente, al Castellani
de fines de la década de 1930 y principios de
la de 1940, como uno de los curas nacionalis-
tas antisemitas que circulaban por los espa-
cios y las publicaciones del efervescente
mundo intelectual antiliberal. Participaba de
los Cursos de Cultura Catélica, donde era
uno de los referentes respetados y populares.
Bajo decenas de seud6nimos, colaboraba en
Nuevo Orden, Crisol, Cabildo (y su conti-
nuador, Tribuna), Nuestro Tiempo, Criterio
(firmando “Juan Palmetta”), y en publicacio-

Universidad de San Andrés / CONICET

nes internas de la Compaiifa de Jesus. Autor
simultaneo, entonces, de furibundos editoria-
les nacionalistas y de las aventuras de un
idiosincratico fraile jeromiano que resolvia
crimenes de enigma, de historias de “bichos”
de la selva chaquefia y densos tratados de
teologia. Pero el énfasis exclusivo en la va-
riedad de géneros no debe distraer de otra de
las dificultades para situar a este autor en una
zona estable —sea ésta ideoldgica, literaria o
eclesidstica—. Un dato no menos importante
es que en cualquiera de estos dmbitos, Caste-
llani escribia contra. Contra el liberalismo,
mal absoluto y tema nuclear de su pensa-
miento de largo plazo. Pero también contra
(0, al menos, a contrapelo de) lo que confor-
maba el universo que le era mas caro. Fue el
proselitista mds prolifico del nacionalismo, y
su mayor critico; el restaurador de la cultura
catdlica, y su observador méas escéptico; en
fin, el joven prodigio del monte santafesino
llegado a Buenos Aires para abrevar ansiosa-
mente en los centros de debate de la cultura
de su tiempo, y el testigo mds severo de ese
mundo urbano y sus personajes.

Castellani es también el caso Castellani, el
irascible jesuita expulsado de la Compafifa en
1947 en circunstancias hasta recientemente
muy secretas. Una suerte de martir ilustre del
autoritarismo eclesidstico cuya saga de en-
frentamientos con sus superiores le gané sim-

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 165-185.



patizantes incluso en los medios mas opuestos
a su universo espiritual. Lednidas Barletta,
con quien mantuvo un didlogo epistolar de
gran empatia en la década de 1950, le aconse-
jaba inttilmente que abandonara la Iglesia:
“Basta de obediencia a viejos carcamales...”,
le decia a su amigo caido en desgracia.' Her-
ndn Benitez, el otro célebre jesuita expulsado
en la misma época y conocedor intimo de las
circunstancias de la crisis de su maestro, en-
tendia mejor las razones de esta obstinacién
por permanecer en las filas eclesidsticas, y el
tormento que implicaba la defenestracién de
la orden a la que ambos estaban ligados des-
de nifios. Un poema-fébula de Benitez, entre
cOémico y elegfaco, aludia al “affaire” Caste-
Ilani en estos términos: “A las gallinas de la
Compaiiia/ les ha nacido un pato por ventura/
ellas lo picotean a porfia/ y él no puede cam-
biarse la natura [...]”.2 El celo de reivindica-
cién polémica que siempre generd la figura
de Castellani tiene algo de su apostolado so-
litario. Lo sobrevive hoy en una red de disci-
pulos que reeditan su obra, organizan jorna-
das en su homenaje, sostienen una fundacién
dedicada a velar por su legado intelectual y
alimentan pédginas de Internet que celebran su
genio y mantienen vivo su mito.?

I Carta de Lednidas Barletta a Castellani, 21 de abril de
1953, publicada en: <http://webs.sinectis.com.ar/hgon-
zal/lc/lc_barl0.html>.

2 “Bpistola de Herndn Benitez de Aldama al autor del li-
bro Las Canciones de Militis”, Buenos Aires, Dictio,
1977, p. 33 (coleccidn de articulos originalmente apare-
cidos en Cabildo, publicados por primera vez como li-
bro en 1945).

3 Ademis de las reediciones y los textos disponibles en
Internet, una monumental biografia reciente ha puesto
en circulacion cartas personales y documentos institu-
cionales internos: Sebastidn Randle, Castellani, Buenos
Aires, Vortice, 2003. Sobre el pensan}iento nacionalis-
ta de Castellani véase Enrique Zuleta Alvarez, El nacio-
nalismo argentino, Buenos Aires, Ed. La Bastilla, 1975,
vol. 2, pp. 721-738. Sobre el antisemitismo de Castella-
ni, véase Daniel Lvovich, Nacionalismo y antisemitis-
mo en la Argentina, Buenos Aires, Vergara, 2003, pp.
401-403.

A la luz de una masa de documentos perso-
nales e institucionales puestos en circulacion
recientemente en estos medios, este trabajo
propone volver sobre el Leonardo Castellani
de fines de la década de 1930 y principios de
los afios 1940, su momento de apogeo creativo.
Volver, mds precisamente, sobre su tormentosa
trayectoria en el mundo eclesidstico y algunos
referentes intelectuales de su cultura catédlica
para proponer que una atencién mas cuidadosa
al contexto de la peculiarisima colocacion de
este autor en aquel universo abre claves de lec-
tura de esa obra que, en sede académica, ha si-
do asociada algo unidimensionalmente con los
espacios politico-ideolégicos del nacionalis-
mo, por un lado, o con el nacimiento del poli-
cial de enigma, por otro. Volver sobre el tramo
mads denso de una trayectoria tan extraordinaria
para aprovechar, también, el punto de observa-
cién que ofrece esa mirada idiosincratica pero
perspicaz, sobre aquel catolicismo argentino
que atravesaba entonces un momento igual-
mente clave de su desarrollo.

En una investigacién anterior insinuamos

—brevemente, y a partir del caso de Hernédn
Benitez— una cuestién que este autor denun-
ciaba incansablemente en los tempranos afios
de 1940. A saber: la degradacidn de la précti-
ca religiosa cotidiana en una rutina blanda y
feminizada. Benitez veia en esto un sintoma
mds de la crisis de la Iglesia universal ante el
mundo moderno: la pérdida de los hombres
de las clases trabajadoras a manos del socia-
lismo y comunismo, y de los de clase media
y alta a manos del liberalismo. Resultado: un
mundo religioso de colegios de nifias, monjas
opacas y bienintencionadas, medallas y es-
tampitas, que habia terminado por vaciar la
figura de Cristo de toda virilidad mistica. En
su caso, este diagndstico lo llevaria eventual-
mente a optar por el peronismo como un mo-
do imperfecto pero suficientemente eficaz de
suturar, en la Argentina, el divorcio histérico

166



entre clase obrera y catolicismo, entre los va-
rones y la religion.#

Como Benitez mismo admitia, sus opinio-
nes sobre la situacién de la Iglesia local eran
derivativas de las de su maestro Castellani,
que tanto habia influido en él durante sus
afios de formacién en el Seminario de Villa
Devoto. Cuando Benitez escribia, la virulenta
critica de su mentor a la situacién del catoli-
cismo argentino era harto conocida por cole-
gas y superiores, desarrollada en un sinntime-
ro de textos que eventualmente le costarfan
su pertenencia a la Compaiiia, y por algunos
afios, al mismo clero. Castellani participaba
del diagndstico de sus compaiieros de ruta na-
cionalistas con respecto a las abismales con-
secuencias de la apostasia liberal, y no perdia
oportunidad de mofarse de las pretensiones
universalistas de la “democacaracia”, asi co-
mo de los catdlicos que abogaban por un aco-
modamiento con esta abominacién de la mo-
dernidad. Pero a diferencia de otros curas
nacionalistas, y de los mds conocidos intelec-
tuales catdlicos con suefios restauradores de
su época, su proyecto critico estuvo dirigido
tanto al Estado liberal como a la Iglesia en-
cargada de combatirlo.

Para que el catolicismo recuperara fuerza
espiritual, era imperativo salvar a la cultura
catOlica del estilo catdlico, decia Castellani,
un estilo colonizado por los gustos y sensibi-
lidades femeninos. Un llamado urgente reco-
rre su produccion desde sus mismos inicios:
restaurar al catolicismo las cualidades varo-
niles perdidas en la sociedad moderna.

La persistencia de esta demanda, prove-
niente de una figura tan inmersa en el mundo
de la educacién impartida por instituciones

4 Hernan Benitez, “He aquf un gran libro!”, Prefacio a
P. Lord Daniel, Frente a la rebelion de los jovenes.
Nuevas orientaciones para la educacion religiosa de la
juventud, Buenos Aires, Ed. Poblet, 1944, pp. VII-
XxxV. Un perfil de Benitez en: Lila Caimari, Peron y la
Iglesia catolica. Religion, Estado y sociedad en la Ar-
gentina, Buenos Aires, Ariel, 1995, pp. 325-330.

asociadas con la Iglesia, sorprende al lector
de las recientes historias del catolicismo del
periodo, pues alude a rasgos de la cultura del
“renacimiento catdlico” de los afios de 1930
a los que hasta ahora se ha prestado escasa
atencién. Pese a la imagen de los personajes
e instituciones faro de este proceso a los que
la historiografia se ha referido —los Cursos de
Cultura Catdlica, por ejemplo, en los que par-
ticipaban solamente hombres— dicho proceso
institucional y cultural podia ser percibido por
quienes conocian sus entretelones mds coti-
dianos y sus instituciones culturales menos
brillantes como una empresa predominante-
mente femenina. No faltaban datos objetivos
para sacar tales conclusiones, y los mds evi-
dentes estaban en la Accién Catdlica, institu-
cién motor desde 1931 del renacimiento de la
militancia de clase media. Si bien las estadis-
ticas de afiliacion de las “ramas” adultas de la
organizacion eran parejas en porcentajes por
sexo, no lo eran en intensidad de participa-
cién, como daban por hecho los miembros
mds activos de aquellas organizaciones. La
diferencia numérica en las ramas mas dindmi-
cas y populosas —como la Juventud de la Ac-
cién Catdlica, que llegé a triplicar las cifras
de las ramas adultas— fue siempre consisten-
te: alli, las jévenes representaban aproxima-
damente dos tercios de la composicion de las
organizaciones.> Los ataques de Castellani a
las sociedades de estimulo cultural de muje-
res catdlicas nos recuerdan a su vez que ade-
mds de los citados Cursos de Cultura Catdli-
ca, habia en Buenos Aires un Centro de
Estudios Religiosos que, organizado por la
Liga de Damas Catélicas en 1919, se habia
desarrollado considerablemente hacia la dé-
cada de 1930 de la mano de escritoras activas
como Delfina Bunge.® Castellani consideraba

5 Datos extraidos de Boletin de AcA, 1951.
6 El Centro tenfa una revista bimensual, Ichtys, en la que
publicaban sus socias, estudiantes y profesores invitados.

167



que estos intentos de cultivar los talentos in-
telectuales femeninos —y en especial el de
transformarlas en “poetisas”, t€érmino que no
usaba sin una pizca burlona— eran contrapro-
ducentes: “Una profesora de labores es mas
util a la Iglesia que una Sociedad de Poetisas
Catdlicas”, aseguraba en Cabildo en 1943.

También era preocupante la celebracién
excesiva de los atributos de santidad femeni-
na: “Dice el hijo de Martin Fierro que no hay
hoy dia santos varones. Roma no hace ahora
mds que canonizar mujercitas, ‘fundadoras’
de érdenes de monjas. Qué pasa?”.” Con su
humor campero, su permisividad para hacer
bromas sobre temas sexuales y su apariencia
vagamente extravagante —el grueso cinturén
de cuero “de vigilante santafecino” que usa-
ba sobre la sotana en lugar de la faja regla-
mentaria, las botas gauchescas, la pipa, los
rumores de que en su habitacién guardaba
una pistola— Castellani cultivaba una imagen
de sacerdote varonil y desprejuiciado que se
recortaba muy deliberadamente contra la fe-
minizacién de la religion que deploraba.
Operacion desafiante de 16gica “intra-catdli-
ca”, si, pero intimamente conectada con la
batalla antiliberal que libraba en medios na-
cionalistas no confesionales, donde el tema
reaparece.

Virilizar el catolicismo era combuatir el li-
beralismo, porque en la indiferente tolerancia
introducida por la generacion del Ochenta es-
taba la semilla de la reduccion de la religion
a la esfera femenina: “Los santos fueron va-
rones, ellos supieron morir,/ hasta en las san-
tas mujeres era un algo de varén/ y esto es lo
que no ha sabido ni podia concebir/ una na-
ci6én donde es libre tener o no religién”.? Pe-

7 Carta a Leénidas Barletta, abril de 1953; reproducida
en Las ideas de mi tio el cura, Buenos Aires, Editorial
Excalibur, 1984; y en <http://webs.sinectis.com.ar/h-
gonzal/lc/lc_barletta.html>.

8 El nuevo gobierno de Sancho, Buenos Aires, Ed. Pen-
ca, 1944, p. 271.

ro bien miradas, las fronteras de esa batalla
abarcaban la sociedad moderna toda, afemi-
nada mucho mads alld de su religiosidad. Pues
no solo el catolicismo habia sido colonizado
por las mujeres — entendido esto en el senti-
do de debilidad intelectual y futilidad estéti-
ca que Castellani atribuia consistentemente al
fenémeno— sino muchas otras instancias cla-
ve de la cultura nacional. La Escuela Normal,
por ejemplo, “monumento de la insensatez
argentina” y lugar de toda clase de mediocri-
dades y acomodos. En el centro de ese siste-
ma: la maestra, los inspectores, los libreros
coimeros, los premios literarios —engranajes
de un sistema venal que ensefiaba a fodos los
nifios argentinos esos adormecedores conte-
nidos tnicos (“La vaca es un animal...”, “En
Bosnia Herzegovina no hay renos...”, “Colén
descubrié...”), ejercicios de memoria absur-
dos que s6lo parecian menos absurdos por
comparacion con las ridiculas (por multipli-
cacion sin sentido) fiestas patrias—. El ablan-
damiento del intelecto a manos de las muje-
res también estaba en los vehiculos mads
masivos de la cultura popular, uno de cuyos
promotores mas nefastos era la radio comer-
cial. De sus estrellas sélo se salvaba dofia Pe-
trona, porque hablaba con gracia un castella-
no de lo casero. Las demads, utilizaban un
lenguaje afectado y lanzaban “besuvios” de
sentimentalismo. “Lo peor es que cuando
uno les grita: Callate!, contestan diabdlica-
mente: ‘No sefior, no me ‘calio’; quiero lo
mejor, quiero Aceite ‘Gayo’”?

La feminizacién de la cultura iba mds alld
que lo que delataba su colonizacién por los
estilos y lenguajes huecos y dicharacheros de
las mujeres: también participaban de ella los
hombres asexuados y de moral endeble de la
sociedad moderna. Los semi-hombres que
parodia Castellani son personajes urbanos,

9 “Radio”, Cabildo, 23 de mayo de 1944. En Las can-
ciones de Militis, cit., p. 197.

168



que desconocen la noble simpleza de los len-
guajes y cédigos morales del campo. En la
radio, decian bobadas “como si fueran muje-
res”. Dominaban los medios académicos: el
filosofo de la universidad ptiblica habla de
autores modernos con voz dulzona, es “un
seflor mds lamido que ternero nonato, bien
engominado él, bien afeitado, con corbata pa-
jarita y una orquidea en el ojal del smoking”.
También dominaban la cultura popular: el au-
tor del “alimento espiritual de la vida emo-
cional de nuestro pueblo” era ese tanguista
que usaba botines de taco alto, se quebraba
porque se habia fugado la percanta, se conto-
neaba en lloriqueos quejumbrosos, lanzaba
profundos suspiros, y se retorcia las manos
para hablar de su pobre corazén sentimental.
Ademads de urbanos, los hombres débiles y
remilgados de la parodia castellaniana eran
de clase alta: la “patotita de pitucos maledi-
cientes”, el hombre de voz aflautada y gustos
afrancesados que llega de “Uropa” con su
elegante valija, sus “golf-boots” y su “fou-
lard”, el “vociferio” de sujetos con voz fina
que gritaba su indignacién en un castellano
corrompido de galicismos, que usaban el ab-
surdo frac para ir al Colén y reunirse “en
grandes salones dorados con muchas luces y
flores caras en la casa de alguno dellos o en
los bebederos piiblicos”.!9 El sistematico ata-
que, entre furibundo y sarcdstico, a la moral
y las costumbres de los ricos se integraba en
una mirada siempre disgustada de las jerar-
quias de clase, la de un observador de los ma-
les de la modernidad cuya procedencia social
(geogréfica y de clase) es divergente de la de
sus aristocraticos amigos nacionalistas. En
ese rasgo (que Castellani compartia con Be-
nitez, aunque la opcién por el peronismo no
lo tentara nunca) es posible reconocer uno de

10 Estas y otras parodias de los personajes de la socie-
dad moderna en El Nuevo Gobierno de Sancho, cit., pp.
41,109y 161.

los niicleos de origen susceptibles de resigni-
ficacién ideoldgica en décadas posteriores,
ese haz de motivos antiburgueses que, unidos
a los de un anticapitalismo catélico igual-
mente visceral, instalan la verosimilitud de
los encuentros posteriores con figuras como
Barletta o Haroldo Conti.

Mientras tanto, Castellani encontraba mu-
chas buenas razones para celebrar el golpe de
1943: los militares trafan consigo “una canti-
dad de virtudes viriles, empezando por el de-
porte y acabando por el denuedo, que el de-
gradante mercantilismo de la sociedad liberal
tiende a aniquilar en nosotros los civiles”.!!
Vio con simpatia el programa del levanta-
miento, y particularmente su proyecto cultu-
ral restaurador. Era amigo y admirador del po-
pular escritor antisemita Hugo Wast/Gustavo
Martinez Zuvirfa, quien desde su Ministerio
de Instruccién Publica introdujo por decreto la
religion en las escuelas publicas. También
aplaudia las razzias en la universidad, que fa-
vorecian la instauracién de profesores catoli-
cos a expensas de los judios que (aseguraba)
dominaban ese ambiente, y el de las escuelas
también. Decia en su “Romance de la pobre
patria” (1944): “La Argentina tiene m4s maes-
tros que soldados;/ eso si, casi todos estan de-
socupados./ Y de los ocupados, la mitad son
judios,/ perfectamente empefiados en educar
nuestros crios”.'? El antisemitismo de Caste-
llani era de raigambre catdlica y nacionalista.
Aparecia asociado con dos zonas de su escri-
tura polémica: la critica anticapitalista, a la
que incorporo el estereotipo del judio-comer-
ciante-usurero, y la reforma de la educacion
publica, “infiltrada” por este germen desna-
cionalizador y descatolizante. “El hecho ju-

1 “Politica clerical”, Cabildo, 21 de febrero de 1944; en
Las canciones de Militis, cit., p. 135.

12 “Romance de la pobre patria”, en Martita Ofelia y
otros Cuentos de Fantasmas [1939], Buenos Aires, Edi-
ciones Penca, 1944. Prélogo de Monsefior Gustavo
Franceschi, p. 65.

169



dio”, decia en 1935 en un comentario celebra-
torio de El Kahal,la novela mas antisemita de
Wast, “consiste en que el judio no tiene pa-
tria”. Y el sin patria dificilmente podia trans-
mitir a los nifios argentinos las cosas paternas,
justo cuando mds se hablaba de la recupera-
cién de la herencia cultural de la nacién.'?
Todo un universo ideolégico, entonces,
unido a un interés personal en los problemas
de la ensefianza, que acompafiaba las medi-
das educativas y culturales del régimen del
‘43. Y sin embargo, el triunfo institucional
del catolicismo nunca fue mirado con ojos
triunfales. No hay rastros en los escritos de
Castellani de aquella atmdsfera de euforia del
renacimiento catdlico, quizds porque tales
entusiasmos estaban refiidos con su naturale-
za critica. Su produccion periodistica parece
menos funcional de lo esperable a la batalla
por el triunfo universal de la cristiandad, leit-
motiv de la obra de Julio Meinvielle, con
quien es a menudo comparado. Demasiado
consumido por preocupaciones propias del
destino de la Iglesia misma para dedicarse de
lleno a su reconquista de la sociedad. Si esa
gran reconquista era anhelada, los términos
en los que aquella Iglesia planteaba la misién
no eran por eso menos objetables. Pues en la
medida en que 1943 marcaba una victoria
institucional, el fendmeno activaba un sinnu-
mero de criticas a la naturaleza de la religio-
sidad promovida en los organismos de la Igle-
sia. Uno de los efectos de la consagracion
militar/estatal del catolicismo sobre la pro-
duccion polémica de Castellani fue, de hecho,
dar visibilidad creciente a un diagndstico lapi-
dario que ya era afiejo, y a un horizonte de en-
frentamientos internos que fue en constante
aumento sobre el fondo de la gran fiesta ecle-
sidstica. Pues Castellani no ocultaba a nadie

13 «“Oro”, en Critica literaria. Notas a caballo de un
pais en crisis [1945], Buenos Aires, Dictio, Biblioteca
del Pensamiento Nacionalista Argentino, 1974, p. 310.

su opinion: la Iglesia catdlica no estaba a la
altura del compromiso histérico de 1943. La
restauracidn catdlica de la que tanto se habla-
ba debia ser puesta a salvo de los defectos del
catolicismo.

Para restaurar la verdad del catolicismo al
centro de la cultura nacional habia que cam-
biar de raiz la imagen de la cultura catdlica,
empezando por la nocién de que para ser ca-
télico habia que poner “cara de catdlico”, y la
idea de que la fe era un estado equivalente a
la somnolencia intelectual. De esta imagen,
decia Castellani, no sélo era culpable el libe-
ralismo, y aqui es donde se separaba una vez
mds de sus compaieros de ruta ideoldgicos.
Se separaba precisamente donde surgia el
rasgo mds permanente de su produccion, que
nunca era tan incisiva como cuando escruta-
ba lo que conocia més intimamente, ese espi-
ritu de contradiccién cuyas victimas estaban
también en sus circulos més préximos -y a
menudo, especialmente en sus circulos proxi-
mos—. Y nada conocia Castellani mds {ntima-
mente que el mundo de la Compafiia de Je-
sus, al que estaba ligado desde los trece afios.
Sus objeciones habian nacido en los tiempos
de seminarista en Villa Devoto, donde los je-
suitas controlaban la formacién de los candi-
datos de la orden y de todo el clero secular.
Adquiri6 densidad intelectual durante sus es-
tudios en Europa, y cobré virulencia y maxi-
ma visibilidad puiblica a su vuelta, en 1935,
cuando comenzd a dictar clases en numero-
sas instituciones religiosas, incluido el presti-
gioso colegio jesuita El Salvador.

Un aspecto de esta critica, que era intelec-
tual y moral a la vez, concernia a la dilapida-
cién de fondos en bienes materiales superfluos.
Las “capillitas de Colegio”, los “cuadros atro-
ces” y “libros idiotas”, eran inmorales del mis-
mo modo que el desenfreno material de los
Papas renacentistas. Nunca, ni antes ni des-
pués de su expulsiéon de la Iglesia, ahorrd
Castellani adjetivos para referirse al comer-
cio de objetos de devocion y la parafernalia

170



de las santerias: “Si ven por ahf una ‘Tienda
de objetos de goma Sagrado Corazon de Je-
sis’ o ‘Cerveceria Santa Teresita’ o ‘Cabaré
Catélico’, les aconsejo no se hagan socios, ni
les compren acciones. Esos son, son €so0s...
Fracaso seguro”.!4

De esta trivializacién mercantil de la reli-
gién tenfan mucha responsabilidad los edito-
res de libros, esos explotadores intermedia-
rios capitalistas. Y ninguno tan detestado
como el editor, periodista y escritor de best-
sellers Constancio Vigil. En 1915, Vigil ha-
bia publicado El Erial, un libro que en déca-
das sucesivas serfa reeditado decenas de
veces, con numerosos agregados. Sus cuen-
tos infantiles gozaron de igual popularidad.
En las primeras décadas del siglo, los libros
de este autor, editados cuidadosamente y
acompafiados de atractivas ilustraciones,
eran regalo tradicional a los nifios que cum-
plian afios o tomaban la comunién. Escrito en
un tono semi-mesidnico, El Erial se dividia
en secciones, que sufrieron modificaciones
con las sucesivas reediciones, pero que man-
tuvieron su tono y mezcla de géneros: aforis-
mos, pequefias historias moralizantes, refle-
xiones sobre la miseria del mundo. Las
secciones con titulos de resonancias biblicas
eran muchas: “Palabras del Camino”, “Plega-
rias”, “Pardbolas”.!> El “Dulce Nazareno” de
la prosa vigiliana estaba en las antipodas del
Cristo intransigente y luchador que la cultura
nacional tanto necesitaba, opinaba Castellani.

La ambigua relacién de Constancio Vigil
con la Iglesia y el lugar de sus obras como
vehiculos de divulgacién masiva de nociones
morales y religiosas son temas pendientes de
la investigacion. Sefialemos aqui que la ira-
cundia de Castellani contra Vigil tenia, una
vez mads, un referente eclesiastico. En 1949,

14 El Evangelio de Jesucristo, Buenos Aires, Itinera-
rium, 1957, pp. 231-232. Carta Provincial (1944), en
Randle, Castellani, cit., p. 587.

15 Constancio Vigil, El Erial, Buenos Aires, 1915.

cuando acababa de ser expulsado de la Com-
pafiia y tenia prohibido dar misa en ninguna
iglesia, Vigil recibié una condecoracién de la
Santa Sede como ‘“gran escritor catdlico”.
Era el triunfo simultdneo de la difusion de
objetos pseudo-religiosos y de la plaga del
editor comercial: “[...] cuando escribid los
CUENTOS PARA NINOS [Vigil] era bobo (aun-
que no para la platita)”.!6

El problema de la formacién de cuadros
intelectuales era otro aspecto de la critica in-
tra-eclesidstica de Castellani. Los almibara-
dos best-sellers pseudo-religiosos de Vigil y
la proliferacion de santerfas no serfan tan ne-
fastos, argumentaba, si la Iglesia invirtiera a
la vez en producir tedlogos fuertes y pensa-
dores capaces de enfrentar al enemigo libe-
ral. No era asi, denunciaba, y su referente pa-
ra calificar el estado de la Iglesia argentina
era, una vez mas, la Compaiiia de Jests. To-
mando distancia explicita de los historiadores
jesuitas “oficiales” —en particular del padre
Furlong y el padre Isern, a quien llamaba ma-
liciosamente “la Iglesia Catdlica”— aseguraba
que a pesar del crecimiento demogréifico y
econdmico, las instituciones educativas je-
suitas tenian poco de qué enorgullecerse. La
enseflanza era soporifera, el clima intelectual
de “inmutabilidad mineralégica”, las exposi-
ciones de libros catdlicos, impresentables, el
libro de piedad promovido entre los fieles,
“santulén y devotazo”. La revista de la Com-
pafiia, Estudios —decia en una carta dirigida a
su Superior, el Provincial Parola, en 1934—
era “una vergiienza... estd muy por debajo
del nivel que la mds elemental decencia (in-
telectual) permite”.!” Castellani nunca reser-
vé este diagndstico a sus misivas privadas.

16 «“Reflexiones de un recluso”, en Critica literaria, cit.,
p. 479. Castellani llegé a acusar a Vigil de querer fun-
dar una religién propia, el “vigilismo”, con lo peor del
estilo catdlico pero proclamandose superadora del cris-
tianismo.

17 Carta fechada el 25 de mayo de 1934.

171



Ademads de sus colegas y superiores, también
se enteraban de sus opiniones los lectores de
Cabildo. Allf ridiculizaba las dotes intelec-
tuales de sus profesores del seminario, para
concluir: “No diré su nombre porque al fin el
tipo no era el Unico y ademds ya ha muerto,
después de haber ocupado un alto cargo en la
Iglesia de Dios™.!8

Mis alld de sus intereses filosoficos y lite-
rarios personales, es por esta razén que Cas-
tellani fue un gran defensor de la primera re-
vista Criterio ante los ataques y reservas de
autoridades jesuitas y del nuncio, alarmados
por la independencia de sus redactores. Cri-
terio —recuerda uno de sus discipulos— “sir-
vi6 para demostrar que se podia ser catdlico
sin ser tonto”.!” Defendfa su aficién por la re-
vista ante la critica de algunos de sus colegas:
“valga por la poquisima que le tienen algunos
de los N. N. [los nuestros]. Francamente, yo
atribuyo a ignorancia, estrechez de espiritu,
pedanteria o desprecio la actitud hostil o
chismogréfica de algunos jesuitas de quienes
no lo creerfa”, decia en otra carta dirigida a
su Provincial. Ademads de un lugar de expre-
sién y debate del intelectual catdlico, y un
medio de difusién del catolicismo culto, Cas-
tellani veia en Criterio un instrumento de
cambio de la Iglesia misma —o un refugio
donde protegerse de los peores defectos de la
Iglesia, de esa Iglesia que llegaba tan mal
preparada para ocupar espacios masivos en la
ensefianza superior, y que tampoco parecia
muy dispuesta a generar cuadros para ello—:
“La cuestion estaria en saber si los superiores
de los monjes disponen de monjes que sean
hombres de ciencia. Yo creo que no. La se-
gunda pregunta es si estdn dispuestos a for-
marlos para bien de la patria con gran sacrifi-

18 “Cultura al revés”, Cabildo, 20 de septiembre de
1943; reproducido en Canciones de Militis, cit., p. 75.
19 Las citas pertenecen a otro discipulo jesuita de Cas-
tellani, Ignacio Anzodtegui, reproducidas en Randle,
Castellani, cit., p. 233.

cio y dispendio. No lo sé. Entonces todo esto
es puro suefio”. 2

Los decibeles de estos comentarios sobre
el estado intelectual del catolicismo argenti-
no no habian cesado de aumentar desde el re-
greso de Europa, en 1935, cuando la colabo-
racién periodistica en revistas ajenas a la
Iglesia se multiplicé. Pronto Castellani gand
reputacion de imprudente. El cardenal Cope-
llo, a quien tampoco apreciaba, le prohibi
dar clases en el Seminario de Villa Devoto.
(Més alld de la singularidad del personaje
censurado, la intolerancia del jefe de la Igle-
sia argentina hacia las figuras que exponian
demasiado las grietas internas de la institu-
cién es bien conocida.) Otra fuente intermi-
nable de conflictos: por su condicién de sa-
cerdote jesuita, Castellani estaba obligado a
someter sus escritos concebidos para publica-
cién a los censores de la Compafifa. Las re-
yertas generadas por esta obligaciéon comen-
zaron cuando era seminarista, en 1923, y
fueron in crescendo hasta su expulsién, en
1947. Ignoraba las vehementes recomenda-
ciones de sus censores, “puenteaba” a las au-
toridades provinciales que lo sancionaban
apelando unilateralmente a Roma, e incluso
publicaba los textos censurados exponiendo
las notas del censor para someterlo al bochor-
no publico. De 1941 data su ensayo “La inte-
ligencia y el gobierno” donde, apoydndose en
Santo Tomds, discurria sobre los limites y los
dilemas del voto de obediencia ante el poder
de los tontos y corruptos.?! Ese mismo afio,
cuando Castellani se disponia a publicar El
Nuevo Gobierno de Sancho (un libro de hila-
rante parodia social que le ganaria muchos
adeptos), su Superior Tomds Travi le orden6
eliminar del manuscrito las referencias a la
Accién Catolica, a “los Obispos de facies

20 “Universidad”, Cabildo, 16 de agosto de 1943; en
Canciones de Militis, p. 55.

2l L. Castellani, Seis Ensayos y Tres Cartas, Buenos
Aires, Dictio, 1973 (originalmente publicado en 1941).

172



vistosas y molleras hueras” y a los “céndo-
nes, que a veces se exponen a bendecir cier-
tos sacerdotes cuando se arrojan a bendecirlo
todo, incluso las fabricas de efectos de go-
ma”.?? Ante la reaccién airada de su subordi-
nado, y su negativa a modificar el texto, Tra-
vi opté por prohibirle la publicacién de
ningun otro escrito. (De esta orden, que nun-
ca se levanto, y de su subsiguiente proceso de
expulsion, se sigue la ausencia de Castellani
en el periodismo politico de la segunda mitad
de la década de 1940.)

Al cerrar los canales de publicacion en el
momento pico de productividad de su subor-
dinado, Travi produjo un efecto paraddjico:
el sacerdote censurado comenzd a escribir pa-
ra sus colegas de la Compafiia: “Ahora que
Dios N. Sefior me concede algtin vagar, y ten-
go que abandonar el periodismo ‘ad extra’ me
dedicaré un poco al periodismo epistolar ‘ad
intra’ porque no es justo que s6lo para los de
fuera haya yo aprendido este arte”. De ese mo-
mento data su traduccién anotada de los cinco
primeros volimenes de la Suma Teoldgica de
Santo Tomds de Aquino, y también sus Cartas
Provinciales: diez misivas a los profesores de
la Provincia Argentina de la Compaiifa de Je-
suis, escritas a lo largo de dos afios.?* All{ vol-
via sobre los temas conocidos, aunque esta vez
con mayor detalle y especificidad: censores
con nombre y apellido, listas de libros de je-
suitas (incluida la Historia del Colegio del
Salvador, del respetado padre Furlong), califi-
cadas de “inferiores a la mediocridad, y a ve-
ces, inferiores tout court”, etc. La calidad mo-
ral de sus colegas seminaristas era otro topico
de las Cartas Provinciales ya conocido por sus
lectores, pues Castellani hablaba en muchos
textos (alegdricos y no tanto) del chismorreo
y las bajezas de los envidiosos con quienes le

22 Carta del padre Tomds J. Travi a Castellani, fechada
el 11 de septiembre de 1944.

23 Las Cartas Provinciales han sido parcialmente repro-
ducidas en Randle, Castellani, cit., pp. 576-588.

habia tocado en suerte convivir —[...] los se-
minaristas”, habia dicho en un articulo publi-
cado poco antes en Cabildo, “son la gente
mas maleva que existe”.”* Pero las Cartas
abordaban por vez primera las oscuridades se-
xuales de esa moralina de gallinero, y la ca-
marilla de ambiciosos mediocres que gober-
naban la Provincia Argentina y aplastaban a
los talentosos. En medio de esta campaiia, las
autoridades provinciales y el cardenal Cope-
llo se enteraron por los diarios de que Leonar-
do Castellani era candidato a diputado por la
Alianza Libertadora Nacionalista. A media-
dos de 1946, el Provincial Travi le envid la
primera conminacidn escrita a abandonar vo-
luntariamente la Compafifa, argumentando
“poca obediencia a la Censura”.

I La singular colocacién de Castellani en

el universo de la Iglesia —a la vez cons-
picua y marginal, popular y solitaria, escan-
dalosa pero sometida en dltima instancia al
veredicto de la autoridad eclesidstica— sugie-
re claves de lectura de esa amplia zona de su
obra que no es explicitamente polémica, ni
en lo politico ni en lo religioso. La m4ds inme-
diata de esas avenidas podria reconstruir una
multitud de transposiciones de temas, situa-
ciones y personajes reales a la ficcion, todo
un catdlogo de alusiones que ganaron en
mordacidad a medida que la situacién institu-
cional de su autor empeoraba, y que pesarian
como un amargo bagaje de obsesiones en su
produccién posterior a la expulsién. Pero in-
cluso antes de la crisis, en los afios de 1930 y
los tempranos 1940, se puede leer facilmente
la literatura de Castellani como un recurso
mds donde establecer fobias y filiaciones in-
tra-eclesidsticas. Un solo ejemplo: el Pavo de
sus Fdbulas Camperas de fines de la década
de 1930, “animal m4s solemne” cuya solem-

24 “Prélogo con casco”, Canciones de Militis, cit., p. 28.

173



nidad “evita que se le arrimen a examinar su
pavura”, ese pavo al que se le inflama la go-
lilla, “o sea la excrecencia cardenalicia que
llevan ellos de adorno, llamada moco de pa-
vo” no es otro, naturalmente, que monsefior
Copello.?’> Del mismo modo, podria hacerse
una lectura a clef de otros textos —las “Fabu-
las en defensiva” incluidas en ediciones pos-
teriores de las Camperas, episodios de El
Nuevo Gobierno de Sancho, las aventuras del
padre Metri— para descubrir historias de la
trama secreta de la Iglesia de entonces.

Una entrada acaso mds fructifera a ese cor-
pus (al menos desde el punto de vista de la
historia cultural, no institucional, del catoli-
cismo) es vincularlo con las preocupaciones
de Castellani con respecto a la calidad de la
religiosidad argentina. Y no tanto para glosar
sus enojos como para identificar los elemen-
tos de un proyecto intelectual positivo que se
insinta con coherencia notable por encima de
conflictos, vaivenes politicos y recurso a
multiples géneros. A pesar de lo tumultuoso
de su trayectoria como sacerdote, Castellani
mantuvo a lo largo de su vida un punto de
vista consistentemente eclesial. Su identifica-
cién con la Iglesia, y con la Compafiia de Je-
sis, fue un rasgo inmutable incluso en los
afios inmediatamente posteriores a su expul-
sion, durante los cuales estuvo impedido de
oficiar misa. De ese rasgo se desprende todo
un abanico de intereses y posiciones intelec-
tuales y, sobre todo, una actitud censorial,
una autoasumida posicién de guardidn de la
ortodoxia ejercida con deleite sobre colegas y
superiores. Formado en la Universidad Gre-
goriana de Roma, Castellani acordaba impor-
tancia fundamental al problema de la herejia,
al conocimiento de la historia eclesidstica, y
muy particularmente al de la Teologia. La
produccién en estas disciplinas constituye

2 Camperas. Bichos y personas [1931], Buenos Aires,
Dictio, 1976, p. 180.

una zona sustantiva de su obra y la versacion
en sus saberes era un pardmetro con el cual
juzgaba permanentemente la calidad intelec-
tual de sus colegas de vocacion. Nunca deja-
ba de subrayar su condicion de doctor en
Teologia de la Gregoriana y de Filosofia de la
Sorbona.

Independientemente de su suerte institu-
cional, entonces, se colocaba en un lugar de
guardidn de la ortodoxia catélica —guardidn
contrarreformista, guardidn contra la igno-
rancia de los guardianes “oficiales” que lo
censuraban, guardidn de la verdad original de
las escrituras contra las trivialidades institu-
cionales y las modas de la filosoffa moder-
na—. (Un resultado de este ejercicio censorial
estd en la abundante produccién de Castella-
ni sobre el problema del fariseismo, en el que
no podemos deternos aqui mas que para iden-
tificar tres aspectos del fenémeno que tuvie-
ron mayor relevancia en su sistema de ideas.
Primero: el fariseismo era un tema de los
Evangelios que permitia un retorno a la figu-
ra mds heroica de Cristo —el que lejos de las
imdgenes rubias y almibaradas del receptor
pasivo del martirio se planta contra los mer-
caderes de la religién, contra quienes en su
carrera por el poder han cultivado sus formas
pero la han vaciado de contenido—. Segundo:
el fariseismo brindaba un lugar donde insta-
lar una critica de la Iglesia que reclamaba su-
perioridad teoldgica, invitando a establecer
analogias entre sus reyertas personales con
las autoridades eclesidsticas y la lucha de
Cristo contra los fariseos. Finalmente: el fari-
sefsmo sirvi6 como figura para ejercer esa
vieja critica social que encontré sus instru-
mentos en el archivo del anticapitalismo ca-
télico con reminiscencias antisemitas, y que
asomaba recurrentemente en la denuncia de
la acumulacion de riqueza, los bancos y la
usura. Con el tiempo, el fariseismo se trans-
formé en una amplia metdfora que abarcaba
todo lo negativo, dentro y fuera de la Iglesia:
lo frivolo, lo hipdcrita, lo burgués, y también

174



las farsas bienpensantes bajo las que se es-
condian los abusos de ricos a pobres.)

El proyecto intelectual de Castellani se
comprende mejor en el plano de las sensibili-
dades religiosas que en el de las ideas o las
politicas eclesidsticas, y revela una concep-
cion de intervencién que lo conecta con algu-
nos de sus autores predilectos —Paul Claudel,
Hilaire Belloc, el primer Jacques Maritain y,
muy especialmente, G. K. Chesterton—. Cas-
tellani fue estudioso, introductor, traductor y
difusor de estos autores, que habia comenza-
do a leer en sus afios de noviciado, y cultivd
con sistematicidad creciente gracias al mayor
acceso a esa nueva cultura catdlica de entre-
guerras que le ofreci6 su aprendizaje de idio-
mas y el prolongado itinerario europeo (1930-
1935). Este lector, que lefa como quien se
sabe un interlocutor elegido, se hizo cargo
con toda seriedad de lo que interpreté como
un llamado a la renovacién de la espirituali-
dad catdlica adormecida en el mundo del lai-
cismo positivista, por entonces en crisis.?
Examinemos algunos rasgos de esta empresa
a partir de la celebratoria recepcién de uno de
sus autores de referencia.

La influencia de Chesterton en la obra de
Castellani ha sido sefialada muchas veces, es-
pecialmente a la hora de colocar (con razén)
la saga del padre Metri en genealogia directa
con las aventuras del Father Brown, compa-
racién sobre la que volveremos mds adelante.
Detengdmonos antes en algunos elementos
mds generales que enmarcan esta adopcion,
ya que la transposicién acriollada de la figu-
ra del detective religioso fue parte de una
operacién mas amplia.

Chesterton (segun la ortografia de su lec-
tor pampeano) fue, por sobre todo, un mode-
lo de intervencion del intelectual catdlico en
la sociedad moderna, un ejemplo del pensa-

26 Véase, en particular, sus ensayos introductorios de
Claudel y Chesterton en Critica literaria, citado.

dor profundo pero encarnado, culto pero des-
provisto de solemnidades. (La fascinacién
por estos atributos participaba de cierta an-
glofilia que llevaba a este nacionalista a dis-
tinguir entre la lucha contra los intereses in-
gleses fuera de Inglaterra, y las grandes
virtudes culturales de aquella sociedad).?’
Chesterton cultivaba, como catélico, los gé-
neros mas diversos, grandes y pequefios. El
espectro de ese talento era asombroso: critica
de arte, novela, polémica, ensayo, biografias,
relatos de viaje, poesia, teatro. Chesterton
también incursioné en el dibujo comico, ilus-
trando las novelas de sus colegas mds dilec-
tos, como Belloc.?® Ninguna de aquellas for-
mas de intervencion era tan celebrada por su
lector argentino como el periodismo polémi-
co en The Daily News y los comentarios ra-
diales, en los que Castellani veia una opcién
del catdlico erudito por las aproximaciones
populares y la imitacién desprejuiciada de los
lenguajes orales, un descenso muy delibera-
do al ruedo de la plebe de Cristo para trans-
formarse en “pregonero gritén de la gloria de
Dios y de la Santa Madre Iglesia Romana” 2

Mas importante aun que la inspiracion que
ofrecia al estudiante prodigio el espectdculo
de tal despliegue era el deleite de la risa de
Chesterton y particularmente la asociaciéon
entre risa y fe. En esa aproximacion irreve-
rente y jocunda a la religion, Castellani veia
el testimonio mds certero de la celebracion
inteligente del descubrimiento de la fe y el
desprecio por las mojigaterias de los catdli-
cos que asimilaban fe y represién moral.
“Santo es aquel que disfruta de las cosas bue-

27 Entre muchos rasgos que Castellani admiraba de la
cultura inglesa, estaba el uso de la radio, cuyo nivel de
excelencia en la BBC, “la mejor solucién del mundo en
materia de broncaste”, contrastaba con las chabacane-
rias locales. “Radio”, art. cit.

28 Chesterton ilustré The Green Overcoat, de Hilaire
Belloc, publicado en 1912.

29 «“La autobiografia de Chesterton”, en Critica litera-
ria, cit., p. 167.

175



nas y las rechaza”, decia Chesterton en su en-
sayo sobre la risa, “mojigato, aquel que des-
precia las cosas buenas disfrutando de
ellas” 3 Inteligencia y humor vital en el abra-
zo de la fe eran los temas del poema chester-
toniano “Eclesiastés”, traducido en 1939 por
su discipulo argentino bajo el seudénimo de
Jerénimo del Rey: “Hay un solo pecado: pen-
sar que el Sol no existe;/ una sola blasfemia:
que la Verdad es triste;/ un peligro temible
realmente:/ tener mancas las manos de la
mente”.3! No era tan importante que Chester-
ton dijera “Yo tengo Fe” a cada pdgina, como
que lo dijera a carcajadas. Esa fe dichosa, “de
gordo”, fue un ejemplo crucial para este jo-
ven lector que por entonces buscaba un tono
vital para su propia produccion. Castellani
gustaba relatar los detalles de la conversién
tardia de ese talentoso bon vivant que era su
modelo, transcripcién de un relato que habia
oido de labios del propio Chesterton durante
su paso por Roma: “Yo abjuré mis errores y
fui recibido en el seno de mi madre la Iglesia
Catélica de Roma (el escritor hace una pausa
reverente) jen el tercer piso de una Pub! [...]
Y entonces, cuando se acabaron los exorcis-
mos y me desnudé del hombre viejo, bajamos
al primer piso a tomar cerveza”.?? Relato de
una conversion ejemplar, de un acceso emi-
nentemente humano a las verdades sobrena-
turales, que se mantenia fundida con lo mds
intimo del sentido comiin, de los goces terre-

30 G. K. Chesterton, EI hombre comiin y otros ensayos
sobre la modernidad, Buenos Aires, Ed. Lohlé-Lumen,
1996, p. 134.

31 “Eclesiastés”, Critica literaria, cit., p. 185. Bajo el
mismo seudénimo, Castellani tradujo en “versién libre”
la siguiente “Oracién de los que no tienen suerte”, de
Chesterton: “Por todos los que no han tenido suerte,/
por los tipos de yeta y pocasuerte,/ oremos... jOh Se-
flor, piadoso y fuerte!/ Por la grotesca lamentable hile-
ra/ de los que sin manzana y con dentera,/ la taba Vida
les sali6 culera [...]”, Critica literaria, cit., p. 180.

32 “Gilberto K. Chesterton. Sherlock Holmes en Ro-
ma”, Critica Literaria. Notas a caballo de un pais en
crisis [1945], Buenos Aires, Dictio, 1974.

nos, de los gustos populares. Porque Chester-
ton, que era un escritor muy popular, amaba
a los escritores mds conectados con el punto
de vista del pueblo inglés. Y a ninguno ama-
ba como a Dickens, a quien dedicé sus ensa-
yos literarios mds apasionados. “Dickens no
escribia lo que el pueblo queria —lo defendia
ante sus criticos—, Dickens queria lo que el
pueblo queria.” Sus pdginas mds geniales,
aseguraba, eran las que relataban las peripe-
cias infimas de los pequefios personajes dis-
persos en los rincones londinenses, a quienes
comprendia y a quienes acompafaba en gus-
tos y disgustos. Y Dickens (continuaba empa-
ticamente Chesterton) habia heredado de
Chaucer ese espiritu medieval por la bufone-
ria, las bromas gruesas, las largas historias y
la cerveza negra.>3

Sensibilidad literaria y figura publica en
Chesterton aludian a los gustos de aquel lec-
tor con talento y ambiciones. Se podria decir
mucho mds, naturalmente, de todo lo que se-
par6 a ese discipulo lejano de su inspirador
britdnico —el contraste entre la naturaleza de
esas risas que constituyeron el sello incon-
fundible de cada uno, por ejemplo, entre la
mordacidad cada vez mds oscura y solitaria
de uno y la amigable vitalidad del otro—. Pe-
ro no se trata de comparar a Castellani con
Chesterton, ni con los demds autores que
marcaron sus opciones intelectuales en esos
afios de formacién, empresa que constituye
en si misma toda una agenda de investiga-
cién. Se trata de comprender el planteo, sin-
gular y personalisimo, que aquella admira-
cién alimentd a la manera de una inspiracion
inconfundible pero a la vez lejana, relevante
en su espiritualidad mds profunda pero tam-
bién muy ajena a esa Argentina cuyo renaci-
miento catdlico estaba necesariamente pauta-

3 G. K. Chesterton, Charles Dickens [1906], Londres,
Metheun & Co., 1928; The Victorian Age in Literature
[1913], Londres, Williams & Norgate, Ltd., 1925.

176



do por sus propias tradiciones. Ajena, en fin,
al horizonte de intervencién de aquel jesuita
de opiniones fuertes sobre la cultura de su
pafs, que oponia a los males que criticaba una
genealogia positiva para la cultura nacional.
Como otros nacionalistas, Castellani vio
en la herencia hispana una cantera indispen-
sable donde buscar remedios al cosmopolitis-
mo afrancesado de la cultura portefia, y un
antidoto a los peores efectos del liberalismo.
Su seleccion de ese archivo estaba menos fi-
jada, curiosamente, en la reivindicacion de la
Iglesia evangelizadora y el programa de cato-
lizacién sin fisuras que en una nostalgia més
general por la espiritualidad del medioevo es-
pafiol (que oponfa por igual a laicistas moder-
nos y catélicos mediocres). En el centro del
hispanismo de Castellani estaba Cervantes, y
el amor por los personajes semicomicos, de
sabidurfa natural, nobleza espiritual y total
desinterés en los bienes materiales del Quijo-
te. Por sobre todo, el ejemplo supremo de hu-
mor medular de la novela, “obra maxima de
la Contrarreforma”. “Porque el humor medu-
lar es una forma natural de expresién de la re-
ligiosidad. Aunque parezca mentira, la para-
bola y la paradoja son mds religiosas en
cierto modo que el silogismo y el sermén. Si
yo dijera que El Quijote es un libro en cierto
modo mds religioso que Los nombres de
Cristo, se reirfan de mi? Si. Pues por eso no
lo diré.”3* El ethos de la gran novela espaiio-
la, sus paradojas y persecuciones absurdas
del ideal del amor eran comparados con la
bisqueda disparatada de la fe, sus paradojas
con las del Evangelio, su humor con el humor
de Cristo. Esta adopcién de El Quijote como
ejemplo estético y espiritual tuvo resultados
literarios propios, pues ademds de los nume-
rosos comentarios sobre la novela, Castellani
escribié dos libros inspirados muy permisiva-
mente en sus personajes —El Nuevo Gobierno

34 “E] humor espafiol”, Critica literaria, cit., pp. 517-518.

de Sancho (1944) y Su Majestad Dulcinea
(1956)— que dieron la pauta de la libertad con
la que el exégeta se aproximaba en su propia
ficcién a las tradiciones que més veneraba y
mejor habia estudiado. Pues el amor por Cer-
vantes, Quijote y Sancho se continuaba en
una defensa de Herndndez y Martin Fierro, el
gaucho “criollo y cristiano” que encarnaba la
oposicién al liberalismo portuario. Lectura de
época, en cierta medida, ya que sintonizaba
con otras que en la segunda mitad de la déca-
da de 1930 proyectaban sobre el poema de
Herndndez los rasgos de la gesta nacionalista
y catdlica, aunque en este rescate la naturale-
za popular del personaje era mds enfatizada.>
Castellani intervino en el debate sobre el lu-
gar de Herndndez en el canon literario, para
afirmar la jerarquia de Martin Fierro como
gran poema nacional. Un poema que era pro-
fundamente catélico, de “una religién un po-
co vaga, no instruida, no muy practicante, pe-
ro por la falta de clero de campafia y la
dejadez del clero de Buenos Aires; pero es ge-
nuina y muy honda”. Un poema catdlico no
tanto porque hubiese en él referencias religio-
sas, sino porque “el dinero, los honores y el
poder estdn puestos en sus lugares catdlicos
[...] y Martin Fierro, el paupérrimo criollo, es
al final el caballero hidalgo espafiol”. Una
suerte de Don Quijote de la Pampa.*®
Lenguajes, temas y climas espirituales esta-
ban profundamente entrelazados y arraigados
cuando el lector de Santo Tomads, Chesterton,
Cervantes y Herndndez iniciaba su propio ca-

35 Sobre esta lectura de Martin Fierro, véase Alejandro
Cattaruzza y Alejandro Eujanian, “Del éxito popular a
la canonizacién estatal del Martin Fierro. Tradiciones
en pugna (1870-1940)”, Prismas. Revista de historia
intelectual, N° 6, 2002, p. 116.

36 “Martin Fierro traicionado [111]”. “Martin Fierro trai-
cionado (Iv)”, en Lugones/ Esencia del liberalismo/
Nueva critica literaria, Buenos Aires, Dictio, 1976, pp.
554 y 558. Tomo la expresion “Don Quijote de la Pam-
pa” de la biografia de Randle, quien la utiliza en otro
sentido para aludir a actitudes personales de la juventud
de Castellani.

177



mino de divulgacién de las verdades de la fe
catdlica. Este camino, proponemos, puede
ser leido como una forma de intervencién en
la vieja discusion sobre el lenguaje de los ar-
gentinos, pero apostando no solamente a un
rescate de los idiomas y las tradiciones nacio-
nales desdibujados por la inmigracién y las
influencias culturales exdgenas, sino un res-
cate de los lenguajes del liberalismo, enten-
diendo la operacién en un sentido mds gene-
ral de salvataje estético y moral de la
mercantilizacion, feminizacién, urbanizacion
y degradacidn ética de la cultura moderna. El
instrumento expresivo seria un lenguaje mi-
nimalista y criollo, como explicaba en su
“Arte Poética™:

Reniega una vez més tu fortuna/ da de ma-
no las frases bellas/ y cual los perros a la
luna/ di tu verdad a las estrellas. [...] Has
sonar tu rudo montante/ en vez de fina lira
de oro/ contra la estupidez campante/ jla
estupidez testuz de toro! [...] Sirve a Dios
a la usanza afieja/ con mds coraje que con-
sejo/ vivir bien es cosa compleja/ morir
bien es derecho viejo. / jAh! No es un cis-
ne nacarado/ con tornasoles en el ala/ es un
carancho aprisionado/ mi alma que Dios
acorrala./ Sea tu verso un gesto viril/ y no
una actitud escultdrica/ de alma y carne, no
de marfil.../ y todo lo demds es retérica.’’

La transformacion a la verdad del criollismo
incluia muy especialmente el catolicismo.
Lejos de repetir acriticamente que éste era el
remedio a los males de la modernidad, Caste-
Ilani incluyd la religién y su Iglesia en el uni-
verso que debfa ser rescatado. Es posible
identificar dos vertientes en la gran empresa
de transformacion de los lenguajes y las esté-
ticas de lo religioso. En una de ellas, las ver-
dades de la fe fueron insertadas en los géne-
ros menos asociados con la difusién

37 «Arte poética”, Las Canciones de Militis, cit., p. 31.

apologética. Erudita y coloquial a la vez, es-
ta operacion dejé sus huellas mds visibles en
la zona literaria de su obra —poemas, fdbulas
camperas, novelas policiales, ficcién satiri-
ca— en la que nos detendremos brevemente
para concluir estas notas. Pero la descripcion
seria incompleta si no menciondramos la ver-
tiente simétrica, la que inyecté de coloquia-
lismos criollos y de jirones del sentido co-
mun mds local las obras explicitamente
concebidas para un publico eclesidstico, tan-
to los géneros de divulgacién como los mas
eruditos. Presentada siempre con los ropajes
mds casuales e idiosincréticos, la empresa no
era por eso menos consciente de su propia
importancia intelectual. Su razén de ser pro-
venia tanto del lugar asumido en la batalla
cultural epocal como de preocupaciones emi-
nentemente teoldgicas. En ese plano, la con-
tribucién atafifa a uno de los mds afiejos pro-
blemas de la cultura cristiana: la traduccién y
la transposicién correctamente interpretada
de las escrituras a las lenguas verndculas.
Castellani era bien consciente de las funda-
mentales implicaciones pedagdgicas, teoldgi-
cas y filoséficas de su operacion: ““;Es posi-
ble —planteaba en una de sus notas en la
Suma Teolégica— vencer la natural tendencia
antropomorfica de nuestra mente, pensar a
Dios superando imagenes concretas?3® Por
temperamento, formacién o conviccidn, res-
pondi6 con buena parte de su obra por la ne-
gativa: para las grandes mayorias, tal conoci-
miento es dificil, si no imposible. Y para
superar este limite, hizo una apuesta a la ca-
pacidad del conocimiento por analogia, op-
cién que se tomo el trabajo de explicar, una
vez mads, en forma de didlogo casual. Cuenta

38 Santo Tomds de Aquino, Suma Teolégica. Nueva ver-
sion sobre el texto latino. Con notas, explicaciones y
comentarios por Leonardo Castellani, S. J. Doctor en
Teologia por la Gregoriana, en Filosofia por la Sorbo-
na [1944], Buenos Aires, Club de Lectores, 1988, p. X,
vol. I: De Dios Uno, p. 94,n. 1.

178



Castellani en su Introduccién a Historias del
Norte Bravo, publicada en 1936 bajo el seu-
dénimo de Jerénimo del Rey:

Segin mi amigo [Leonardo Castellani],
dice Aristételes que las cosas moviles y
vivas las podemos conocer nosotros por
analogia y ejemplo, convertendo se ad
phantasmata. No que un ejemplo se haya
de repetir siempre igual en cada caso, sino
que nuestro intelecto en el fantasma inte-
lee al trasluz, como una filigrana, la mar-
cay larazén y la ley de las cosas.>®

En un mundo donde las élites habian abando-
nado irreversiblemente el latin y perdido la
unidad cristiana —decisién plagada de conse-
cuencias degenerativas, de la que la ley de
educacion de 1884 era responsable primordial
en la Argentina— habia que traducir la palabra
divina y las grandes obras de la tradicién cris-
tiana, aquellas que estaban en las entrafias
mismas de la cultura occidental “[...] como se
pueda a la lengua vulgar. Paciencia. No hay
mal que por bien no venga”.*

En esta mezcla intencional de erudicién y
coloquialismo las proporciones aparecian do-
sificadas segtin los géneros. Si en el meticulo-
so aparato erudito que acompafiaba la traduc-
cién de la obra de Santo Tomds referencias
locales y opiniones personales asomaban epi-
sddicamente, en las versiones menos savantes
de su escritura eclesidstica, como las pardbo-
las, habia un trabajo més intenso de encarna-
cién de las grandes verdades filosdficas del
catolicismo. Castellani era un cura “muy pa-
rabolero”, como €l mismo decia. En ese gé-
nero corto y dialogado encontraba una es-
tructura directa para transmitir eficazmente
ejemplos de fe y moral dirigidos a sus fieles.
En la Introduccién a sus Doce Pardbolas Ci-

39 Historias del Norte Bravo [1936], Buenos Aires, Dic-
tio, 1977, p. 14.
40 «“Anteprélogo”, en Suma Teoldgica, citado.

marronas (1959) defendia con una escritura
salpicada de oralidad el tratamiento humorfs-
tico y coloquial de las pardbolas de Cristo.
Los personajes de estos didlogos, cefiidos al
Evangelio —segtin aseguraba— y extraidos del
medio palestino evangélico “tal como nos es
dado conocerlo por los trabajos de técnicos y
eruditos”, hablaban “un poco en criollo, por-
que naturalmente no podemos hacerlos ha-
blar en arameo”. Castellani arriesgaba en el
mismo gesto un traslado directo del ethos de
pastores, pescadores y labriegos hebreos al
de “nuestros gauchos (San Pedro era gaucha-
70)”, porque ambos grupos compartian la sa-
bidurfa de la cultura popular de cualquier
tiempo, y por eso conocian las verdades de la
religién “con menos altivez y peloneria”.*!
Estos santos “gauchazos”, introducidos en
lenguajes informales y ortografias irreveren-
tes, podian aparecer situados en contextos es-
tudiadamente escandalosos. La superposi-
cion de lo sublime y lo vulgar, lo erudito y lo
popular, era otro recurso pedagégico del hu-
mor rabelaisiano de Castellani. En Domigue-
ras Prédicas, por ejemplo, mencionaba con-
tiguamente a “Jacome” Maritain e Isabel
Sarli, y se detenia a subrayar su osadia: “aqui
hago una pausa para pedir a Dios me ilumi-
ne... Cruz Diablo! Nombré a Isabel Sarli” #?
Poemas religiosos, prédicas, investigaciones
teoldgicas, pardbolas moralizantes: en todos
subyacia, de una u otra manera, el espiritu de
la difusion erudita y humorosamente popular
de la fe. Ese mismo espiritu animaba aquel
proyecto, muchas veces mencionado pero
nunca concretado, de escribir una Vulgata ar-
gentina. Abrazo que abarcaba tanto lo docto

4 Doce Pardbolas Cimarronas, Buenos Aires, Itinera-
rium, 1959, p. 7. Este libro desglosaba pasajes de Las
Pardbolas de Cristo (1959) y de El Evangelio de Jesu-
cristo (1957).

42 Domingueras prédicas, Mendoza, Ediciones Jauja,
1997, p. 189. Este libro retine sermones de los afios
de 1960.

179



como lo popular, y que era en buena medida
un esfuerzo por acercarlos. Abrazo solitario,
ademds, ya que Castellani se habia colocado
de tal manera en el campo de la cultura cat6-
lica —lo suficientemente arriba como para
despreciar a cada paso la ignorancia de sus
colegas, y lo suficientemente abajo como pa-
ra abominar de las pretensiones del lenguaje
religioso divorciado de lo popular— que apa-
recfa como el Unico capaz, en la Argentina,
de llevar adelante la empresa.

I’ [ Y Para dar algo de especificidad a estas
A 1 hipétesis, concluimos con una brevi-
sima descripcién de tres obras de Castellani
difundidas en las décadas de 1930 y 1940,
contempordneas de su produccion periodisti-
ca polémica, su traduccién comentada de la
Suma Teoldgica y sus conflictos institucio-
nales.

Camperas (firmado como Jerénimo del Rey).
Difundidas a partir de 1926 en la revista El
Salvador, las fébulas fueron reunidas y publi-
cadas en 1931 en un volumen con prélogo de
Hugo Wast, y reeditadas varias veces con
textos agregados, nuevas secciones y algunas
modificaciones menores de edicién.** A pe-
sar de dichos cambios, la sustancia de su
planteo inicial se mantuvo: historias ejempli-
ficadoras, cortas y coloquiales, protagoniza-
das por “Bichos y Personas”, segin indicaba
el titulo a partir de la segunda edicién —o mds
bien, como en las fdbulas cldsicas, por bichos
que parecen personas—. Iniciadas cuando
Castellani tenfa 25 afios, las primeras Cam-
peras evocaban con nostalgia los lugares de
la infancia en el Chaco santafesino, memo-
rias contrapuestas, en su celebracion de los
prodigios de la naturaleza, a la ciudad sucia y

43 Camperas. Bichos y personas, Buenos Aires, Dictio,
1976. Las citas provienen de esta edicion.

ruidosa en la que eran escritas.** Y contra-
puestas, asimismo, a la infancia limitada de
los nifios urbanos: “Los chicos de la ciudad
que no han visto mds que el naranjo del pa-
tio de la escuela no saben lo que es la chacra
de Las Toscas y los compadezco”®

Historias sencillas, con protagonistas sen-
cillos, escritas en lenguaje llano: una deci-
sién literaria explicitada desde la primera p4-
gina, en el didlogo entre el Autor y la Musa
de la Féabula:

—Ah, torpe —me dijo— torpe! Qué andas
alli revolviendo papelotes? Escribe senci-
llamente lo que se te haya ocurrido! [...]
Mis vale salir pobre, que no vestido de
ajeno —dijo ella— Yo tampoco llevo sedas,
y sin embargo no voy a robar a mi herma-
na Melpédmene. Y me sefialé su blusa de
percal, y su pollera de merino, el paiuelo
al cuello y el rebenque sin virolas *®

La musa de sobrio atavio campero irrumpe
para guiar por el buen camino del lenguaje
directo y los temas propios, ahuyentando el
peligro del desvario en la erudicién estéril.
Esopo, La Fontaine y otros fabulistas clési-
cos: autores que acompaiian en esos “papelo-
tes” indispensables para el escritor informado
(Castellani nunca deja de informarnos sobre
su informacidén, nunca renuncia a inscribir su
criollismo en genealogias universales), pero
peligrosos (por ajenos) a la hora de buscar
inspiraciones.

En sus vifietas situadas en el monte, la sel-
vay el rio del Chaco santafesinos, las fabulas
camperas insertan muchas reflexiones, auto-
rreferenciales con pocos velos, sobre las mi-

4 “Lo que sé es que al exhumarlas hoy en mi memoria,
en medio del fragor de las ciudades inquietas, siento el
perfume de aromo, de tierra himeda, de yuyos chafados
[...]”, en “En el picanillar”, Camperas, cit., p. 97.

4 “El miedo no es sonso”, Camperas, cit., p. 61 (cursi-
vas en el original).

46 “Introduccién” a Camperas, cit., p. 11.

180



serias de la vida en comunidad: los conflictos
entre las abejas de un colmenar, los péjaros
de un ombui, las luchas en el gallinero de una
chacra. (En estas batarazas torpes, ruidosas y
desconfiadas de toda novedad, encontramos
el origen inequivoco de la metdfora gallina-
cea del poema de Benitez sobre el “pato”
Castellani y las autoridades jesuitas que lo
conminaban a alinearse.) Como en la fabula
clésica, hay un equilibrio moral simple que
descansa en la oposicién entre seres buenos y
seres malos, constructivos y destructivos (el
Maiz y la Cicuta, el Caserito y la Lengua Mo-
cha, el Nandi y las Catangas Cascarudas).
Pero la tensién moral que domina las Campe-
ras es mds autorreferencial, pues contrapone
a talentosos y mediocres —oposiciéon que no
es mds que la que enfrenta a quienes han si-
do tocados por Dios y quienes envidian ese
estado—. Los héroes son animales de belleza
natural, de una gracia deslumbrante pero sin
remilgos (como la Cabecita Negra y la Brasi-
ta de Fuego). Los artistas y creativos (como
el Zorzalito y la Calandria, cantores virtuosos
mal apreciados por sus congéneres) son las
eternas victimas de la bajeza de los envidio-
sos. Los trabajadores originales y prolificos
viven expuestos a las malas artes de los indo-
lentes (como la Vibora, el Zorrino y el Pere-
70s0, que se juntaban para murmurar del
mundo). Los que optan por los caminos supe-
riores (como la gaviota de mar) viven una vi-
da de pobreza noble, y son mirados con des-
confianza por quienes transitan sendas faciles
y de craso materialismo (como la gaviota ca-
rrofiera, que al ver llegar a su bella hermana
marina murmura para si: “Qué querra esta
damisela?’) .4

Talentosos y mediocres, trabajadores y pe-
rezosos, constituyen un equilibrio sabiamente
presidido por Dios, pues las diminutas histo-

47 “Hija del mar inmenso”, en Camperas, cit., p. 89
(cursivas en el original).

rias camperas transcurren iluminadas por una
mirada siempre maravillada de la Creacién.
Por sobre el vivaz universo de los “bichos”, la
mirada nostélgica desde la gran ciudad y las
estocadas personales, lo fundamental era la
celebracién de la perfeccion de la obra divina,
de los infinitos detalles de la vida dada por
Dios a estos seres naturalmente bellos y gra-
ciosos. Sus nombres, repasados primorosa-
mente, celebran la grandeza universal de la
obra divina encarnada en las idiosincracias
mads locales. Las Camperas son un catdlogo
de la Creacién chaquefa que se regodea en
toponimias y nomenclaturas que insindan un
orden universal y eterno: Flamencos rosas,
Patos blancos, Cardus negros, Chorlitos, Bi-
guds, Gallaretas, Quillas, Tuyuydes, Tuyan-
gos, Siriries, Chajdes, Teros y Garzas: cada
animal nombrado con nombres individualisi-
mos cuyo potencial expresivo es siempre
aprovechado para distinguir el atributo que le
ha sido otorgado por Dios. Aun cuando esos
dones los oponga a la Verdad divina: “el Do-
rado cacique, el Surubf tirano, la Palometa
sanguinaria, la Vieja de Agua envidiosa, y la
Mojarra perseguida, el Sdbalo inerme, el Ba-
gre bonachén, el Pejerrey complaciente, la
Tararira insulsa”, escuchaban absortos una
discusién en un camalote, en el que se libra-
ba una gran batalla filoséfica. Los conten-
dientes: la destructiva moral nietzscheana de
la Raya y la Verdad de la fe, encarnada esta
vez en el modesto Carpincho. Bichos, en fin,
que, como las personas, son llamados a estar
fundamentalmente contentos de pertenecer a
esta Creacion, cada cual en el lugar que le ha
sido otorgado. Contentos en el sentido latin
de contenidos, como explicaba el sabio Suru-
bi a sus amigos del Alto Parand: contenidos
“dentro de los limites del charco en que Dios

nos puso”.*®

48 “B] Carpincho y la Raya”, en Camperas, cit., pp. 99-
100; “Estar contento”, en ibid., p. 77.

181



Las 9 Muertes del Padre Metri, publicado
parcialmente en La Nacion a fines de la déca-
da de 1930, editado como libro en 1942, y
reeditado dos veces con el titulo Las muertes
del Padre Metri. Esta es la obra de Castella-
ni mds analizada en el dmbito de la critica li-
teraria, pues constituye un hito del nacimien-
to de una ficcidén policial protagonizada por
detectives “criollos” que en los afios de 1940
marcaron la consolidacién del género policial
argentino. Asi, Castellani formaria parte, jun-
to con Borges y Bioy Casares, Peyrou, Mateo
y Anderson Imbert, de un selecto grupo de
autores del “corpus fundante” de la novela-
problema nacional que adhirié al modelo in-
glés: el crimen como enigma resuelto en una
apuesta a la pura inteligencia. Desde esta
perspectiva, se han analizado los grados de
apego a la ortodoxia formal de matriz anglo-
sajona, la transposicion de estructuras y mor-
fologias, el recurso a figuras clésicas del poli-
cial de enigma —como el desafio de resolucién
de un crimen cometido en un cuarto cerrado—,
en fin: las 16gicas, juegos y paradojas del de-
tection segtin Metri.*® Proponemos una apro-
ximacién complementaria incorporando a este
andlisis especifico de la ficcién detectivesca
de Castellani algunos datos que iluminen su
vinculo con el contexto de preocupaciones
mds generales sobre los imaginarios populares
de lo religioso que aqui nos ocupan. En conse-
cuencia, y asumiendo las conclusiones de la
critica literaria con respecto al apego funda-
mental a los mandatos formales del género,
identificaremos rasgos del protagonista princi-
pal, y las lineas generales del universo moral
que llené de contenido aquellas estructuras
clasicas de la historia detectivesca.

49 Sobre Castellani como pionero del género policial véa-
se Lafforgue y Rivera, Asesinos de papel. Ensayos sobre
narrativa policial, Buenos Aires, Colihue, 1996; un ana-
lisis de los recursos literarios desplegados en la saga de
Metri en Analia Capdevila, “Detectives argentinos: del
Padre Metri al Comisario Laurenzi. Un recorrido por el
cuento policial de enigma (1940-1960)” (mimeo).

Se ha sefialado que en los enigmas del pa-
dre Metri hay un trabajo serio de nacionaliza-
cion del personaje y de los contextos que me-
dian entre sus aventuras chaquefias y los
escenarios londinenses del policial clasico.
Aunque esta operacion es, como hemos vis-
to, un ejemplo entre otros en una empresa de
acriollamiento de géneros muy dispares, la
saga de Metri ha hecho de Castellani uno de
los artifices del nacimiento del policial ar-
gentino precisamente por este pionero traba-
jo de transposicion de temas, lenguajes y pai-
sajes en un género que nacid tan asociado
con sus origenes culturales, sus paisajes urba-
nos y grisaceos, en fin, con su intransferible
biblioteca inglesa. El policial es también la
zona literaria de Castellani en la que la critica
mds ha evocado la influencia de Chesterton,
porque el parentesco entre Metri y el Father
Brown de sus historias detectivescas es efec-
tivamente inescapable. Protagonistas de la de-
teccion en tramas de enigma, ambos encarnan
la infalible 16gica del pensador teoldgico en-
trenado en medio de la locura racionalista y
materialista, la fuerza moral del ristico de mo-
dales sencillos en medio de la confusién ética
de los modernos. Pero cada uno est4 hecho, a
su vez, de las singularidades de su contexto y
de las intenciones polémicas de su autor.
Brown es el curita de aspecto inofensivo y
simplén —atributos que confirman engafiosa-
mente cada elemento del prejuicio anticat6lico
de la sociedad protestante en la que vive—. Ru-
bicundo y de presencia poco sofisticada, la
rusticidad exterior del papista contrasta con el
refinamiento de los ambientes donde lo sitda
Chesterton. La simplicidad pristina de su in-
teligencia deductiva se manifiesta en una voz
inocente que inicialmente nadie toma en se-
rio, pero demuele a sus competidores, los
franceses ateos y racionalistas Valentin y
Flambeau, presuntuosos colosos del crimen
humillados por la evidencia develada por el
“little celibate simpleton”. La oposicion entre
Brown y sus rivales en la detection es la de la

182



inteligencia simple nutrida por la fe ante las
gratuitas acrobacias de los miopes racionalis-
tas, perdidos en los laberintos de su confusién
existencial. Chesterton sabe que hay verdades
que la razén no puede comprender, sabe que
el catdlico es un hombre que cree que no todo
se puede entender, comenta Castellani.”® En
esa sabiduria teoldgica vital, que traslada a su
personaje, reside la superioridad de Brown
sobre los hombres de Scotland Yard.

La saga del padre Metri continda, enton-
ces, el desafio chestertoniano a la definicion
tradicional de lo que constituia un género
apologético permitido, insertando las verda-
des divinas en el mds racionalista de los gé-
neros disponibles, e irrumpiendo asi en el po-
licial argentino. Eleccion improbable no sélo
por la modernidad misma del policial, sino
también por su asociacion con el crimen, te-
ma propio del periodismo chabacano de la
década de 1930 que Castellani abominaba.
Pero la opcién por el policial parece menos
improbable si recordamos que el crimen le
interesaba profundamente, tanto por sus posi-
bilidades como ejercicio deductivo como por
la oportunidad que brindaba de reflexidn teo-
l6gica y psicoldgica, sin hablar de los rayos
de compasién que atraviesan algunas de sus
narraciones sobre las victimas del crimen. (EI
involucramiento emocional de Castellani en el
caso del secuestro de la nifia Martita Stutz, por
ejemplo, fue mucho mads alld del interés en la
deteccién.) De modo que aun desvinculando
esta zona de su produccién del resto de su
obra, la saga del fraile Metri constituye sélo
una parte de la ficcidn policial de Castellani, y
podria ser puesta en relacién con la coleccién

50 “Gilberto K. Chesterton. Sherlok Holmes en Roma”,
en Critica literaria, cit., p. 140. Véase La oposicion en-
tre Brown y Valentin en G. K. Chesterton, “The Blue
Cross” y “The Secret Garden”, en The Complete Father
Brown, Nueva York, Penguin, 1981 (originalmente pu-
blicados en 1910 con el titulo The Innocence of Father
Brown).

de historias Martita Ofelia y otros cuentos de
fantasmas (1944), El enigma del fantasma en
coche (1958) y El crimen de Ducadelia y otros
cuentos del trio (1959), obras mucho menos
deudoras del modelo chestertoniano.>!
Luego, la intencion de sacudir la imagina-
cion catdlica local hace del Padre Metri un
personaje eminentemente castellaniano. En
primer lugar, porque se trata de un fraile va-
gamente inspirado en un legendario misione-
ro del Chaco santafesino, y parece salido di-
rectamente de las Camperas: chaquefio,
conocedor de la maifias de su tierra, de los se-
cretos del paisaje del Alto Parand y de la len-
gua guarani de sus habitantes. Idiosincrético
y rustico, tiene ‘“cerquillo entrecano, barba
cuadrada, manos y pies grandotes en sandalias
enormes, todo saliendo desgarbosamente de
un gran sayal jeromiano”. Es fornido, repite
Castellani, utilizando el adjetivo que adscribia
también a los rabelaisianos religiosos medie-
vales de la Suma. Presa de un verdadero odium
teologicum por la injusticia metafisica y el de-
sorden esencial, Metri es un héroe muy imper-
fecto, que vive en una frontera primitiva. Ni su
inesperado talento deductivo ni sus hdbitos re-
ligiosos lo alejan de los saberes y gustos po-
pulares: “Estard bebio, dime?”, pregunta al-
guien. “No: Todos son asi, chicu. S6lo que
éste es mds desembozadu que los otrus. Qué
te piensas td que no son de carne y hueso co-
mu nusotrus?3? Desobediente, perpetuamen-
te castigado por sus superiores, Metri es tam-
bién profesor de Ldgica y sobrepasa en

31 No todos estos libros responden al formato anglosa-
jon. “El caso Potita Chavez” (incluido en Martita Ofe-
lia), por ejemplo, donde los siete protagonistas ensayan
las hipétesis de un crimen sentados alrededor de una
mesa, tiene reminiscencias formales de la disputatio
teoldgica. La imitacion formal de la disputatio ha sido
sefalada por Marta Elena Castellino, “La narrativa po-
licial de Leonardo Castellani: teoria del fantasma”
<http://www.alegrate.com.ar/castellani/index.html>.

52 Las muertes del Padre Metri, Buenos Aires, Edicio-
nes Sed, 1952, p. 35.

183



inteligencia a todos sus adversarios. Es celo-
samente fiel a su celibato (continente, no cas-
to, decia Castellani hablando de sus propios
votos), pero sabe de mujeres y es buen psico-
logo de las pasiones humanas. Su espirituali-
dad es vigorosa, y gusta ensefiar a sus victi-
mas que Dios no perdona la pereza intelectual
escondida tras las formalidades de la religion:
“Pereza intelectual, peor que la corporal”, di-
ce el fraile a su interlocutor, descubierto cul-
pable de asesinato, “Candela debajo del cele-
min, habfas puesto tu sede en lo mediocre, y
crefas que Dios te iba a dejar dormir! Te cre-
fas honesto porque no robabas; y noble por-
que tenfas sentimientos finos!” Contra lo que
cree este culpable burgués, su penitencia no
consiste en tres padrenuestros al Sagrado Co-
razén de Jesus, sino en renunciamientos ma-
teriales bien precisos. La prescripcion de Me-
tri para la salvacién: “Renunciards a tu
posicion en la Salt-Beef Anglo Argentino
Company; emigraras a Europa, a ganar tu vi-
da con tu sudor, como un pobre obrero. Salar
tu alma estancada y tu cuerpo muelle en el
amargor del trabajo y el destierro, para redi-
mirlos [...]”. Castigo duro, varonil, pero jus-
to. Castigo que conduce a la salvacién por un
camino que nunca es plafiidero, sino rudo y

jocundo, “como en la Iglesia primitiva”.>3

El Nuevo Gobierno de Sancho (1944), firma-
do por Cide Hamete (h.) (supuesto descen-
diente del pseudo-autor de EI Quijote de Cer-
vantes) y Jerénimo del Rey (habitual
seudonimo de Castellani en su obra literaria,
esta vez supuesto traductor del ardbigo de es-
te retofilo pampeano de la obra cervantina).
En una sucesion de vifietas de parodia social,
Castellani arriesga una utopia de delirante
triunfo estético y politico del poder teoldgi-
co-criollista-hispano en la Argentina. A pesar
de la inscripcién evidente en la interpretacion
nacionalista catdlica de la gauchesca, la idea

33 Las muertes del Padre Metri, cit., p. 44.

inicial de El Nuevo Gobierno también parece
conducir a Chesterton: en su Return of Don
Quixote (1927), el apologista inglés habia re-
latado la historia de un joven actor que luego
de encarnar al personaje de Cervantes en una
obra escolar, se negaba a abandonar su rol y
resolvia resucitar un reino medieval en el que
los valores morales quijotescos luchaban con-
tra el big business.

El Nuevo Gobierno es el relato de la res-
tauracion de la sabidurfa verdadera al pais del
tango y la cultura radiotelefénica. Un Sancho
Panza criollo regresa al pais-insula vendido a
los peores vicios del liberalismo para restau-
rar, por un tiempo, orden ancestral y sentido
comtin vital. Este testigo asombrado de la co-
rrompida moral moderna es un Sancho gau-
cho, grueso y humoroso, con bombacha, re-
benque, boleadoras y voz aguardentosa.
Amante del vino y la comida, de modales po-
co urbanos e ignorante de los cédigos sociales
burgueses, rige su insula argentina sin dejarse
engafiar por los personajes de la sociedad li-
beral que desfilan por su corte, sean éstos ca-
télicos o no. Su idea de saber y de justicia se
parece bastante a la del padre Metri, como lo
comprueban los que comparecen ante él: mu-
chachas modernas, profesores de poesia, cor-
tesanos, ‘“sabelotodisimos” y tilingos. Un
ejemplo. El sabio fildsofo se presenta ante su
Gobernador-tedlogo con el proyecto de una
edicién de lujo de las obras completas de los
eminentes insulanos José Ingenieros, Agustin
Alvarez, Anibal Ponce, José Barroetaveiia,
Almafuerte y Lisandro de la Torre. Sancho
pregunta, “apoydndose en el garrote”, cdmo
hacer hablar a este sabio de voz dulzona y
cantarina. Respuesta: “Hay que ponerlo en
una cdtedra, apagar las luces y hacer profun-
do silencio”. En el juego de preguntas y res-
puestas entre Gobernador y filésofo académi-
co, el hueco saber sobre el YO transcendental
de Fichte y la conciencia fenoménica encuen-
tra un muro infranqueable en la “estupenda y
teoldgica” respuesta del gobernante. Su con-

184



sejo al falso sabio: no correr carrera ninguna
con quien hace largada con un apsurdo, que
es largada falsa. Su castigo: encarnar su saber
vacio en experiencia vital entrando en con-
tacto con el pueblo de su tierra.

El sefior fil6sofo partird hoy mismo con
esos padrecitos misioneros gallegos que
vinieron ayer a despedirse para dar una mi-
sion en Estacion Bosch [...]. Allf podrd ver
de cerca de la gente de su propia tierra, y
de todas las tierras del mundo, lo que es el
mundo, lo que es la gente y lo que es la vi-
da.Y conocerd las necesidades de esta tie-
rra y la filosofia de ella. Y después de un
afio vendrd aqui, y hablaremos de filosoffa.
Que no la despreciamos tampoco, como se
habr4 visto por las muestras [...] *

54 El Nuevo Gobierno de Sancho, Buenos Aires, Ed.
Penca, 1944, p. 73.

De la mano de este Sancho-gaucho, la velei-
dosa sociedad portefia regresa por un momen-
to a un lugar mitico del pasado donde los
hombres son hombres y las mujeres, mujeres.
Alli no hay abogados ni comerciantes —los ju-
dios han abandonado esta sociedad de varo-
nes pobres, y los que han quedado, se han
convertido al cristianismo—. La pretension ha
sido derrotada por el saber profundo y simple
de los mds pequenos. Expulsado de su lugar
de equivocada legitimidad eclesidstica por
una religion inteligente y mistica, el falso ca-
tolicismo también se ha desvanecido. Las
fuerzas benévolas de esta utopia se expresan
en el castellano verdadero, que no es otro que
el criollo y coloquial castellano-Castellani. Al
final de cada capitulo, y para celebrar el triun-
fo de la teologia cervantino-criolla, los habi-
tantes de la insula son invitados a compartir
con su querido gobernador grandes banquetes
y estrafalarios festejos callejeros. o

185



Atilio Dell’Oro Maini

Los avatares de una generacion de intelectuales
catolicos del centenario a la década de 1930

Fernando J. Devoto

Como en otros campos, también en el de los
estudios sobre la historia del catolicismo en la
Argentina se han hecho notables avances en
los ultimos afos. Este articulo propone una
contribucién adicional a ellos que concierne a
un problema limitado: las relaciones entre lai-
cos y eclesidsticos. La misma es ademds ex-
plorada siguiendo apenas el caso particular de
un grupo que formula un conjunto de iniciati-
vas dirigidas hacia los grupos de élite argenti-
nos. Tema que ha recibido menor atencién
que los de otros orientados hacia los sectores
medios o populares.! Mira asi fundamental-
mente hacia el interior del mundo catdlico y
no hacia las relaciones del mismo con la so-
ciedad, el Estado y la politica argentina.

La contribucién reconoce otras limitacio-
nes. En primer lugar, el autor no es un espe-
cialista en historia de la Iglesia. En segundo
lugar, aunque reposa sobre el corpus docu-
mental provisto por un archivo riquisimo de
una figura clave para estudiar el problema
precedente por su posicién central y por su
estrategia de mediaciéon entre los distintos

! Una contribucién relevante hacia el mismo tema pero
en un periodo posterior lo constituye el articulo de Su-
sana Bianchi, “La conformacion de la Iglesia catdlica
como actor politico-social. Los laicos en la institucion
eclesidstica: las organizaciones de elite (1930-1950)”,
en Anuario del IEHS, N° 17,2002.

Universidad de Buenos Aires

grupos —Atilio Dell’Oro Maini—, no deja de
ser una mirada sectorial que puede y debe ser
enriquecida en el futuro por las perspectivas
que brinden otras fuentes.”

Renacimiento catoélico

Como en el estudio de cualquier problema,
las periodizaciones pueden ser multiples se-
glin sean las dimensiones que se privilegien.
Para las aqui escogidas, el momento del
Centenario puede ser considerado clave en el
proceso de renacimiento del catolicismo en
la Argentina. Como ya ha sido sefialado por
otros autores, el mismo presenta en el nivel
simbdlico una conjuncién entre catolicismo
y patriotismo del cual la célebre oracion pa-
triética de monsefior De Andrea constituye
un ejemplo. A ello habria que agregar otras
dos dimensiones.

Primeramente, un renacimiento politico.
Ha sido poco observado cudnto la desintegra-
cién del orden roquista posibilité a muchos

2 Agradezco a la sefiora Susana Vacarezza de Dell’Oro
Maini y a la profesora Magdalena Dell’Oro que me ha-
yan facilitado el acceso a los materiales de su archivo
familiar. También a esta tltima los invalorables y nu-
merosos datos que me brindé sobre un tema que cono-
ce mucho mejor que yo.

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 187-204.



otros actores, hasta entonces marginados,
volver a un lugar de primer plano en las dina-
micas alianzas que una situacién fluida posi-
bilitaba. Entre ellos a los catdlicos. Los mis-
mos se integraron a la coalicién de Sdenz
Pefia por expreso interés de éste, que busca-
ba incluir en la Unién Nacional a todos aque-
llos perseguidos o marginados por el roquis-
mo y ademads abrir a grupos que procedieran
de fuera de la vieja politica. Aunque la inicia-
tiva de Sdenz Pefia —al comenzar por las con-
versaciones con Joaquin Cullen y Emilio La-
marca en las instancias preparatorias de la
Unidén Nacional- buscaba incorporar a hom-
bres procedentes del catolicismo pero no a un
partido catélico, ello no dejo de suscitar alar-
mas en otros sostenedores de su candidatura
y criticas de los opositores roquistas y repu-
blicanos.> Asimismo, si bien la presencia de
Ernesto Bosch como ministro de Relaciones
Exteriores y sobre todo la de Indalecio G6-
mez como ministro del Interior reflejaban
mds la amistad de ambos con el nuevo presi-
dente que una recompensa al apoyo explicito
de la Unioén Patridtica, no por ello dejaba de
colocar en un lugar relevante del nuevo go-
bierno a intelectuales claramente identifica-
dos con el mundo catdlico. La situacion desa-
t6 la preocupacion alarmada del vocero del
socialismo argentino, que veia en el nuevo
gobierno una reaccion clerical *

También en 1910 la Iglesia Catdlica, cuya
sostenida tarea en pos de expandir su presen-
cia en el mundo educativo era percibida por
todos, lanzod en ese terreno una iniciativa mas
ambiciosa: la inauguracién de una Universi-
dad Cat6lica.’ La decisién tomada en la Con-

3 M. Castro, “Factional Struggle, Political Elites and
Electoral Reform in Argentina, 1898-1912”, tesis de
doctorado, Universidad de Oxford, 2004.

4F. Devoto, “De nuevo el acontecimiento: Roque Sdenz
Pefia, la reforma electoral y el momento politico de
19127, en Boletin del Instituto de Historia Argentina y
Americana “Dr. Emilio Ravignani” ,N° 13, 1996.

3 Universidad Catélica de Buenos Aires, Discursos pro-

ferencia Episcopal, reunida en Lujan en
1909, buscaba competir con la Universidad
Publica en aquellos dos 4mbitos prestigiosos
en los que se formaban las élites argentinas,
las facultades de Medicina y Derecho.® Aun-
que otorgaban la prioridad en importancia a
la primera, reconocian que la misma requeria
un mayor tiempo de instalacién ya que impli-
caba la creacion de un “Hospital Modelo” y
por ende decidian comenzar con la Facultad
de Derecho. Aunque los documentos consul-
tados no permitan considerar esta iniciativa
como parte de una clara estrategia uniforme e
integrada a las precedentes, si puede conside-
rarse como parte de un clima comiin en el
mundo catélico (eclesidsticos y laicos) en el
que las posiciones alcanzadas en la década
anterior parecian alentarlo hacia iniciativas
mds ambiciosas que extendiesen su influen-
cia en la sociedad argentina. La presencia en
el Consejo Superior de la nueva Universidad
—designado por el Arzobispado y cuyo rector
era monsefior Luis Duprat— de figuras como
Emilio Lamarca, Joaquin Cullen, Bernardino
Bilbao, Rémulo Ayerza y monsefior De An-
drea muestra esa convergencia de las fuerzas
catdlicas que operaban hacia el 4mbito de las
élites argentinas. La inclusién también en él
del padre jesuita Vicente Gamboén, de impor-
tancia en iniciativas culturales sucesivas, su-
giere el papel desempefiado por la Compaiiia
de Jests en la creacién. Papel que puede ser
visto como culminacién de la obra de forma-
cion de jovenes de las élites locales que des-
de el Colegio del Salvador buscaba competir

nunciados en su inauguracion, Buenos Aires, Casa Edi-

tora Alfa y Omega, 1910. Acerca de la expansion de la
educacion secundaria catdlica, para 1913 existian en la
ciudad de Buenos Aires 33 colegios catdlicos con
11.000 alumnos, segin R. Di Stefano y L. Zanatta, His-
toria de la Iglesia en la Argentina, Buenos Aires, Gri-
jalbo, 2000, p. 385.

6 Universidad Catdlica Argentina, Consejo Superior y
Profesores. Conclusiones Preliminares y Carta Orgdni-
ca. Reglamento Interno Provisorio, Buenos Aires, Casa
Editora Alfa y Omega, 1914.

188



en ese terreno, desde hacia afios ya, con el
Colegio Nacional de Buenos Aires.’

La creacién de la Universidad Catdlica se
hacia, desde luego, buscando un reconoci-
miento del Ministerio de Justicia e Instruc-
cion Publica de la validez de los titulos que
expidiese. Para ello, en 1912 se formalizé la
solicitud que apelaba a una interpretacion de
la ley 934 de 1878 sobre libertad de ensefian-
za. A partir de ella, la Iglesia aspiraba a que a
su Universidad se le reconociesen los dere-
chos concedidos a las escuelas secundarias
privadas: que sus alumnos fuesen considera-
dos regulares y pudiesen rendir exdmenes
parciales o finales ante tribunales mixtos, for-
mados por profesores del establecimiento pri-
vado y otros de los publicos. Interpretando el
articulo 6 de aquella ley, que dejaba hacia el
futuro la regulacion de la situacién de las uni-
versidades no nacionales (en relacion con los
institutos superiores provinciales), solicitaba
que ese reconocimiento le fuese otorgado.®

No puede desde luego desvincularse la ini-
ciativa del poder creciente que los catdlicos
estaban obteniendo en el seno del gobierno
Sédenz Pefia con la centralidad que adquiria
Indalecio Gémez, a medida que la salud del
presidente se resquebrajaba. Centralidad que
se proyectaba hacia esa drea estratégica para
los catdlicos que era el Ministerio de Justicia
e Instruccion Publica. Dos pruebas de ello se-
rdn la renuncia de José Maria Ramos Mejia,
tenaz opositor de las escuelas catdlicas y de
las privadas en general, al Consejo Nacional
de Educacion en 1913 —segin sugirié José
Ingenieros por la subrepticia accién cleri-

7 Sobre la importancia del Padre Gambon en la perspec-
tiva de Dell’Oro Maini en los distintos emprendimien-
tos por €l y otros jovenes iniciados en los afios de 1910
y comienzos de la década de 1920, cf. A. Dell’Oro Mai-
ni, “La época de Estudios y el pensamiento del P. Vi-
cente Gambon” (manuscrito), en Archivo Dell’Oro
Maini (en adelante ADOM), p. 346.

8 Universidad Catélica de Buenos Aires, Dos documentos
importantes, Buenos Aires, Imprenta Juan Alsina, 1913.

cal-? y la designacion a principios de 1914 de
un notorio militante catélico como Tomds
Cullen (hermano del vicepresidente de la
Universidad Catdlica) en aquel Ministerio.

En cualquier caso, aunque el Ministerio dio
curso a la solicitud de la nueva Universidad,
el Consejo Directivo de la Facultad de Dere-
cho la rechazo, considerando que el tema con-
cernia a la autonomia universitaria y que por
ello el Ministerio nada tenfa que decir al res-
pecto. El Consejo Superior validé luego esa
posicién. De este modo, la vida de la Univer-
sidad Catdlica de Buenos Aires, imposibilita-
da de emitir titulos reconocidos, se hacia muy
incierta, como lo probaria que muy pocos
alumnos completarian sus estudios a la vez en
la Facultad de Derecho oficial y en la Catdli-
ca. En 1919 cesé sus actividades y en 1922
cerrd definitivamente sus puertas.

Si nos hemos detenido en este tema es por-
que en torno del mismo girardn en los afios
sucesivos un conjunto de iniciativas impulsa-
das por un grupo de jovenes, que buscaban
crear las bases para una futura nueva Univer-
sidad Catdlica o para institutos que cumplie-
sen, sin serlo, un papel homdlogo o comple-
mentario como parte de una estrategia mas
amplia de formacion de las élites.

Juventud ante todo

La palabra juventud, con o sin acompafia-
miento musical, estard en boca de muchos en
diferentes contextos occidentales en la déca-
da de 1910 y principios de la siguiente. Tam-
bién en la Argentina y también entre los caté-
licos. Estos participan a su modo de la idea
de pertenencia a una nueva generacion que
viene a remediar las deficiencias de las pre-

9 J. Ingenieros, “La obra de José Marfa Ramos Mejia”,
en J. M. Ramos Mejia, La neurosis de los hombres cé-
lebres en la historia argentina, Buenos Aires, Rosso,
1932, p. 60.

189



cedentes (miradas con algo de condescenden-
cia) e involucra el mundo de los intelectuales
en general ! Asi, exposiciones acerca de las
cualidades de los jovenes y de los deberes, en
especial de la juventud universitaria, son bas-
tante abundantes entre estos nuevos catdli-
cos. Incluso la misma expresién “nueva ge-
neracion”, tan popularizada con la visita de
Ortega en 1916, es empleada para sefialar
nuevas tareas y actitudes.!! No es de ningin
modo sorprendente encontrar (al servicio de
otros ideales) un clima de época comtn si se
piensa que comparten con otros jévenes —por
ejemplo los que dardn lugar a la reforma uni-
versitaria— la procedencia de ambientes so-
ciales semejantes. Es decir, en la franja, an-
cha pero no indeterminable, de aquellos que
podian acceder a una ensefianza superior ade-
m4s arancelada. Comparten también la expe-
riencia misma de una Universidad en trans-
formacién y reciben el impacto comtin de
otros fendmenos como la democratizacion
politica o la guerra europea, que parece augu-
rar un mundo nuevo (y en este caso, para
ellos, un “renacimiento” catélico).!2

10 La expresion generacion es usada aqui en el sentido
dado a ella por Karl Mannheim (y no en el de Ortega),
como grupos de personas coetdneas impactadas por un
mismo tipo de experiencias formativas pero que en tanto
tal no existe siempre ni involucra necesariamente a todos
los que en una sociedad pertenecen a una misma franja
etarea. K. Mannheim, Essays on the Sociology of Know-
ledge, Londres, Routledge an Kegan, 1952, y H. Schu-
man y J. Scott, “Generation and Collective Memories”,
en American Sociological Review, vol. 54, N° 3, 1989.

11 “Por eso toda la nueva generacién se distingue de la
precedente por un deseo intenso de romper con méto-
dos y sistemas puramente negativos” y por tratar de su-
ministrar algo mds que “una apologética que no dudo
en llamar pueril”, Atilio Dell’Oro Maini, Nuestra Ju-
ventud Universitaria (separata de la revista Estudios),
Buenos Aires, R. Herrando y Cia., 1917.

12 “En 1a reconstruccién mental que seguird a la guerra,
la filosofia cristiana podra ofrecer a las almas duramen-
te probadas, frente al subjetivismo criticista y el positi-
vismo agndstico, en todas sus formas, tres afirmaciones
fundamentales: 1) La afirmacion neta y precisa de la le-
gitimidad del conocimiento: 2) soluciones metafisicas
que satisfacen ese afdn indestructible del alma por lo

Un figura emblematica de esos jovenes ca-
télicos es Dell’Oro Maini. Egresado del Co-
legio del Salvador, al igual que otros habf{a si-
do participe de iniciativas desarrolladas por
la Compaiiia de Jests, como la Academia Li-
teraria del Plata y su érgano la revista Estu-
dios (que aspiraria sin éxito a ocupar un lugar
equiparable a otras revistas de la Compaiifa
como Civilta Cattolica, editada en Roma, o
Razon y Fe, editada en Madrid) o el Centro
de Estudiantes de la Universidad Catdlica,
que sostendria una publicacién mensual, ex-
presién del mismo.!? A partir de esas expe-
riencias y en relacién con el clima existente
en la Universidad ptiblica, cuyos centros de
estudiantes sociales y deportivos databan de
principios del siglo xx,'* Atilio Dell’Oro
Maini se contaria, junto con otros “discipulos
de los jesuitas”, entre los iniciadores de los
Centros Cat6licos de Estudiantes que se crea-
rian en la Universidad de Buenos Aires y en
colegios nacionales de la Capital para propa-
garse luego hacia el interior.'3

Los centros, nacidos en 1910, habrian te-
nido, segtin Dell’Oro, en su momento de ma-
yor florecimiento (entre 1915 y 1918), cua-
trocientos socios, y se estaban expandiendo
hacia La Plata, Lujan, Cérdoba, Santa Fe,
Rosario, Salta y Santiago del Estero. Incluso
se buscaba establecer vinculos con el Centro
de Estudiantes de la Universidad Catdlica de
Chile y con estudiantes brasilefios.'®

absoluto y lo infinito; 3) un conjunto de principios a los

cuales conformar la vida moral de las sociedades con-
temporaneas”, en ibid.

3 La Facultad Libre de Derecho. Revista oficial del
Centro de Estudiantes de Derecho de la Universidad
Catdlica, Afio 11, N° 8, abril de 1913.

14 Tulio Halperin Donghi, Historia de la Universidad
de Buenos Aires, Buenos Aires, EUDEBA, 2002, pp.
85-86.

15 A. Dell’Oro Maini, “La época de la fundacién de Es-
tudios...”, citado.

16 A. Dell’Oro Maini (reservada), 16 de abril de 1923,
en ADOM, I1I-1, y “El Centro Catdlico de Estudiantes y
los Cancilleres del Brasil y Chile”, en ADOM, caja 18.

190



Estos Centros se darian su propia publica-
cion, Tribuna Universitaria, nacida en 1913.
Observando los dos nimeros hallados de la
misma pueden sefialarse algunos rasgos de
interés. En primer lugar, una plena reafirma-
cion de los deberes generacionales puestos al
servicio de una concepcidn catdlica integris-
ta (“somos integramente catdlicos”). En se-
gundo lugar, la presencia en sus paginas de
un conjunto de nombres que luego reaparece-
ran en los Cursos de Cultura Catdlica, en la
revista Criterio, en el Ateneo Social de la Ju-
ventud y en otras iniciativas. Asimismo, la
mayoria de ellos pertenecia a las promocio-
nes de egresados de 1917 y 1918 de las dis-
tintas facultades de la Universidad de Buenos
Aires.!” De este modo, la vida universitaria y
m4s aun la participacion en las actividades de
los Centros parecen ser, mds que otros dmbi-
tos, el lugar donde se anudaron fuertes lazos
entre esos jovenes, a la sazon estudiantes uni-
versitarios, cuya procedencia excedia en mu-
cho el nidcleo inicial de ex estudiantes del
Colegio del Salvador, aunque desde luego s6-
lo una parte de ellos se incorporard a las ini-
ciativas posteriores.'®

17 Entre los nombres que aparecen en el Comité de la
revista como autores de articulos en la misma o partici-
pando de distintas iniciativas de los Centros, enumera-
mos: Dell’Oro Maini, César Pico, Eduardo Saubidet
Bilbao, Carlos A. Sdenz, Emilio Mac Donagh, Bernar-
dino Bilbao (h.), Octavio Pico Estrada, Julidn Astarloa,
Tomas Casares. Casares y Dell’Oro eran egresados de
la Facultad de Derecho en 1918 y Bilbao en 1917, As-
tarloa de Ciencias Econémicas (1917), Saubidet de
Ciencias Exactas (1917), Octavio M. Pico Estrada
(1917) y César Pico de Medicina. Cf. Tribuna Univer-
sitaria, Ao 11, N° 18, junio de 1916, y Afio v, N° 33,
octubre de 1917, y Facultad de Derecho y Ciencias So-
ciales, Graduados de 1918.

La recurrencia de los mismos nombres en diversas
iniciativas posteriores muestra a la vez la ligazén entre
ellos y la alta densidad de la red de personas en ellas in-
volucradas. La situacion se repite en las asociaciones
estudiadas por Susana Bianchi para la década de 1930.
18 Otros 4mbitos o puntos de encuentro compartidos en
ese periodo formativo son la aludida Academia Litera-
ria del Plata, las Conferencias Vicentinas y la Juventud
Catolica Argentina, que realizaba sus Asambleas Anua-

La revista publicaba trabajos de indole va-
riada, desde temas “cientificos” hasta otros
literarios. Ello permitia reunir un conjunto
muy heterogéneo que incluia desde un articu-
lo de César Pico sobre “La significacién mor-
fo-fisiol6gica del apéndice cecal”, a uno de
Juan Zorrilla de San Martin sobre “Palabra y
silencio”, a otro de Gustavo Franceschi sobre
“La funcion social de la Universidad”, o a
una severa critica a Leopoldo Lugones (“El
formidable”). Aunque no se observan articu-
los o notas que hiciesen referencia explicita a
la politica argentina (aunque s a la actitud de
los catdlicos ante ella), todo estaba permeado
de una actitud misional y moralizante acerca
de los deberes de los catdlicos, sea en cuanto
estudiantes o en cuanto personas. Sobre la
Universidad la revista parece defender una
postura academicista, informando y emitien-
do opinién sobre temas como el reglamento
de exdmenes o los aranceles universitarios.
En dimensiones mds propiamente politicas,
la revista se manifestaba favorable al ingreso
restricto y apoyaba actitudes orientadas hacia
el estudio y no hacia lo que Franceschi llama-
ba “los estudiantes politiqueros [...] mezcla-
dos en luchas tan apasionadas como las elec-
torales y partidistas”."”

Otras secciones completaban la revista:
“Movimiento social cristiano”, “Universita-
rias”, “Libros y Revistas” y “Nuestra Ac-
cién”. Habia en ellas abundante informacién
sobre la actividad de la Iglesia, de sus organi-
zaciones, de los Centros Catolicos de Estu-
diantes y de los miembros individualmente.
Ellas revelan la intercomunicabilidad de los
distintos ambitos en los que los catdlicos ac-
tuaban, como por ejemplo la presencia de los
Centros en las peregrinaciones a Lujan o en
el VI Congreso de los Circulos Catdlicos de

les desde 1915. Tercera Asamblea de la Juventud Cato-
lica Argentina, Buenos Aires, Herrando y Cia., 1917.
19 G. Franceschi, “La funcién social de la Universidad”,
en Tribuna Universitaria, Afo TI1, N° 18, p. 9.

191



Obreros realizado en el local de “Unione e
Benevolenza” en 1916.

La graduacién de varios de los miembros,
incluido Dell’Oro —que por un periodo ha-
bia sido presidente de los mismos y director
de la revista— precede por poco una inter-
vencién mds acentuada de la Iglesia sobre
los Centros, en 1919, que lleva a colocarlos
mads férreamente bajo la direccion del asesor
eclesidstico (Franceschi) y a incorporarlos
como estructura subordinada a la Iglesia en
el marco de la Unién Popular Catdlica Ar-
gentina.?”

La iniciativa de la Iglesia de unir a las dife-
rentes fuerzas catdlicas expresaba la voluntad
de estructurar en una las distintas iniciativas
del laicado y resolver la creciente conflictivi-
dad que existia entre ellas. Empero, expresa-
ba aun mds la voluntad de subordinar todas
las fuerzas catdlicas a la conduccién jerdrqui-
ca y verticalista de la Iglesia. Y desde luego
no puede dejar de considerarse el rol de deter-
minadas personalidades intervinientes (como
monsefior De Andrea) o el momento en que
todo ello ocurre, aunque no sea aludido direc-
tamente en la documentacién analizada: la
Argentina inmediatamente posterior a la se-
mana tragica.

En carta a destinatario no especificado
(probablemente el padre Grote), Dell’Oro na-
rra de este modo la coyuntura:

Aparecié la UPCA de golpe, sin previa
consulta, sin tener en cuenta lo existente,
ni lo resuelto en los Congresos y hacien-
do como si nada existiese levantd un pe-
sado organismo imponiendo la afiliacién
obligatoria y remodelando a su gusto la
organizacion de aquellas entidades cuyos
estatutos, preexistentes y aprobados por la

20 Sobre el proceso de construccién de la Unién Popu-
lar, cf. N. T. Auza, Aciertos y fracasos sociales del ca-
tolicismo argentino, t. 3: El proyecto Episcopal y lo so-
cial, Buenos Aires, Ediciones don Bosco, 1988.

autoridad eclesidstica, no se ajustaban es-

trictamente a los suyos”.?!

En otra carta de una semana posterior, ésta si
dirigida en el encabezado al padre Grote,
aparecen bien los distintos motivos internos
al mundo catdlico y (al menos en su visién)
la jerarquia en importancia de los mismos,
por lo menos en relacién con los Centros Ca-
télicos de estudiantes. Afirma Dell’Oro que
parte del problema eran

[...] las divisiones promovidas en su seno
entre los jévenes que simpatizaban o for-
maban parte de la “Unién Demdcrata
Cristiana” y los que respondian a la Junta
Central de los “Circulos Catdlicos de
Obreros”, cuyos dirigentes de entonces
constituyen hoy el estado mayor, visible o
invisible, de la UPCA.

Empero, pocas lineas mds adelante aparece el
punto principal y central de la controversia:

Fui el primer Presidente de la “Liga Ar-
gentina de la Juventud Catdlica”, organis-
mo integrante de la UPCA y en mi campa-
fla por la unidad de los jovenes catdlicos
no pude lograr que se adoptara por los Il-
mos. Sefiores Obispos la idea de convocar
a las entidades juveniles con el objeto de
elegir sus representantes en el seno de la
Liga, de acuerdo con los mismos estatutos
de la UPCA para no prolongar el gobierno
en manos de los elegidos por los Ilmos.
Sres. Obispos con cardcter transitorio. Ni
tampoco logramos que la Curia Eclesidsti-
ca de Buenos Aires aprobara los Estatutos
de diversas entidades de jévenes prepara-
dos especialmente para facilitar su adhe-
sién a la UPCA.22

21 A Dell’Oro Maini (reservada),“El Centro catélico de
estudiantes”, 16 de abril de 1923, en ADOM, 11I-1-212.
22 A. Dell’Oro Maini a F. Grote (confidencial), 21 de
abril de 1923, en ADOM, 11I-1-211.

192



Varias cuestiones de interés emergen aqui.
La primera es que las nuevas instancias crea-
das en el marco de la UPCA parecen haber es-
tado desprovistas de todo poder decisional
efectivo. La segunda, que las afirmaciones
son formuladas por quien (junto con Astar-
loa, Ayerza, Bourdieu, Casares y Pico Estra-
da) integraba la Junta Superior de la Liga Ar-
gentina de la Juventud Catdlica (rama juvenil
de aquélla). La designacion de Dell’Oro y de
sus amigos en la Liga (que inclufa ademds a
Carlos Sdenz y a Emilio Mac Donagh como
presidente y secretario de la Junta Diocesana
de la Liga en La Plata) exhibe la buena y con-
fiable imagen que debian tener a los ojos de
la Jerarquia y puede responder a que los mis-
mos estaban bastante alejados de las posi-
ciones de los demdcrata-cristianos, que eran
uno de los blancos principales de la ofensiva
eclesidstica. El mismo Dell’Oro Maini habia
competido con una figura luego emblematica
de aquéllos y también ex alumno de los jesui-
tas, Pedro Tilli, por la presidencia del Centro
de Estudiantes y se habia visto envuelto en
una polémica periodistica con ellos. La polé-
mica, que habia partido de un articulo escrito
por Dell’Oro en Tribuna Universitaria, en el
que se oponia a la creacién de un partido con-
fesional, y habia sido contestado desde el se-
manario El Demdcrata, exhibia las muchas
diferencias existentes entre ambos grupos.??
Por otro lado, el mismo Dell’Oro, aunque ha-
bia sido designado en la comision de ense-
flanza industrial de la Junta Central de los
Circulos Catdlicos en 1913, es decir, luego
del desplazamiento de Grote, no tendrd ni en-
tonces ni luego buenas relaciones con monse-
flor De Andrea.

De aqui emerge la tercera consideracion:
aquel grupo de jovenes se perfila ya en 1919
como una opcién diferente entre las distintas

23 El Demdcrata, Ao 1, N° 84-85,9, 16 y 23 de agosto
de 1917.

alternativas existentes en el mundo del laica-
do catdlico. Diferente pero, como pronto se
verd, no menos ddcil que las anteriores a ali-
nearse automaticamente a las directivas de la
Iglesia. En cualquier caso, lo que emerge de
los documentos aludidos son algunos temas
que se repropondrdn recurrentemente en todo
el periodo estudiado: las tensiones irresolu-
bles entre el laicado catdlico y la jerarquia
eclesidstica, la necesidad de los primeros de
apelar a propuestas de legitimacién mds o
menos democratica de sus instituciones, co-
mo modo de contraponerlas a la jerarquiza-
cion vertical propuesta por la Iglesia (institu-
cién por otra parte ella misma estructurada
segun esa concepcidn desde el mismo Ponti-
fice) y la divisién, en las coyunturas criticas
de los laicos, entre aquellos que actdan por
cuenta y orden de la jerarquia y aquellos que
buscan conservar margenes de autonomia.

El resultado de la intervencion y centrali-
zacion en la UPCA llevé a la declinacion de
los Centros, tal como ocurrird en los casos
aun mds drésticos de la Liga Democrética
Cristiana y la Liga Social Argentina. De to-
dos modos, Dell’Oro y otros jovenes se esta-
ban ya moviendo precedentemente en otras
multiples direcciones de las cuales tomare-
mos en consideracion s6lo unas pocas, dejan-
do de lado incluso aquellas que, orientadas
hacia las élites, estaban fuera del campo cat6-
lico, como la Asociacién del Trabajo o el Ro-
tary Club.?*

A la basqueda de un espacio
universitario

En 1917 el conjunto de jévenes vinculados
con los Centros habia propuesto en el seno de

24 Sobre el primero reenvio a las observaciones de Tu-
lio Halperin Donghi, Vida y muerte de la repiiblica ver-
dadera, Buenos Aires, Ariel, 1999.

193



la segunda asamblea de la Juventud Catdlica
la creacién de una nueva institucion de “cul-
tura integral” llamada Ateneo de la Juventud,
que con los afios devendria el Ateneo Social
de la Juventud. Todos los proponentes eran
universitarios y eran parte (con una excep-
cién sobre la cual no dispongo de datos, Juan
Antonio Bourdieu) de aquel grupo de las pro-
mociones 1917 y 1918 de la Universidad de
Buenos Aires elencado ya precedentemente
(Dell’Oro, Casares, Ayerza, Astarloa, Pico
Estrada y Saubidet Bilbao). Al afio siguiente
se constituird la Comisién formal destinada a
impulsar el proyecto y a ella, ademas de los
nombrados, se incorporardn algunos catélicos
prestigiosos de mayor edad, con los que aqué-
llos estaban estrechamente ligados (Emilio
Lamarca y el padre Gambdn) o poco vincula-
dos (monsefior de Andrea).2’

La voluntad de crear un espacio a la vez in-
telectual, social y deportivo para los estudian-
tes universitarios responde a varios factores.
Ante todo, la causa mds inmediata parece ser
contrarrestar la influencia que suponian ad-
quirian los protestantes a través de la Asocia-
cién Cristiana de Jévenes (YMCA).2¢ Sin em-
bargo, existe en todo ello también un clima de
época, como exhibe la fundacién en 1918 del
Club Universitario de Buenos Aires, que ra-
pidamente habia llegado a superar el millar
de socios. Por otra parte, se trataba de un
nuevo intento de los catdlicos hacia el mun-
do universitario bajo una forma alternativa (y
hasta que hubiera tiempos mejores) en rela-
cién con el por entonces ya visible fracaso de
la Universidad Catdlica.

La historia del Ateneo expresard muy bien
las vicisitudes de las relaciones entre ese gru-
po de jévenes y la Jerarquia Eclesidstica, que
ya aparece insinuada en la cuestion de la Li-
ga de la Juventud. En primer lugar, debe ob-

25 Fundacion Ateneo de la Juventud, Buenos Aires, fo-
lleto, s.f.
26 La Nacion, 5 de septiembre de 1920.

servarse que la iniciativa tardaria mas de diez
afios en concretarse y aun luego de su creacion,
de los dos institutos con que debia contar —el
de Ensefianza Superior y el de Ejercicios Fisi-
cos— s6lo se desarrollard este wltimo.?’

La iniciativa habfa partido, sin embargo,
bajo mejores auspicios. La presencia de los
jOvenes promotores del Ateneo en la UPCA y
en las comisiones de la Gran Colecta Nacio-
nal permitieron introducir entre los fines de
la misma la creacién del Ateneo. Efectiva-
mente, la Pastoral sobre La Gran Colecta Na-
cional Pro Paz Social del Episcopado sefiala-
ba: “finalmente, por medio de centros para la
formacion integral de la juventud, aspiramos
a robustecer el cuerpo y el alma de la adoles-
cencia, esperanza de la patria, para que pue-
da cumplir mejor la totalidad de sus debe-
res”. Sin embargo, unas lineas mds arriba, la
misma pastoral indicaba también entre las fi-
nalidades “la universidad obrera y el institu-
to técnico femenino”. La iniciativa del Ate-
neo aparecia, por otra parte, de manera mas
explicita en las deliberaciones de la comision
directiva de la Gran Colecta Nacional enu-
meradas como objetivo tercero: “gran centro
de formacion integral de la Juventud en el
sentido argentinista [...] de intercambio inte-
lectual con todo el mundo, de conferencia de
profesores notables, formacién civica, labo-
ratorio de estadistas”, mientras el cuarto refe-
rfa a la Universidad Obrera Nacional 28

El éxito de la Gran Colecta Nacional per-
mitfa asignar a manera de préstamo la suma
de 500.000 pesos por parte del Episcopado
para la creacién del Ateneo. Con esa disponi-
bilidad el proyecto podia arrancar y Dell’Oro
presentd en nombre de la comisién promotora
del Ateneo el boceto de Estatuto y los docu-
mentos juridicos concernientes al traspaso del

27 “Resolucién del Vble Episcopado Argentino”, 1 de
diciembre de 1928, en Fundacion..., cit., pp. 5-6.
28 Sesion del 30 de julio de 1919, en ADOM, caja 18.

194



dinero. Sin embargo, en 1921, la Conferencia
Episcopal apoyada por el nuevo presidente
(desde 1920) de la upPcA, Horacio Beccar Va-
rela, rechazé la propuesta. Los argumentos ex-
puestos por el arzobispo de Cuyo, José Améri-
co, secretario de la Comisién, eran que nada
garantizaba que la obra “luego deje de ser ca-
télica” por lo que, negando que se hubiese
asumido ningtin compromiso con la comision
promotora (que los jévenes invocaban alu-
diendo al acuerdo verbal dado por monsefior
De Andrea y por el asesor de la Liga, Fasoli-
no) la Conferencia

[...] ha resuelto que sea la Liga de la Ju-
ventud que realice y dirija esa obra lisa y
llanamente sea por si o por medio de una
comisién especial, pero siempre bajo de-
pendencia de la Iglesia [...]. No se ha cref-
do prudente conceder esa independencia
que se pide a una obra que debe realizarse
con dinero de la UPCA. %°

Casi inmediatamente todo el grupo renuncié
a la Junta Superior de la Liga Argentina de la
Juventud Catélica, renuncia que fue aceptada
por la Conferencia Episcopal.

Aunque los intrincados movimientos que
llevan de 1921 a la creacién del Ateneo no se-
rdn analizados aqui, si es necesario presentar
los puntos principales de la disidencia entre el
grupo promotor y la jerarquia eclesidstica. El
primero, ya aludido, es el de la autonomia de
los cursos. Observando el borrador de estatu-
to propuesto a aquélla para la creacién de la
entidad, se observan todas las caracteristicas
de una asociacién civil que era comun a los
clubes, las asociaciones de élite y las socie-
dades de socorro mutuo (el articulo 3 incluso
incluye la expresion “fomentar el espiritu de
cooperacion y mutualidad”). Es decir una en-
tidad autogestionada cuyos mecanismos de-

29 José Américo a A. Dell’Oro Maini, 2 de junio de
1921, en ADOM, III-1.

cisionales reposaban en la Comision Directi-
va electiva (un socio, un voto) y en la Asam-
blea anual. Ciertamente, el estatuto contenia
dos novedades importantes: una Junta Supe-
rior vitalicia, que tenia por propdsito evitar
modificaciones en el Estatuto y velar por que
los fines originarios de la institucion no fue-
sen alterados, y la presencia del Asesor Ecle-
sidstico. Eran los dos instrumentos con los
que se esperaba brindar seguridades al mundo
eclesidstico. Como vimos, ellas no fueron juz-
gadas suficientes. Por otra parte, aun en aque-
llas dos figuras institucionales el poder de los
laicos era grande. Los creadores de la institu-
cién esperaban nombrar la primera Junta en-
tre “catolicos notables” y la Junta misma lle-
naria luego las vacantes por cooptacion. El
Asesor Eclesidstico a su vez era designado
por tres afios por la Comisién Directiva “con
el beneplacito del Sr. Arzobispo”. El asesor
podia ser reelegido. Desde luego todo esto era
inaceptable por razones muy terrenas, como
dejar el poder de la asociacién en manos del
grupo que la creaba, pero también por cues-
tiones doctrinales en tanto vulneraba seria-
mente los principios verticales que sustenta-
ban la I6gica de la Iglesia Catdlica.

A la cuestién precedente se agregaban
otras. La primera, que se repetird luego recu-
rrentemente, era financiera: la dependencia
de la Iglesia para poder crear la entidad. La
segunda era el tipo de publico al que deberia
estar destinada. Si la idea de que algtin susti-
tuto se debia crear a la fallida Universidad
Catdlica era compartida tanto por la Iglesia
como por el grupo, el proyecto de éste apare-
ce como mucho mds exclusivamente destina-
do a la formacidn de una élite que los de la je-
rarquia eclesidstica o que los de otros sectores
laicos, que se orientaban hacia los sectores
medios o aun hacia la clase obrera, como ex-
hibfa la propuesta de creacién de una univer-
sidad con ese nombre. Los integrantes del
grupo, en cambio, no dejaban dudas en sus es-
critos de que aspiraban a una oferta exigente

195



de mejor nivel intelectual que las del pasado
y a formar exclusivamente a las élites, ya que
consideraban que eran éstas las que orienta-
ban la accién de las masas. Conquistando a
las primeras se obtendria el control sobre las
segundas .

El fracaso no desalenté a un grupo que con-
servaba otros recursos: los vinculos con el
mundo universitario, con los notables catoli-
cos —en especial con el espacio de Emilio La-
marca y la disuelta Liga Social Argentina— y
con la Compaiifa de Jesus. En especial los dos
ultimos permitieron con su apoyo que en sus-
titucion del fracasado proyecto del Ateneo
crearan al afo siguiente los Cursos de Cultura
Catolica, vistos como una etapa hacia aquella
institucién universitaria integral destinada a
formar a las €lites argentinas que imaginaban.

Un programa alternativo.
Los Cursos de Cultura Catdlica

La creacidén de los Cursos de Cultura Catdli-
ca viene a realizar la aspiracion del Ateneo en
la forma original prevista por sus promoto-
res. Es decir, como una entidad de laicos ca-
télicos independiente del control eclesidstico
y en la nueva situacion incluso en velada
pugna con él. En sus comienzos, segtin el bo-
rrador de los estatutos, la entidad carecia de
asesor eclesidstico y entre los socios de honor
no estaba incluido ningin miembro de la
Iglesia. Entre los promotores aparecian todos
los integrantes de la Liga y del Ateneo ya

30 Acerca de dirigirse a formar una cultura de élite cf. E.
Mac Donagh a A. Dell’Oro, 1 de agosto de 1920, en
ADOM, I1I-1-319, y A. Dell’Oro Maini al P. Joaquin
Anédn, 9 de abril de 1920. Unos pocos afios mds tarde
Dell’Oro escribia a Joaquin de Anchorena: “estoy con-
vencido de que las masas no siguen ideas sino hombres
y por consiguiente hay que preparar una elite de diri-
gentes de doctrina y cardcter”. A. Dell’Oro Maini a J.
Anchorena, 9 de febrero de 1928, en ADOM, Libro co-
piador de correspondencia (1927-1929).

enumerados (y Samuel Medrano, subentrado
en aquélla en 1920), mds Faustino Legén y
Uriel O’Farrell, al que se sumaban notables
del mundo catdlico como niimenes protecto-
res (de Joaquin de Anchorena a Tomds Cu-
llen, de Juan Cafferata a Ernesto Padilla).3!

El apoyo brindado por la familia de Emi-
lio Lamarca, a través de la cesion de la casa
de propiedad de éste en la que habia estado
su biblioteca, base de la de la fenecida Liga
Social Argentina, permitié comenzar. Los fi-
nes formales de lo que era una asociacién ci-
vil estaban establecidos en el articulo 1 del
Estatuto de los Cursos, donde se lee: “Institu-
to de Estudios Superiores en forma de Aso-
ciacion que tendrd por objeto integrar la for-
macién religiosa, cultural, social y civil de la
juventud y promover el fomento de las cien-
cias y las artes” .3 Sin embargo, vistas las ex-
periencias precedentes, los Cursos parecen
haber funcionado durante un tiempo sin esta-
tuto aprobado, como modo de evitar disputas
con las autoridades eclesidsticas.

La imagen que existia de la nueva entidad
en sus comienzos la asociaba con la Compaiifa
de Jesus, probablemente porque varios de sus
integrantes procedian de dmbitos creados por
aquéllos y porque aunque no hubiese un expli-
cito apoyo de la misma, algunos de sus miem-
bros participaban del dictado de sus cursos
desde el inicio.* Sin embargo, con el correr

31 En el acto de inauguracién la presencia de la Iglesia
fue bastante reducida en comparacién con la de afios
posteriores, en los que presidian y/o hablaban el nuncio
o una figura relevante de la jerarquia (en general mon-
sefior Fortunato Devoto). En 1922 hablaron Santiago
O’Farrell y Dell’Oro Maini, el arzobispo de Tucuman
bendijo la cruz y asistieron tres profesores de los cursos:
los padres jesuitas José Ubach y Vicente Sauras y Sera-
fin Pontin, O. A. A., “Cursos de Cultura Catdlica, Acta
de Fundacién”, 21 de agosto de 1922, en ADOM, 1-4.

32 Cursos de Cultura Catdlica, “Estatutos”, en ADOM I-1.
33 Al acto inaugural habian asistido dos jesuitas que es-
tarian entre los primeros profesores: José Ubach, S.J.y
Vicente Sauras, S.J. Todavia en 1924 el diario El Pue-
blo senialaba los Cursos “que dirigen los Padres de la
Compaiiia de Jestis”, 5 de octubre de 1924.

196



del tiempo, la arrogancia intelectual de algu-
nos miembros del grupo no dejard de suscitar
resquemores aun con los jesuitas, como lo ex-
presa una negativa del padre Palau a colaborar
en las publicaciones de los cursos (folletos que
buscaban imitar los de la Universidad Catdli-
ca del Sacro Cuore de Mildn) o més tarde un
serio incidente por cuestiones doctrinarias en-
tre César Pico y el padre Sauras.>*

Sobre las caracteristicas de los cursos dic-
tados, los profesores y el clima ideoldgico de
la institucién, nada se dird aqui, ya que no es
propdsito del articulo y ha sido tratado por
otros autores.> Sélo se volverd a recordar que
los mismos formaban parte de un proyecto de
“alta cultura”. Como afirmaba Dell’Oro:

Evitar escrupulosamente el dilettantismo
intelectual o religioso. No se trata de dar
un barniz de cultura sino de formar crite-
rios [...]. Los cursos no estdn destinados a
iniciar en la doctrina —esta es funcién pri-
vativa de la Iglesia— sino a satisfacer la
ambicién legitima de los catdlicos inicia-
dos que quieran ensanchar su horizonte
intelectual *®

Aunque el tltimo pérrafo sugiere que se tra-
taba de una tarea ideoldgica mds hacia dentro
del mundo catdlico que hacia afuera, las co-
sas eran mds complejas.’’ La voluntad de

34 Gabriel Palau, S.J. a Samuel Medrano, 23 de junio de
1926. Por otra parte, el incidente entre Pico y Sauras a
causa de una desautorizacion doctrinaria de éste a Ca-
sares habia llevado a la suspensién temporaria del pri-
mero de su caracter de profesor de los cursos. T. Casa-
res a A. Dell’Oro, 16 de junio de 1930, ADOM, I-1-35.
35 Referencias a los Cursos en L. Zanatta, Del Estado li-
beral a la nacion catdlica, Buenos Aires, Editorial de la
Universidad Nacional de Quilmes, 1996, en S. Bianchi,
art. cit., y en R. Rivero de Olazéabal, Por una cultura ca-
télica, Buenos Aires, ISTD, 1986.

36 A. Dell’Oro Maini, “Espiritu y caricter de la ense-
fianza”, en ADOM, I-1-436.

37 “Nos proponemos en los Cursos de Cultura Catdlica
alcanzar una doble finalidad: Rectificar con el concur-
so de los Colegios catdlicos la ensefianza religiosa y

construir esa alta cultura llevaba también a
tratar de integrar en actividades de los Cur-
sos, en especial en el Convivio, a jévenes in-
telectuales que no pertenecian a él por enton-
ces o0 nunca, como Ernesto Palacio Guillermo
de Torre o Jorge Luis Borges, en lo que podia
percibirse la bisqueda de conseguir un caso
Cocteau argentino.

Hacia la realidad politica argentina los crea-
dores de los Centros parecen haber tenido una
actitud ambivalente. Por un lado, hacia Tomas
Casares, mas doctrinario, trataba de mantener-
se en una actitud de prescindencia ya que en
tanto el tnico orden absolutamente bueno pa-
ra el cristiano es la teocracia, a los restantes re-
gimenes se debia juzgarlos simplemente se-
glin procediesen de acuerdo a justicia
(principio de autoridad-condenacién del prin-
cipio democritico de la soberania del pueblo),
ya que al pueblo no le competia otra tarea que
designar a las personas que han de gobernarlo.
En politica practica habia simplemente que
apoyar a aquellos que fuesen hombres de la
Iglesia o aceptasen el compromiso de someter-
se a ella.3® Por el otro lado, en Dell’Oro Mai-
ni parecia prevalecer una actitud mds pragma-
tica que buscaba conectar ese proyecto
catdlico con el clima politico antiyrigoyenista
presente en tantos sectores de la élite catdlica
o laica. Es decir, con ese “momento Alvear”
que significaba la aspiracién a un reagrupa-
miento de la Argentina conservadora. Final-
mente, era lo que Dell’Oro habia sostenido ya
en su polémica de 1916 con los demdcrata-
cristianos: no un partido catélico sino la coo-
peracién con fuerzas afines en la certeza de
que los problemas argentinos no eran exclusi-
va ni principalmente religiosos. Lo mismo que
sostendrd implicitamente con su actividad en

despertar en los jovenes catélicos la iniciativa y el mé-

todo del trabajo intelectual”, Cursos de Cultura Catodli-
ca (dactilografiado), en ADOM, 1-4-1.

38 T. Casares a Atilio Dell’Oro Maini, s. f. (c. 1927), II-
1-108.

197



la Asociacion del Trabajo o con sus vinculos
con Leopoldo Melo, de cuya cétedra era pro-
fesor suplente en la Facultad de Derecho.

Por ello, la iniciativa mas ambiciosa de los
Cursos hacia afuera del mundo catdlico —el
ciclo de conferencias de 1923 sobre “la voca-
cién”— puede computarse mas como una ini-
ciativa personal de Dell’Oro.* En efecto, se-
gln el programa de la misma, ademads de los
oradores —entre los que estaba Joaquin de An-
chorena hablando sobre “la vocacién politica”
y Alejandro Bunge disertando sobre “la voca-
cion y la vida econdmica argentina”—, debian
participar en ella cuatro de los ocho ministros
de Alvear: el de Relaciones Exteriores, Angel
Gallardo, y el de Justicia e Instruccion Puabli-
ca, Celestino Marc6, que presidian dos de las
conferencias, y los de Guerra, General Agus-
tin P. Justo, y Marina, almirante Manuel Do-
mecq Garcia, invitados especiales a la que so-
bre “la vocacién militar” daba el capitdn de
navio Segundo Storni. Como se ve, un ras-
semblement de politicos, militares, eclesidsti-
cos e intelectuales, bien significativo.

En cuanto a las relaciones con el mundo
catélico, el grupo organizador de los cursos
trataba de moverse con independencia, sea de
la jerarquia o de las distintas facciones en las
que éste se encontraba tenazmente dividido.
Asi, en la programacién de las conferencias
de 1923 fueron invitados a presidir dos de las
sesiones monsefior De Andrea (quizéds por
sus conexiones con el gobierno) y el nuncio
apostdlico Beda di Cardinale. Sin embargo,
en ocasion del conflicto por la designacién
del primero, los Cursos se inclinaron resuel-
tamente hacia la posicion del Vaticano contra
una figura ya precedentemente poco estima-
da como De Andrea, organizando incluso un
desagravio a la figura del Papa y a la persona
del nuncio, atacado por distintos medios de

39 Acerca del debate entre Dell’Oro y Casares sobre si
tratar o no temas de politica actual en los Cursos, cf.
Reunién de Comisionados del 17 de febrero de 1927.

prensa argentinos.*’ Por otro lado, las posicio-
nes también eran distantes de las de monsefior
Franceschi, quien, por su parte, prohijaba con
Alberto Molas Teran, con menos €xito, otro
centro de estudios catdlicos, el Instituto Félix
Frias, que aspiraba a realizar un tipo de tareas
semejantes a la de los Cursos, aunque mas
orientadas a la economia y la sociologia y me-
nos a la filosoffa.*! Mas conflictivas eran las
relaciones con la Unién Democritica Argen-
tina, con la que perduraban los antiguos en-
frentamientos desde los tiempos de los Cen-
tros Catdlicos de Estudiantes. En cualquier
caso, el grupo de los Cursos no dejaba de sus-
citar desconfianzas en muchos ambientes de
la Iglesia y del catolicismo, como lo prueba
la oposicidén de los benedictinos a que abrie-
sen una filial de los mismos en Belgrano o la
hostilidad ocasional del diario El Pueblo *
Mantener la independencia no resultaba de
todos modos sencillo ya que, en la medida en
que los Cursos tenfan éxito, la jerarquia ecle-
sidstica intentaba avanzar sobre ellos para
ponerlos bajo su control. La voluntad de ésta
de englobar los Cursos dentro de las iniciati-
vas de la Obra del cardenal Ferrari que se ins-
talaba en el pais suscitd, en 1927, la negativa
de los Comisionados que dirigian los Cursos
con el argumento de que éstos debian mante-
ner a toda costa la independencia.** Del igual

40 Ultima Hora, 6 de octubre de 1924.

41 Existfa con todo una propuesta de tratar de atraer a
los jovenes que seguian a Franceschi y Molas Teran. Cf.
Resoluciones de la 8va Reunion de Comisionados (de
los Cursos), 29 de abril de 1927, en ADOM, 1-4-499.
Acerca de los propésitos del Instituto Félix Frias, un fo-
lleto del mismo anunciaba “la creacién de cursos para
la ensefianza de las ciencias sociales a fin de difundir la
enorme riqueza doctrinaria de la Iglesia en esa mate-
ria”. En €l dictaban las primeras cétedras el presbitero
Dr. Molas Teran, “Introduccion a las Ciencias Socia-
les”, y monsefior Gustavo Franceschi la de “Economia
social”.

42 Padre Andrés Azcdrate (Superior de los Benedicti-
nos) a A. DellOro, 9 de mayo de 1927, en ADOM.

43 “La m4s elemental prudencia nos aconseja conservar
a los Cursos en su mds absoluta independencia [...]. Es

198



modo, se negaban a recibir bienes y subsidios
en la certeza de que, como en 1919, ellos im-
plicarfan una pesada hipoteca. Sin embargo,
en las reuniones de los Comisionados de
1927 se encontraba ya un asesor eclesidstico,
el Padre Zacarias Vizcarra (que era ademds
profesor y Censor de la Circular Informativa
de los Cursos desde tiempo antes). Todo ello
exhibia que la independencia de 1922 habia
sufrido recortes. Seguramente inevitables, ya
que en tanto los miembros del grupo de los
Cursos aspiraban a intervenir en la vida cultu-
ral como catélicos, necesitaban una legitima-
cion de la autoridad que reconociese ese ca-
rdcter y que les permitiese ademds (cuanto
mds cerca estuviesen de una posicién de pri-
vilegio en la constelacion catdlica) tomar ven-
taja sobre otros grupos rivales.

En 1927 un legado (Vermer Reverieux) a
la Curia para la creacion de una Universidad
Catdlica llevo a que el grupo de los Cursos,
en especial Casares y Dell’Oro, se lanzase a
tratar de reproponer el antiguo proyecto del
Ateneo, s6lo que visiblemente ampliado.
Quizds estaban ahora alentados por el apoyo
que les brindaba el nuncio apostdlico, Corte-
si. El proyecto era un ambicioso Instituto Ca-
télico de Buenos Aires, que contendria como
una seccion los Cursos, y otras de estudios
complementarios a los dictados en la Univer-
sidad, ademas de labor universitaria en inves-
tigacién cientifica (que incluia laboratorios y
trabajos practicos), becas, biblioteca, publi-
caciones y pensionado universitario. Es de-
cir, todo menos expedir titulos.

La propuesta, aunque mucho més modera-
da que la de 1920, en cuanto a la ingerencia
que se admitia ahora de la jerarquia eclesids-
tica, no dejé de suscitar igualmente reparos.
Ahora concernian menos (explicitamente) al
tema de la independencia y mds al del tipo de

condicién necesaria de su vida futura.” Resoluciones de
la 23* Reunion de Comisionados, 4 de noviembre de
1927, en ADOM, 1-4-452.

institucién que se queria crear. La acusacion
de elitismo para el proyecto de Casares y De-
I’Oro era formulada incluso por el mejor
aliado que los mismos tenian en el Arzobis-
pado, que era el obispo auxiliar de Buenos
Aires, monsefior Fortunato Devoto, quien as{
se expresaba: “El Instituto de ustedes es os-
tensiblemente para una élite. Yo pienso que la
élite debe ser un punto de salida, no de entra-
da”. Con todo, el tema de la independencia,
aunque fuese intelectual, de los laicos en una
estructura de ese tipo seguia igualmente pre-
sente, pese a que los sucesivos borradores de
estatuto iban concediendo cada vez mds poder
a las autoridades eclesidsticas.** Quizds en
busca de una alternativa, los propulsores (De-
II’Oro y Casares) le ofrecieron a los jesuitas la
direccién del mismo, sin éxito.*> Finalmente,
pese a las muchas concesiones hechas por los
miembros de los Cursos, todavia in extremis
la Curia habia intentado encargar del Instituto
a la Obra del cardenal Ferrari, que se excuso,
y aun en el dltimo minuto tenia dudas sobre la
conveniencia de aprobarlo.*® Con todo, los
promotores lograron su cometido y la piedra
fundamental del edificio era puesta a fines de
1927 por el ministro Sagarna (en reemplazo
de Alvear, sedicente enfermo) y a fines de
1928 nacia estatutariamente el Ateneo (ahora
social) de la Juventud.

Las vicisitudes del Ateneo, entidad inde-
pendiente con personalidad juridica pero cu-

44 En la misma carta Devoto sefialaba el problema en
sus términos mas generales. La ausencia de recursos
humanos intelectuales en el pais obligaria a buscarlos
fuera pero, agregaba, “una vez atraidos ;como contro-
larlos y gobernarlos?”, Mons. Fortunato Devoto a To-
mas Casares y A. Dell’Oro Maini, 28 de junio de 1927,
ADOM, III-1.

4 La negativa de éstos en Ramén Lloberola, SJ. a A.
Dell’Oro, 12 de agosto de 1927.

46 A. Dell’Oro Maini a J. Mayol, 18 de noviembre de
1927, en ADOM, III-1-211. Tras describir las reticen-
cias de los monsefiores Duprat, De Andrea y Devoto,
Dell’Oro agregaba que monsefior Cortesi “fue el hom-
bre decisivo”.

199



yo Consejo Superior era totalmente designa-
do por el arzobispo, nos llevarian muy lejos.
Baste observar que, como ya seflalamos, de las
dos ramas del mismo —el Instituto de Ensefian-
za Superior (en el que se integraban los Cursos
de Cultura Cat6lica), “destinado a proporcio-
nar a nuestros universitarios la alta cultura fi-
losdfica y religiosa que necesitan, al propio
tiempo que maestros, laboratorios, elementos
con que adquirir o intensificar su formacién
cientifica”, y el Instituto de Ejercicios Fisi-
cos—, sélo tuvo actuacion el segundo, a partir
de la inauguracion de su edificio en la calle
Riobamba, en ocasién del Congreso Eucaristi-
co en 1934. En cambio, el de Ensefianza Supe-
rior no se llegd a construir pese a que, segtin el
proyecto, debia ser el primero en crearse.
Todo esto refleja bastante bien, para esos
afios de entreguerras, un relativo desinterés
de la Iglesia argentina hacia la creacién de
una institucion de ese tipo que, como la expe-
riencia le indicaba, le seria dificil controlar.
Por ello y/o por una tendencia antintelectua-
lista presente en la misma, de todos los pro-
yectos sélo quedaban subsistentes los Cur-
sos, que era la tnica iniciativa realizada
auténomamente por laicos. Sobre esa institu-
cién se dirigirian en la década de 1930 los es-
fuerzos del Arzobispado para subordinarla
plenamente a la autoridad eclesidstica.

Ampliar el campo de influencia:
la revista Criterio

Disponemos ya de varios estudios sobre la
revista Criterio. El conjunto de los mismos
ha sustentado sus distintas interpretaciones
en diferentes miradas sobre el contenido de la
misma.*’ Me propongo aqui introducir unos

47 M. E. Rapallo, “La Iglesia catdlica argentina y el au-
toritarismo politico: la revista Criterio”, en Anuario del
IEHS, 5,1990; L. Zanatta, Del Estado liberal a la nacion
catolica, cit.; F. Devoto, Nacionalismo, fascismo y tra-

pocos elementos desde la perspectiva que
emerge de las fuentes disponibles en el archi-
vo de Dell’Oro, pero sélo en relacién con el
tema de las relaciones laicos-eclesidsticos.
La idea de crear un 6rgano de difusion sur-
ge hacia 1925 como una prolongacién de la
labor desarrollada en los Cursos. En las dis-
cusiones iniciales parecen emerger dos pro-
yectos contrapuestos que reflejan el debate
aludido de los Cursos. Algunos se inclinaban
por “un periddico de ideas que apareciese
diariamente, un nuevo tipo de diario, de sin-
tesis, de noticias ordenadas y juzgadas”. Des-
cripciébn que parece encajar con L’Action
Frangaise. Para Dell’Oro, en cambio, un dia-
rio catdlico “carece de una masa de lectores y
de un ambiente propicio: él ha de hacerlos”,
y ademds “existen en el periodismo nacional
dos colosos imposibles de superar”. Su alter-
nativa era “un semanario (no ‘revista’) de
orientacién y combate, bien escrito, bien in-
formado” —no sélo de orientaciones religio-
sas, ya que en el pafs habfa gravisimos pro-
blemas— donde “lo religioso y lo econémico,
lo intelectual y lo politico” conviviesen, sin
ser “6rgano de ningin partido” ni intervenir
en politica electoral.*® Periddico dirigido a
“personas més o menos instruidas con sufi-
ciente capacidad para apreciar las ideas gene-
rales y con alguna curiosidad intelectual para
preocuparse de ellas”, para lograr el objetivo
que era “conquistar para nuestras ideas el go-
bierno de la conciencia publica del pais”.*
Un estilo chester-bellociano de sentido co-

dicionalismo en la Argentina moderna. Una historia,
Buenos Aires, Siglo XX1, 2002; O. Echeverria “Los in-
telectuales catdlicos hasta el golpe de estado de 1930: la
lenta constitucion del catolicismo como actor auténomo
de la politica”, en Anuario 1EHS, 17,2002.

48 «“ Apuntes para la fundacién de un diario”, 15 de abril
de 1925, en ADOM, 1I-1-3.

49 “Bases para la fundacién de un periédico”, 21 de
marzo de 1926, en ADOM, 1I-1-11. Casares por su parte
se inclinaba por algo mds doctrinariamente religioso
“con intencion sobrenatural de apostolado”.

200



mun, mas buen gusto literario abierto a las
nuevas corrientes estéticas. Como es visible,
esta alternativa serd la triunfante y ella impli-
caba también una apertura hacia el mundo de
los intelectuales laicos como parte de esa es-
trategia, a la vez cooptativa y aliancista, que
era la suya.

En el éxito de la propuesta de Dell’Oro
pueden encontrarse muchas causas, la mds
importante de las cuales quizds resida en que
se trataba del Unico del grupo que tenia las re-
laciones necesarias para conseguir la finan-
ciacién que debia buscarse, mas aun que en el
mundo de las élites catdlicas, en el de aquellas
empresas con las que habia estrechado rela-
ciones en su papel de secretario de la Asocia-
cion del Trabajo. En especial si, como vere-
mos, se buscaba eludir obtener financiacién
del Episcopado, teniendo en cuenta los pre-
cios politicos que se deberian pagar por ello.

La operacion inicial fue, por un lado, la
busqueda de los accionistas de la empresa
editorial y, por el otro, de los suscriptores in-
dividuales o empresariales que permitiesen
sostener una publicacién de jerarquia con un
staff permanente y colaboradores remunera-
dos, que tirase al menos 5.000 ejemplares.
Los argumentos hacia los primeros se dete-
nian mds en las caracteristicas intelectuales
de la operacion: publicar “algo legible y til
para el ‘tout le monde’ que dirige nuestro
pais”.3 Los referidos a los segundos (que
iban de La Forestal a Tornquist) insisten mas
en presentar argumentos algo truculentos ha-
cia las amenazas sociales e ideoldgicas, del
tipo del avance de “las ideas comunistas en el
pais” 3! El grueso de la financiacién debia
buscarse en el mundo de las élites sociales ar-
gentinas (muchos de cuyos integrantes se in-
corporardn a la editorial como accionistas

30 Samuel Medrano a Pedro J. Schang, 12 de diciembre
de 1923, ADOM, 1-4-348.
S ADOM, II-1-33, 1I-1-312.

—de Martinez de Hoz a Pereyra Iraola o a
Santamarina—) y en el de las empresas, pero
no en el Episcopado.’? La presentacién del
proyecto a monsefior Bottaro por parte del
Comité organizador sefiala diplomaticamente
que la nueva editorial (Surgo) “ha querido
aceptar la suscripcion, por parte de la Autori-
dad Eclesidastica, de acciones de la Sociedad
Andnima para preservar que pudiera ser im-
putada de actos ligados con la revista [y te-
ner] toda la libertad que es compatible con
los preceptos canénicos”. En cualquier caso,
esa libertad a que aspiraban, vistas las expe-
riencias precedentes, tenfa una férrea limita-
cién en el derecho canonico, el canon 1393,
que establecia el Censor eclesidstico.>

Los modos de resolver los potenciales
conflictos parecian ser la apelacion a los bue-
nos vinculos con Zacarias de Vizcarra, que
participd de las reuniones iniciales y era el
censor de los Cursos —y que se mostraba apa-
rentemente cooperativo y entusiasta con la
idea—,>* y las seguridades pedidas al Arzobis-
pado y concedidas por éste acerca de la inde-
pendencia politica de la nueva publicacién.>
Sin embargo, pronto se veria que todo era
una ilusién. Apenas aparecida la revista, em-
pezaron los conflictos con Vizcarra por cues-
tiones doctrinarias, eclesiales, ideoldgicas,

32 Entre los suscriptores aparecen Campomar (25 ejem-
plares), Tornquist (100), Ferrocarril de Buenos Aires al
Pacifico (100), La Forestal (120) y la Sociedad Anéni-
ma Importadora y Exportadora de la Patagonia (1500
pesos). En ADOM, 1I-1-312.

>3 Exposicién presentada al Excmo y Rvdo. Sefior Ar-
zobispo de Buenos Aires, Monsefior José Maria Botta-
ro por el Comité organizador de la Editorial Surgo, 23
de marzo de 1927, en ADOM, 11-1-3.

34 7. Vizcarra a J. Mayol, 14 de febrero de 1927, en
ADOM, 1I-1-252.

35 “Al tratarse esta mafiana en el Consejo Espiritual la
cuestion de las garantias exigidas para la independen-
cia politica de Criterio, el Exmo. Arzobispo y sus dos
vicarios estuvieron contestes en remarcar que esa inde-
pendencia era indispensable para el éxito de la proyec-
tada revista”, Mons. Fortunato Devoto a A. Dell’Oro,
-1-262.

201



morales y estéticas.’® Una publicacién de las
caracterfsticas de Criterio, llevada a cabo por
“jovenes pretenciosos e ilusos”, era en el
fondo incompatible con la Iglesia argentina
de entonces. La sustitucién temporal de Viz-
carra (que renuncié como Censor pero siguid
como accionista de la editorial) por monse-
fior Devoto y luego por monsefior Fasolino,
no resolvié el problema. Por otro lado, la
creciente belicosidad de algunos de los
miembros del grupo (como Ernesto Palacio
o César Pico) agravaba las cosas.’” El inten-
to mediador de Dell’Oro de pasar la direc-
cién interina a Casares no redujo las tensio-
nes. Todo colapsé y el Directorio exigi6 la
renuncia de Dell’Oro. El conjunto de redac-
tores, solidario con €él, también renuncié. Un
intento in extremis de los miembros del Di-
rectorio presidido por Tomds Cullen de con-
vencer a Casares para que permaneciese en
el nuevo comité de direccién fracasoé.

En la 16gica del andlisis que hasta aqu{ he-
mos desarrollado, el conflicto era desde el
comienzo inevitable. El Arzobispado no esta-
ba dispuesto a permitir la existencia de una
publicacién independiente y abierta al mundo
laico y a las vanguardias como Criterio.>®

36 Cito a modo de ejemplo: “las alabanzas que tributa-
ba el Dr. Palacio a Lugones no se encuadraban bien en
la ensefianza de la S. Sede, acerca de la prudencia que
se ha de tener al ensalzar a los escritores impios. El que
los ensalza sin necesidad y sin reservas es cooperador
del mal que ellos pueden producir [...] al juzgar a Lugo-
nes basta su impiedad, su odio al cristianismo y sus ata-
ques a la moral cristiana, para administrar sus alabanzas
con la misma prudencia que los venenos”. Z. Vizcarra a
A. Dell’Oro, 9 de abril de 1928, en ADOM, 11-2-258. Pe-
ro que no era sélo cuestion de Vizcarra lo muestra la no-
ta de monsefior Devoto acerca de un articulo donde se
hacia referencia a “la democracia primitiva de la Igle-
sia”. “Esta ha sido siempre una sociedad jerdrquica”
respondia el prelado. Cf. Mons. F. Devoto a A. Dell’O-
ro, 21 de enero de 1929, en ADOM, 11-2-273.

57 Que Pico habia sostenido una linea més dura que la
Dell’Oro contra el Directorio y su “catolicismo de mo-
jigatos” puede verse en C. Pico a A. Dell’Oro Maini,
s.f., en ADOM, 11-2-30.

58 Dell’Oro en carta a Cullen, inmediatamente luego de
la aceptacion de su renuncia éste prefiere preservar al

Los argumentos que se emplearon no aluden
a un movil politico (pero ese tipo de argumen-
tos explicitos nunca estd presente explicita-
mente en la jerga eclesidstica, al menos en el
periodo considerado) ni tampoco al problema
del poder en la relacién laicos-eclesidsticos.
De todos modos, aunque formales, no estin
desprovistos de interés. Por un lado, aludfan
al fracaso financiero de la publicacién, inca-
paz de llegar a un nimero amplio de lectores,
y, mds importante y en relacién con el dltimo
aspecto, el constituir una propuesta de una €éli-
te para otra élite. Ello reflejaba la perplejidad
que la revista habia suscitado en los ambien-
tes catdlicos, como testimonian numerosas
cartas en el archivo, por distintos motivos.
Algunos se oponian a lo que juzgaban era el
cardcter opositor y hostil de la misma hacia
Yrigoyen y su gobierno. Otros, hacia la su-
puesta procacidad de sus imdgenes. Otras lo
hacfan, simplemente, hacia la ilegibilidad de
la misma. Finalmente, no era una revista pa-
ra la parroquia ni para la Argentina “profun-
da” y esto era lo que el Episcopado queria.
Con todo ello, lo que se cuestionaba en el
fondo era el tipo de proyecto que ese grupo
de jovenes encabezado por Dell’Oro habia
estado proponiendo para la cultura y la socie-
dad argentina desde la década de 1910.

Los integrantes del grupo que hemos segui-
do en estas paginas y que han visto desarticu-
lados una y otra vez sus proyectos no abando-
nan sin embargo el campo. La pregunta por el
qué me ha intrigado bastante. Dos argumentos

Episcopado y cargar contra Vizcarra “cuya disconfor-
midad con Criterio se manifesté desde los primeros nu-
meros”, fundada en sus “orientaciones intelectuales que
juzga demasiado elevadas y oscuras para el nivel co-
mun de los lectores y en el cardcter general de su litera-
tura que siempre ha repudiado. Pretendia cambiar el to-
no y rebajar el vuelo de la Revista”. Véase A. Dell’Oro
Maini a T. Cullen, 18 de noviembre de 1929, en ADOM,
1-2-11. Tomas de Lara sefialaba por su parte que esas
opiniones eran compartidas por un observador externo
como el padre Furlong y desde luego por Cullen. T. De
Lara a A. Dell’Oro, s.f., 11-2-45.

202



pueden ser presentados aqui: por un lado, no
parece haber alternativas fuera del campo (el
fracaso “modernista” asi lo habia exhibido
afios antes). Por el otro, existian otros espacios
por preservar. La Iglesia interviene sobre Cri-
terio pero no sobre los Cursos, que siguen en
sus manos aunque no sin dificultades y ofensi-
vas durante casi toda la década de 1930. Ade-
mds, la iniciativa del Ateneo, que recién esta-
ba en sus comienzos, era otro terreno donde al
menos Dell’Oro queria jugar sus cartas.

Dos hipétesis a modo de conclusién

Los repetidos conflictos que han sido presenta-
dos en este trabajo pueden ser explicados de di-
ferente modo. Uno es atribuirlos a un juego de
personalidades (De Andrea, Espinosa, Bottaro,
luego Copello, etc.). Otro es ligarlo a un pro-
blema de las estrategias que el Vaticano o la
Iglesia argentina llevaban en distintos momen-
tos para acentuar sus tendencias centralizado-
ras. No niego la validez de esas explicaciones,
s6lo propongo, a modo de hipétesis, otra. Ellas
pueden entenderse también como parte de una
l6gica mds perdurable que remite al tipo de
configuracion que presenta el mundo catélico.
A medida que avanzaba en la investigacion,
me parecia cada vez mas que todo el juego re-
cordaba de alguna manera la sociedad cortesa-
na admirablemente descripta por Norbert
Elias, en la que la estabilidad de la configura-
cién es bastante independiente de las personas
que ocupan distintos puntos en la misma. La
relacion entre el centro (el monarca), la corte y
los grupos periféricos a ellas recuerda la que
hemos descripto.”® Finalmente, la estructura de
la Iglesia Catélica ;no es la dltima de las mo-
narquias tipo Antiguo Régimen existentes?
Ciertamente esa imagen no es necesaria-
mente contrapuesta a la de Poulat utilizada

59 N. Elias, La sociedad cortesana, México, FCE, 1982.

por Susana Bianchi. Sélo que quizés la mo-
delizacién de Elias permite subrayar bien dos
elementos: el cardcter permanente del con-
flicto entre laicos y eclesidsticos y la dindmi-
ca faccional que rige las disputas en la socie-
dad catdlica. Esa dindmica puede ser seguida
en toda la década de 1930 en los avatares de
los Cursos y quizds, mds que en cualquier
otro lado, ella es presentada en una carta de
Mario Amadeo, a la sazén secretario de la
Embajada argentina ante la Santa Sede, que
exime casi de mayores comentarios:

[...] la Santa Sede reconoce la obra reali-
zada por los Cursos y admite que la indole
especial de su apostolado requeriria una
direccién laica y una intervencién eclesids-
tica limitada al resguardo de la doctrina;
cree que el Cardenal [Copello] no com-
prende ni valora ni la importancia de los
esfuerzos hechos ni los resultados alcanza-
dos y que es infundada la desconfianza ha-
cia el grupo de fundadores y dirigentes de
la Institucion [...]. Pero frente a estas razo-
nes hay otras que para la Santa Sede son
mds poderosas y anulan a las primeras. El
Cardenal Copello ha planteado terminante-
mente una cuestién de confianza, exigien-
do en su calidad de ordinario diocesano la
entrega del gobierno y el contralor directo
de los Cursos, pedido que fue hecho direc-
tamente al Papa [...]. Ademds, termind
Monsefior Sandri, los Cursos nunca han
contado en Roma con un protector sufi-
cientemente poderoso como para contra-
rrestar la influencia del Cardenal de Bue-
nos Aires. Nombré entonces al Nuncio y a
Monsefior Devoto. Sandri me contestd
sonriendo: un Nuncio aqui significa poca
cosa. Si ustedes tuvieran a un Cardenal
Prefecto de Congregacién a su favor el re-

sultado serfa tal vez diferente” .9

0 Carta de Mario Amadeo, secretario de la Embajada
Argentina ante la Santa Sede a Mario Mendioroz (con
copia a Tomds Casares y Atilio Dell’Oro Maini), 8 de
mayo de 1940, en ADOM, I-1-491.

203



He ahi con toda claridad el complejo juego de
actores que ritma la vida catdlica, la estabili-
dad de ciertos roles independientemente de
quien los ocupe (por ejemplo el de cardenal) y
la dindmica inestable de las alianzas politicas.

Adicionalmente, también puede hipoteti-
zarse que esa dindmica faccional estd domina-
da por una légica gradualista y de equilibrios.
En este sentido, la victoria de un grupo sobre
otro nunca es total ni definitiva. Ya presenta-
mos ese complejo juego en varios momentos
precedentes; quizds sélo se podria agregar
aqui que, por lo menos para Dell’Oro, aun la
pérdida de la independencia de los Cursos no
signific6 una derrota total. Simultdneamente,
la Sagrada Congregacion de Seminarios del
Vaticano se negé en 1939 a aceptar el pedido
del Arzobispado de Buenos Aires de liquidar
los bienes del Ateneo sustrayéndoselos a la
Asociacién Civil y pasdndolos a propiedad
del mismo.®!

Dicho todo ello, propondria una segunda
hipétesis, no socioldgica sino histérica. Aun-
que todas las societas catdlicas estén domina-
das por una dindmica semejante, hay especi-
ficidades nacionales de cada configuracién
ligadas con las caracteristicas histdricas de
construccion de una Iglesia nacional (y tam-
bién con las del campo intelectual).®> En el
caso argentino, podria alentarse a los histo-
riadores del movimiento catélico a proponer

61 A. Dell’Oro Maini a Antonio Caggiano, 6 de agosto
de 1965, en ADOM, caja 18,

62 Sobre el mismo problema de las tensas relaciones en-
tre escritores y jerarquia eclesidstica, pero con modula-
ciones diferentes en cuanto a las posibilidiades de auto-
nomizacion del intelectual catdlico, véase el caso francés
analizado por H. Serry, Naissance de Uintellectuel catho-
lique, Paris, Ed. La Découverte, 2004.

una caracterizacién de la misma. Una suge-
rencia, a modo sélo de hipdtesis, es que esa
Iglesia, al menos en el periodo de entregue-
rras (y como la carta precedente muestra
bien), estaba mucho mas cerca de un “tipo” si
se quiere salesiano que de un “tipo” jesuita.
Es decir, bastante mds antiintelectual y rusti-
ca que otras, con un aire de familia con la s6-
lida Iglesia campesina de la Italia del Norte .53
La historia del Ateneo es bastante reveladora
de un desinterés —que era también preocupa-
cién— por crear dmbitos que dificilmente iban
a poder controlar sin resistencia. Asi, era me-
jor un Instituto de Educacién Fisica que otro
de Estudios Superiores. Por ello quizés (y su-
brayo: sélo quizds) la Argentina sea una “na-
cion catdlica”, pero no creo que pueda afir-
marse que la alta cultura argentina sea
catdlica. En el fracaso de los proyectos del
grupo de Dell’Oro moria la posibilidad de
dar una seria batalla en ese terreno (mas alla
del interés retrospectivo que el grupo de los
“Cursos” ha suscitado entre los historiadores,
su influencia no fue demasiado lejos). Quizds
porque la Iglesia la consideraba una batalla
menos relevante que otras en las que prefiri6
empefarse mucho mds. Estas eran la presen-
cia capilar en el territorio y la conquista des-
de alli de otros segmentos de la sociedad. O

3 Por lo demds, ello es bastante congruente con el per-
fil histdrico social de buena parte del episcopado argen-
tino: origen rural e inmigratorio con fuerte ascendencia
en el norte de Italia. Cf: J. L. de Imaz, Los que mandan,
Buenos Aires, EUDEBA, 1964, pp. 173-176. Debo la ob-
servacion acerca de las semejanzas con la Iglesia del
norte de Italia a Tulio Halperin. Con todo, en el ambito
de aquella Iglesia tan bien caracterizada por Antonio
Gramsci pudo surgir una iniciativa como la Universi-
dad Catélica de Mildn, que tanto envidiarian los jove-
nes intelectuales catdlicos argentinos.

204



La experiencia de los Circulos Obreros
en el Brasil

Jessie Jane

La Iglesia Catdlica y el Estado Nuevo tomaron
en serio la lucha de clases. Crefan que la clase
obrera brasilefia serfa capaz de presentarse co-
mo alternativa de poder. Ante esta amenaza,
implantaron un Estado nacional autoritario ba-
sado en la sacralizacién del orden del trabajo.

Estudio en este trabajo el compromiso del
catolicismo social, por la via del Circulismo,
con esta idea: como éste se estructurd y se
movié en la institucionalidad catdlica en el
momento en que el Estado sepultaba definiti-
vamente la pluralidad sindical e imponia una
alternativa de poder centralizada y represiva.

Parto de la premisa de que, en este proceso,
la problemitica del trabajo, como fundamento
de la “cuestién social”, termind por constituir
para la Iglesia una moneda de cambio; ella
prestaba su apoyo a la sacralizacién del mundo
del trabajo sin establecer ningin tipo de com-
petencia institucional con el Estado. Por otro
lado, el Estado le prestaba el necesario apoyo
institucional para que pudiera legitimar su po-
litica de neo-cristiandad. Le abrfa plenamente
los espacios del mundo del trabajo para que és-
te fuera ordenado en la conjugacién de sus
fuerzas simbdlicas.

D. Leme en busca de su rebaiio

Los Circulos Obreros, por su estrategia conci-
liadora y por el prestigio que ya habfan adqui-

Universidade Federal de Rio de Janeiro

rido en el Sur del Brasil a partir de 1932, se
presentaban como un instrumento importante
en la legitimacién de las posiciones de la Igle-
sia y de la Liga Electoral Catdlica (LEC) por-
que, ademds de la sustentacién doctrinaria,
ellos podrian realimentar, por la base, el régi-
men politico con el que la Iglesia buscaba
construir nuevos niveles de relaciones.

Por otro lado, el Circulismo se diferencia-
ba muchisimo de las otras organizaciones
obreras catélicas que se habian formado en la
coyuntura dominada por el liberalismo de la
década de 1920. Dichas organizaciones desa-
rrollaban una relacién ambigua con el Esta-
do, yendo de un apoyo absoluto a rupturas
episddicas; sin embargo, todas mantenian un
discurso liberal en relacién con la cuestién
sindical, y no admitian la intervencién del
Estado en este campo, aunque reivindicaran,
seglin orientacién contenida en la Rerum No-
varum, la presencia del Estado en la regla-
mentacion laboral' y de la previdencia.

! Antes de 1930, el Estado ya intervenia en la cuestion la-
boral: en 1911, con la creacion, en San Pablo, del Depar-
tamento Estadual del Trabajo volcado hacia la resolucién
del problema de las migraciones rurales, realizar investiga-
ciones sobre costo de vida, mercado laboral, sueldos y ac-
cidentes de trabajo; en 1926, con la Comision de Legisla-
cién Social de la Camara de los Diputados volcada hacia
la elaboracion de una legislacion laboral, ley Eloy Chaves
que ha creado las Cajas de Jubilacién y Pensiones para los
empleados de las vias férreas, ley de vacaciones y el Co6-

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 205-215.



Estas organizaciones mantenian una posi-
cién critica en relacién con el Circulismo pues-
to que éste habfa establecido un tipo de asocia-
cion privilegiada con el Ministerio del Trabajo
en el proceso de sindicalizacion. Dicha actitud
politica termind por volver el Circulismo in-
compatible, en definitiva, con algunas de ellas,
tales como la Confederacion Catdlica del Tra-
bajo (CCT), que tuvo destacada actuacion en el
movimiento obrero de Minas Gerais de la dé-
cada de 1920, al desarrollar sus actividades
centradas bdsicamente en cuestiones relaciona-
das con la vivienda obrera, con la concesion de
lotes, en la lucha contra el aumento del costo
de vida, proponiendo el establecimiento de fe-
rias, y aun en la defensa de la jornada de ocho
horas de trabajo y del descanso semanal >

Sin embargo, la discordancia con el Circu-
lismo fue més fuerte puesto que atn existe en
el interior de estas organizaciones una gran
expectativa en cuanto a la posibilidad de que
los catdlicos construyan una estructura sindi-
cal confesional.

Al asumir la propuesta circulista, que no
estaba comprometida con la construccién de
una estructura sindical cat6lica, la Iglesia ex-
plicité que, en realidad, su discurso a favor
de un sindicalismo libre no debia ser confun-
dido con aspiraciones democriticas o con
cualquier veleidad autonomista.

Por el contrario, se trataba, sobre todo, de
ampliar su drea de intervencion y concretar
una actuacion, a favor del orden, en el seno
de los trabajadores,’ aunque esto significara
renunciar al discurso anterior.*

digo de Menores. Al respecto, véase Gomes, Angela de
Castro, Burguesia e trablhoo: politica e legislagdo social
no Brasil 1917-1937, Rio de Janeiro, Campus, 1979.

2 Confederagdo Catélica do Trabalho, O Diario, 9 de
enero de 1935.

3 En julio de 1934, fue promulgada la nueva Constitucién
con una nueva ley sindical tullida por el Decreto-Ley N° 24.
694 antes atn de la votacion final del texto constitucional.
Sobre esto véase Moraes Filho, Evaristo de, O problema do
sindicato tinico no Brasil, Rio de Janeiro, s/ed., 1952.

4 Lo que no ocurri6é enteramente, ya que la Iglesia, en

Ante la resistencia al Circulismo, el carde-
nal D. Leme traté de otorgarle al trabajo del
padre Brentano, fundador del movimiento
circulista en el Brasil, el mdximo prestigio,
en lo que contd con total apoyo de Tristao de
Atayde, en ese entonces presidente del Cen-
tro D. Vital, que asi defendia la importancia
de la organizacion:

La utilidad de la organizacién, tanto por la
libertad de accién que les comunica su au-
tonomia como por el espiritu sano que los
anima, [...] debemos prestigiar ese movi-
miento util, para operar aquella doble
aproximacién entre medios catdlicos y
medios obreros.

No podia permitirse el fracaso de ese intento
de unién alrededor de un movimiento nacio-
nal porque en aquel entonces invertir en los
obreros significaba coronar de éxito el pro-
yecto de afirmacién de la Iglesia, que se ale-
jaba de los regionalismos que tanto marcaron
su actuacion hasta los afios de 1920.

En 1935, el cardenal Leme, como ya lo ha-
bia hecho en 1933 el obispo de Porto Alegre,
D. Jodo Becker, convoco al padre Brentano a
ampliar su movimiento, lo que sélo se con-
cretaria plenamente en 1937 con la fundacién
de la Confederacion Nacional de Obreros Ca-
télicos (CNOC).

El embrién de esta Confederacion ya existia
desde 1933 en la Procuraduria del Trabajo, érga-
no de la Accién Catélica que prestaba asesoria
juridica a los obreros y que divulgaba el diario
el Clamor.” Se pretendia, en aquel momento,
ampliar esta articulacidn, a través de la Federa-

cuanto se modificaron las condiciones politicas, volvid
a este discurso en todos los momentos en que se hizo
necesario.

3 Atayde, Tristdo de, Manual dos Circulos Operdrios,
Rio de Janeiro, CNCO, 1939, Presentacion.

® Hoy denominada Confederagio Brasileira de Trabal-
hadores Cristdos (CBTC), con sede nacional en Brasilia.
7 Este diario se volvid el 6rgano de CNCO.

206



cién de Circulos Obreros de Rio Grande do
Sul, junto a los diversos movimientos obreros
catdlicos que existian en otros estados.

Sin embargo, esta accién conjunta de la
CNOC con la federacién de Rio Grande do Sul
solo fue trazada con nitidez, en 1936, en el
Congreso eucaristico realizado en Belo Hori-
zonte. En aquella ocasioén ocurrieron varias
“sesiones obreras” con la presencia de dele-
gados de las principales asociaciones catdli-
cas, donde se decidi6 constituir un Frente La-
boral Cristiano Nacional para coordinar todas
las entidades catdlicas ya existentes o en fase
de organizacién.®

Estas “sesiones obreras”, que reunian de-
legados de Rio de Janeiro, San Pablo y de
Rio Grande do Sul, se encontraban bajo la
proteccién especial del cardenal arzobispo D.
Leme’ y bajo la direccién del padre Brenta-
no, que consideraba aquel momento decisivo
para el proyecto de la Iglesia, porque:

Brasil estd en el momento en disponibili-
dad: o serd nuestro o de nuestros enemi-
gos, por lo que nos cumple tomar posicién
inmediatamente para que los comunistas
no encuentren campo y para que cesen los
motivos que los vuelvan exploradores del
proletariado.'”

8 «“El dfa 3 de octubre de 1936, en el salén de la Curia
Metropolitana, se reunieron en sesion preparatoria, di-
versos representantes del proletariado catdlico brasilefio
para discutir la accién de la Iglesia en el medio obrero
nacional. Dicha presencia deberfa concretarse a través
de un 6rgano supremo, orientador del proletariado na-
cional y coordinador de las varias organizaciones exis-
tentes o en formacién.” Descripcion contenida en el Ata
da Reunido Preparatéria, 3 de septiembre de 1936, p. 1.
9 En 1930, con la muerte del cardenal Arcoverde, D. Se-
bastidio Leme pasé a ser el tinico cardenal brasilefio. El
desempeii6 el papel de reformador de la accién de la
Iglesia en el campo pastoral a través de la participacion
de los laicos. Sobre la accién de este cardenal en la vi-
da politica y social del Brasil véase Gomes, Angela de
Castro, “Silencio e oragdes: as relacdes Estado, Igreja e
classes trabalhadoras no pds 347, Religido e Sociedade,
14/2, 1988, pp. 102-103.

10 Ibid.

Se habia dado el paso mds importante para
que la Iglesia forjara, a partir de ahi, una en-
tidad nacional que deberia desempeiar pape-
les relevantes en el mundo del trabajo del
Brasil por los afios futuros.

Sin embargo, el simbolismo que marcé el
Congreso Eucaristico de 1936, donde el Circu-
lismo fue muy prestigiado por la jerarquia ecle-
sidstica, no consiguio sepultar aquellas descon-
fianzas de la CCT y de otras organizaciones
cat6licas en relacion con el Circulismo.!!

Se trabd, consecuentemente, una lucha de
bastidores entre las diferentes posiciones. El
resultado fue la adopcion de los Circulos
Obreros como entidad representativa de la je-
rarquia eclesidstica, en respuesta a un movi-
miento de disciplina impuesto por la Accién
Catélica, segin palabras del propio padre
Brentano:

Tenfamos una estrecha relacién con la Ac-
cion Catdlica, nos sentiamos hermanados
con sus principios y toda nuestra actividad
estaba conectada a los objetivos de esta
organizacion. En el Congreso Eucaristico
de 1936 profundizamos aun mds estas re-
laciones porque existia un gran desconoci-
miento de nuestro trabajo.'?

En noviembre de 1937 se realiz6 en Rio de
Janeiro el 1 Congreso Nacional de las Orga-
nizaciones Obreras Catdlicas,'? donde el pa-
dre Brentano llamé la atencion “[...] en el
sentido de que todos los socios de los circu-
los estén bajo el amparo de las leyes sociales
y puedan colaborar para la prosperidad de

1Al respecto véase Marques, Rita de Céssia, “Da ro-
manizagdo a terceira via: a Igreja no Brasil de 1889 a
1945. 19957, Dissertacdo de Mestrado (Mestrado em
Historia), Instituto de Historia, Universidade Federal de
Minas Gerais, Belo Horizonte. p. 123.

12 Brentano, padre Leopoldo, “O Trabalho, Rio Grande
do Sul: Federacdo dos Circulos Operarios do Rio Gran-
de do Sul”, 3 de agosto de 1942.

13 Representando 40 entidades y con la presencia de 31
delegados llegados de nueve estados.

207



los sindicatos e imprimirles una accién cons-

tructiva”.!4

Se realizd, también, la I Semana de Accidén
Social, del 8 al 14 de noviembre, con el obje-
tivo de lanzar un movimiento obrero catdlico
de alcance nacional e influir sobre la politica
del Ministerio del Trabajo.

El1 9 de noviembre de 1937, un dia antes de
que fuese decretado el llamado Estado Novo
(Estado Nuevo), tomd posesioén la primera
direccién de la Confederacion Nacional de
los Obreros Catélicos.> Fueron definidas,

14 cNCo, Manual do Circulo Operdrio Catdlico, Rio de
Janeiro, 1939, p. 56.

15 Causa extrafieza la indiferencia del Congreso Nacio-
nal de Organizaciones Obreras Catdlicas frente a los
acontecimientos que marcaban la coyuntura nacional
inmediatamente anterior al golpe que instaur6 el Estado
Novo. Angela de Castro Gomes sostuvo la hipétesis de
que las autoridades religiosas tenfan conocimiento pre-
vio del contenido del decreto que instituyé el Estado
Novo, ya que el padre Brentano mantenia contactos re-
gulares con Felinto Miiller, lo que, probablemente, ocu-
rria con diferentes autoridades eclesidsticas, inclusive
con el cardenal D. Leme y con el propio Tristdo de
Atayde, que se relacionaba con asiduidad con las altas
autoridades gubernamentales, principalmente con el
ministro de Trabajo, Waldemar Falcdo, y el de Educa-
cion, Gustavo Capanema, ambos conocidos catdlicos y
prestigiados como tal. Ciertamente no eran desconoci-
dos para las autoridades eclesidsticas los planes del go-
bierno, inclusive porque habia, entre los muchos simpa-
tizantes del movimiento integralista, y el Estado, que
cortejaba a la Iglesia, no tomaria cualquier actitud re-
presiva contra un movimiento, aparentemente simpati-
co a los catélicos, sin antes informar a la jerarquia ecle-
sidstica (Willinas, Margaret Todaro, “Integrelism and
the Brazilian Catholic Church”, American Review,
54/3, pp. 431-452, también Trindade, Hélgio, Integra-
lismo, San Pablo, Difel, 1974; Lustosa, Oscar de Fi-
gueiredo, “A Igreja e o integralismo no Brasil, 1932-
19397, Revista de Historia, vol. L1V, 1976, p. 108; Rita
de Cassia Marques (op. cit., p. 125) sostuvo la hipdtesis
de que el padre Brentano, sabiendo del “caracter centra-
lizador de la constitucion, reforzaba la necesidad de que
la Iglesia controlara el movimiento obrero a partir de
bases nacionales. Ante el crecimiento del Estado, la op-
cién por el Circulismo quedaba cada vez mds obvia”.
Lo cierto, segtin afirmé Marques al analizar las colum-
nas catdlicas de los diarios de Minas Gerais, es que el
discurso pro sindicato libre venia siendo sustituido por
el discurso en favor de la sindicalizacién y de otras me-
didas legales implantadas por el gobierno.

entonces, las relaciones del Circulismo con la
Accién Catdlica y con las demds organiza-
ciones catolicas, estandarizados los métodos
de actuacion, instituidos simbolos, banderas,
escudo, himno, etcétera.'®

En esta misma ocasion fue creado el Se-
cretariado Nacional de la Accion Catolica,
encargado de intermediar entre la Accién Ca-
tolica, la CNCO y sus organizaciones, lo que
significaba que la coordinacién de todo el
movimiento se encontraba, a partir de aquel
momento, en las manos de la Accién Catdli-
ca, o sea:

[...] en las manos del Obispo, siendo €l
responsable por el apostolado externo de
los laicos. Ademas, tratando de la Accion
Catolica, organizada segtn las normas fi-
jadas por el Episcopado, facilitan la coor-
dinacién de las otras Asociaciones y
Obras catdlicas que, bajo una u otra for-
ma, se ocupan del apostolado externo, po-
niendo también a éstas bajo la dependen-
cia del Obispo.!”

Estas definiciones representaron la victoria
de la alternativa circulista dentro de la insti-
tucionalidad catdlica en el momento en que
el Estado sepultaba definitivamente la plura-
lidad sindical e imponia una alternativa de
poder centralizada y autoritaria.

La cuestién obrera como expresion de la
“cuestién social” termind por constituir una
moneda de cambio: la Iglesia prestaba su
apoyo a la sacralizacién del trabajo, sin esta-
blecer ningtin tipo de competencia institucio-
nal con el Estado. Pero lo hacia a través del
Circulismo, una entidad que tenia su propia

16 Véase Manual dos Circulos Operdrio, cit., p. 95.

17 Traduccién de la carta de Exmo. Sr. Cardenal José
Pizzard al Cardenal Jaime de Barros Camara, CNTC,
Acdo Catdlica Brasileira, p. 2. Es interesante advertir
cémo a lo largo del tiempo la Confederacién Nacional
dos Circulos Operdrios va a reescribir su propia historia,
presentdndola de nuevo a través de diferentes estatutos.

208



estrategia, y por intermedio de las asesorias
establecidas junto al Ministerio del Trabajo,
con las que ella podria influir en la propia
“esencia” del problema, o sea, en la elabora-
cion del armazén juridico que encuadraria
hasta el final de la década de 1940 todo el
mundo del trabajo.

Al asociarse, en vez de someterse, la Igle-
sia actuaba de forma mucho maés eficaz y du-
radera y no se transformaba en blanco de las
disputas sindicales stricto sensu: se imponia
en el propio aparato estatal para, desde aden-
tro, transformarse en actor de primera linea, a
medida que acumulaba poderes para definir,
inclusive, el perfil de los ocupantes de la cé-
tedra ministerial.'®

Fantasmas sepultados

En ese momento, la situacion de la Iglesia era
confortable. Las fuerzas contrarias al régimen
se encontraban debilitadas como consecuen-
cia de la represion desencadenada después de
1935 y porque sus “viejos” fantasmas pare-
cian sepultados.

La Iglesia participaba asi, como atn hoy lo
hace, en la disputa por el control del imagina-
rio social, ocupando todos los espacios socia-
les, culturales y politicos, lo que significaba ra-
dicalizar el discurso anticomunista, fantasma
sefialado como enemigo comun de todas las
fuerzas conservadoras, volviéndolo eje de su
propaganda y de su proselitismo; vinculdndolo
con la miseria y con la barbarie y presentdndo-
lo como fruto del liberalismo permisivo."”

18 Sobre la influencia de la Iglesia en el proceso de
nombramiento ministerial véase Gomes, Angela Cas-
tro, Burguesia e trabalho - politica e legislagdo social
no Brasil -1917-1937, Rio de Janeiro, Campus, 1979,
p. 31.

19 Todo este movimiento ya venia siendo plenamente
realizado, con éxito, en Rio Grande do Sul: no habia
porqué inventar algo nuevo, s6lo se necesitaba ampliar
lo que ya estaba comprobadamente yendo bien.

Trabajaba con el principio de la exclusion:
todos aquellos que no se inspiraran en este
ntcleo de verdades absolutas y, por tanto, se
colocaran fuera de su control debian ser ex-
pulsados por carecer de algin mensaje posi-
tivo, constituyéndose en un punto inevitable
de conflicto entre la doctrina social catdlica y
el comunismo que “quiere organizar la felici-
dad humana como si Dios no existiera”.?

A partir de 1935, el “viejo” anticomunis-
mo se impuso en el discurso politico nacio-
nal, constituyendo un asombroso fantasma
que acabé por anular la Constitucién de 1934
y por marcar la cultura politica brasilefia de
manera definitiva.?!

Getilio Vargas, en el saludo a la nacién
realizado tras el desenlace de la accién em-
prendida por la Alianza Libertadora Nacio-
nal, afirm¢ la derrota de los comunistas y dio
el tono que en adelante dominaria la politica
nacional:

Fuerzas del mal y del odio se colocaron
sobre la nacionalidad de nuestra gente.
Los acontecimientos luctuosos de los ul-
timos dias de noviembre felizmente per-
mitieron reconocerlas antes de que fuera
demasiado tarde para reaccionar en de-
fensa del orden social y del patrimonio
moral de la nacién [...]. Los hechos no
nos permiten mds dudar del peligro que
nos amenaza.??

Getiilio llamaba al consenso en la lucha con-
tra el “enemigo comun” y, de esa forma, abri
un espacio politico importante para la Iglesia,
que desde fines del siglo XIX clamaba contra
el fantasma del ateismo liberal, socialista y

20 Jundiaf, Circulo Operério de Jundiai, A Folha, marzo
de 1939.

21 Gomes, Angela de Castro, “Silencio e ora¢des”, cit.,
p- 93.

22 Vargas, Getilio, “Saudacio de Getilio Vargas ao po-
vo brasileiro” (dezembro de 1935), en A nova politica
do Brasil, Rio de Janeiro, José Olympio, 1938, vol. 4.

209



comunista.”> Esa coyuntura parecfa sepultar
el liberalismo e incorporar el Estado a la lu-
cha contra los otros enemigos de la Iglesia.

Sin embargo, la victoria que los catdlicos
obtuvieron en la Constituyente de 1934, con
la institucion de la pluralidad y de la autono-
mia sindical (articulo 120 de la Constitucion)
también fue sepultada; en verdad nunca habia
existido en su plenitud, maniatada como ha-
bia sido a través del Decreto-Ley 24.694.
Editado dias antes de que el texto constitu-
cional fuera votado, impuso un sinnimero de
exigencias al pleno ejercicio de tales con-
quistas, volviéndolas inviables en la prictica.

De hecho, el articulo 120 de 1la Constitucién
Federal habia agradado apenas a los catdlicos
y a los empresarios, ya que aun las corrientes
que resistfan al proceso de sindicalizacién ofi-
cial deseaban la unidad sindical, aunque sin la
tutela del Estado.?*

Waldir Niemeyer, encargado de los asun-
tos sindicales y laborales del Ministerio de
Trabajo, enunci6 los roles politicos y educa-
tivos que deberian nortear la accién sindical
y, al hacerlo, toc6 aquellas cuestiones caras a
los catolicos: se trataba de disciplinar el mun-
do del trabajo, didndole un nuevo estandar de
moralidad y responsabilidad a través de

[...] un conjunto de intereses no sélo eco-
némicos sino también morales e ideales.
Dejar claro para las masas cuales son sus
verdaderos intereses es una de las tareas
mds necesarias de la hora que atravesa-
mos. [...] Organizar y orientar, instruir y
disciplinar.??

23 Una obra importante para un panel respecto de las
discusiones que estaban siendo trabadas en la sociedad
brasilefia a comienzos de la década de 1930, a través de
la resefa de 143 titulos sobre la revolucion del ‘30, pu-
blicados entre los afios 1929 y 1936 puede verse en Oli-
veira, Lucia Lippi (coord.), Elite intelectual e debate
politico nos anos 30, Rio de Janeiro, FGV/MEC, 1980.
24 Vargas, Getilio, Memorando, Imprenta Oficial, 7 de
diciembre de 1935.

25 Niemeyer, Waldir, op. cit., pp. 90-91.

En marzo de 1935, cuando se decret6 la Ley de
Seguridad Nacional y del Estado de Sitio,? la
situacién se volvid irrespirable. Sin embargo,
los actores sociales se volvieron mds visibles:
de un lado, el sindicalismo vinculado con el
Estado constituido por entidades reales y ficti-
cias y, de otro, sindicatos oficiales pero que atin
permanecian fuera del control del Estado, por-
que continuaban bajo el liderazgo de la izquier-
da.?” Habia también entidades que no se encua-
draban en ninguno de esos lados y que, por eso
mismo, estaban a merced de uno u otro grupo.

A partir de ese momento, y auin después,
cuando fue decretado el Estado de Guerra,28
la represion que se desencadend sobre el sin-
dicalismo tuvo un signo claro: el anticomu-
nismo.? El Ministerio del Trabajo fue desde
el inicio blanco de un sinnimero de denun-
cias. Se propagaba que alli existia un supues-
to “aliado” de los comunistas. A comienzos
de los afios de 1930, las denuncias provenian
sobre todo de los circulistas de Rio Grande
do Sul, que al instrumentalizar ese discurso
se asumian como antidoto para ese mal.

Sin embargo, en el contexto posterior a
1935, el papel de la Accién Catélica junto al
mundo del trabajo estaba marcado por la as-
tucia y la cautela; precisaba imponerse a tra-
vés de su articulacion ante el ministro Walde-
mar Falcdo, que era un hombre de reconocida
militancia cat6lica.

26 yéase Almeida, Marfa Herminia Tabares de, “Estado
e classes trabalhadoras no Brasil (1930-1945)”, San Pa-
blo, Tese de doutorado—Universidade do Estado de Sdo
Paulo, 1978 (mimeo).

27 Se trataba de los sindicatos comunistas, que empeza-
ban a ganar fuerza a través de la articulacion de frentes
de masas volcados hacia campaiias nacionales. Comu-
nistas y trotskistas intentaron organizar la Confedera-
cioén Sindical Brasilera, que termind por ser apenas un
movimiento de agitacién y propaganda.

28 Decreto de marzo de 1936, con la consecuente repre-
sién que se abati6 sobre diversos politicos acusados de
vinculaciones con los comunistas.

29 Véase Aradjo, Maria Celina Soares d’, “Militares, re-
pressdo e o discurso anticomunista no golpe de 1937”,
Rio de Janeiro, CPDOC, 1984 (mimeo).

210



Como miembro influyente de la Accién
Catdlica, Waldemar Falc@o se hizo cargo del
Ministerio con la perspectiva de transformar-
lo en un instrumento de la restauracién cris-
tiana. Su nombramiento fue conmemorado
con jubilo en los medios catélicos y su nom-
bre fue incluido en la Comisién de Honra de
la I Semana de Accién Social, que se realizé
en noviembre de 1937.%°

Fue con estas credenciales politicas que el
ministro inicié una gran transformacién en la
administracién de aquel érgano, promoviendo
a catdlicos y dando visibilidad al Departamen-
to Nacional del Trabajo, responsable de las re-
laciones sindicales y laborales.’! Este departa-
mento implementarfa las directrices para
reorganizar el sindicalismo, segin los postula-
dos de la Carta constitucional de 1937, e im-
pondria un proyecto de cufio corporativo.*?

Los Circulos Obreros, a través del estatuto
reformado en 1940, redefinieron de forma la-
pidaria sus compromisos con el corporativis-
mo al presentarse como un 6rgano de centra-
lizacién y direccidn, que

[...] tiene como fin estipular una orienta-
cién general del movimiento sindical cor-
porativo y asociativo en general del prole-
tariado catélico, conforme con lo que
permita la legislacion competente, con
vistas a unir, en un gran frente de accién
intensa, todas las organizaciones obreras
de cardcter cristiano de Brasil .33

30 Exposicién llamada A A¢do Catélica, organizagdo
ativa a servigo da restauragdo social, Arquivo Walde-
mar Falcdo, CPDOC/ FGV.

31 Nombré para este cargo a Luiz Augusto del Régo
Monteiro, que habia integrado un grupo de jévenes ju-
ristas traidos por Oliveira Viana. Era catdlico fervoroso,
amigo de Alceu y habia sido presidente nacional de la
Congregacién Mariana.

32 Decreto N° 1.402 del 5 de julio de 1939 y Decreto N°
2.381, ambos enmarcan la estructura sindical en el pro-
yecto corporativo.

33 Estatutos da Confederagdo Nacional dos Operdrios
Catolicos, Rio de Janeiro, Tipografia Gongalves, 1940,
p.- 2.

Pero la accion del Ministerio en la época de
Waldemar Falcio no se limit6 a esta politica
de control; se ponia al servicio de un proyec-
to totalizador que se encontraba bajo el con-
trol de la Iglesia.>* Es, por lo tanto, en este
contexto que el Circulismo se impuso como
alternativa tanto para los catdlicos como para
el Estado, que necesitaba de un soporte sa-
cralizante para su accién en el espacio del
trabajo y para su discurso de unidad nacional.

En un pais dominado por los intereses oli-
gdrquicos regionales, la Iglesia presentaba
una estrategia de unidad nacional que se co-
rrespondia plenamente con los esfuerzos de
que dependia el Estado.

El Circulismo como opcion jerarquica

El Circulismo fue la organizacion catdlica
elegida como interlocutora de la Iglesia ante
la clase obrera y para establecer vinculos
mds estrechos con el Estado en el campo so-
cial. Pero dicha eleccién no se debid sélo a
que en aquel momento era el movimiento
mds estructurado, o porque ya estaba asocia-
do con el aparato estatal —incluso era recono-
cida como de “utilidad publica” en Rio
Grande do Sul-.

El Circulismo pasé a representar a la jerar-
quia eclesidstica y a ser un érgano consultor
del Ministerio del Trabajo porque se encua-
draba en el modelo de la Accién Catdlica vy,
como tal, se encontraba en sintonia con un
catolicismo romanizado y tridentino, subor-
dinado a la jerarquia eclesidstica.’

Los principios circulistas, expuestos cuan-
do el movimiento fue lanzado en el nivel na-
cional, respondian a la nueva realidad vivida
por la Iglesia y, al mismo tiempo, indicaban
que su accion temporal se insertaba plena-

34 Este proyecto se destinaba a las dreas del trabajo, la
educacion y las relaciones exteriores.
35 Fundada, en el Brasil, en 1935.

211



mente en una tradicién doctrinaria que se es-
taba inventando desde el siglo XIX:

[...] en la moral y en la doctrina de Cristo,
cddigo inigualable de justicia, respeto mu-
tuo y amor, que tiene por objetivo congre-
gar a todas las entidades obreras de orien-
tacion cristiana que tengan como finalidad
promover el bienestar del trabajador.>

Las Enciclicas Rerum Novarum y Cuadrage-
simo Anno constituyen la “carta magna de la
sociologfa y encarnan la ampliacién de la
moral y doctrina cristianas a la cuestion so-
cial” en el repudio sistemdtico a la lucha de
clases. Se basan en el derecho natural y sa-
grado a la propiedad legitimamente adquiri-
da, “considerando, sin embargo, la riqueza
como funcién social, debiendo ser empleada
para el bien de la colectividad”, y en la nece-
sidad de intervencién del Estado en la “cues-
tién social” para reglamentar el sueldo justo,
la justa produccién y el precio justo de modo
de “luchar para que la legislacién social satis-
faga totalmente las exigencias del pensa-
miento catélico”, realizando movimientos
generales “en favor de una legislacion laboral
cada vez mds perfecta y por su aplicaciéon
mds rdpida y generalizada, colaborando con
el Ministerio del Trabajo y sus drganos en los
diversos Estados”.

Al retomar la doctrina social y las encicli-
cas papales, con énfasis en el aspecto moral,
el Circulismo demarcd, de inmediato, un
campo especifico de actuacién que, por prin-
cipio, estaba més alld de la sociedad. Se co-
locaba como portador de un nicleo de verda-
des inmutables que iba mds alld del campo
social porque eran expresiones del Cuerpo
Mistico de Cristo. Se volvid, asi, inalcanza-
ble ante los ataques de los adversarios vy, al

36 Manual dos Circulos Operdrios, cit., p. 77; Estatutos
da Confederagcdo Nacional de Operdrios Catdlicos,
cit., pp. 2-3. Las citas que siguen son de esta fuente.

mismo tiempo, pasé a ser responsable por la
unica forma de salvacién posible, puesto que
“la cuestion social es insoluble sin la acepta-
cién de los principios del Evangelio, cuya
tinica depositaria en la tierra es la Iglesia” .3’

El problema social es considerado espiri-
tual y, como tal, s6lo puede ser resuelto en
definitiva por la regeneracién basada en la
gracia, porque “de ahi resulta, como conse-
cuencia, que la solucién de la cuestion social

estd en manos de la Iglesia”.3®

Un programa de reformas sociales

Con el Circulismo, la Iglesia salia de los par-
ticularismos y de las practicas esencialmente
retdricas, que hasta entonces habian caracteri-
zado su actuacién en el mundo del trabajo, pa-
ra presentarse como alternativa universalista,
proponiendo una estructura organizativa con
una plataforma y un plan de accién que la di-
ferenciaban de todos los otros actores presen-
tes en la disputa por el campo obrero.

El programa de trabajo presentado, basado
en la doctrina social, expresaba una aguda
lectura de la realidad obrera y pretendia cons-
tituir un centro de produccion intelectual,
moral, social y material a través de la cons-
truccion de escuelas, la realizacion de confe-
rencias, el montaje de una red informativa
(escrita y oral). Proyectaba crear un aparato
asistencial eficiente junto a los hogares, talle-
res y escuelas; realizar un acompafiamiento
juridico corporativo, que a través del trabajo
de abogados comprometidos con el movi-
miento defendiera los intereses colectivos de
los trabajadores; propiciar auxilio material,
médico-odontoldgico, abono familiar, agen-
cia de empleos y habitacién; promover la or-

37 Enciclica Rerum Novarum em perguntas e respostas,
Ed. Do governo do Estado, Ceard, Fortaleza, Imprenta
Oficial, 1941, p. 12.

3.0 Clamor, cit., junio de 1939.

212



ganizacién profesional a través de la funda-
cioén de sindicatos y cooperativas; inculcar la
dignificacién y la armonizacion, por el respe-
to mutuo en las relaciones entre patrones y
empleados. Esta plataforma indicaba su sen-
sibilidad en cuanto a las necesidades inme-
diatas de los trabajadores y su capacidad de
absorber las reivindicaciones. Era “un pro-
grama prdctico de reformas sociales y no s6-
lo organizacién de obras de caridad, como
imaginan algunos catdlicos”.*

El Circulismo propuso una reforma social
capaz de incorporar a todos aquellos que “res-
peten la familia, la propiedad y la moral” y to-
dos aquellos que, aun no siendo obreros, se
sintieran comprometidos con los ideales cris-
tianos.

En el campo exterior al trabajo, donde el
Circulismo centré su mayor atencién, propu-
so una plataforma que objetivara:

[...] reduccién de las horas de trabajo, en
la realizacién de hecho y no sélo en el tex-
to de las leyes que se mencionan pero no
se cumplen [...] teniendo, sin embargo, al
lado, en la organizacién inteligente de las
horas de ocio, una profundizacién del
tiempo concedido al trabajador [...].*

Se presentaba asi como una organizacién
portadora de una nueva concepcion del obre-
ro, basada en la negacién de la lucha de cla-
ses. En el movimiento circulista cabian todos
aquellos que realizaban actividades producti-
vas, patrones y empleados. Empero, los pa-
trones tenfan sélo el estatus de socios bene-
méritos, reforzando el principio de la utilidad
social de la propiedad, presente en Cuadra-
gesimo Anno.

La admisién de los socios constituia un ri-
tual de iniciacién que, en verdad, era un acto
de control en la medida en que las propuestas

390 Clamor, cit., junio de 1939.
40 Ibid.

eran presentadas por otros socios a la direc-
cién, que las analizaba y las sometia a la
apreciacion del asistente eclesidstico.

Los deberes de los circulistas eran estable-
cidos por un rigido reglamento. Se inscribian
en un cuadro general de ordenamiento social
insertado en una expectativa de racionaliza-
cién de la sociedad. En este sentido, es sinto-
madtico el llamamiento a la asiduidad al traba-
jo, en el momento en que éste era un problema
fundamental para empresarios y para el Esta-
do, que se encontraba con una “masa” de tra-
bajadores sin formacién profesional y sin dis-
ciplina fabril. Era necesario forjar un soldado
del trabajo, inculcdndole el amor al trabajo y
a la patria, introduciendo un reloj moral en el
corazon de todos los trabajadores.

La estructura organizacional de los Circu-
los era vertical, con los mismos patrones de
la estructura sindical oficial; su dindmica,
concentrada en los nucleos, se centraba en
una rutina que inclufa visitas a las familias
obreras, cursos, conferencias y otras activida-
des culturales; el asistente eclesidstico era el
responsable por la manutencién del poder
central, puesto que era responsable por la ob-
servancia de los principios morales del movi-
miento. Era una organizacion unificada y
centralizada por las federaciones estatales y
por la confederacién, que, de forma sugesti-
va, estaba localizada en la capital federal.

Todo ese trabajo, volcado “hacia la eleva-
cién del sentimiento nacional de amor a la
patria”, deberia realizarse a través del escla-
recimiento de la poblacién por medio de
campaflas nacionales divulgadas en la prensa
hablada y escrita, en charlas realizadas en di-
ferentes establecimientos de ensefianza, cur-
s0s, caravanas y por todo y cualquier medio a
disposicién de los militantes circulistas.*!

Sin embargo, para los circulistas el enemi-
go principal era el comunismo, contra el que

4 Ibid.

213



era necesario trabar una batalla permanente a
través de los medios legales previstos en sus
estatutos. Era necesario eliminar este mal del
seno de las masas populares, por la coopera-
cion general de todas las clases sociales e ins-
tituciones, contribuyendo, de esta forma, a “la
llegada de un orden social mds compatible
con su condicién de hombres y cristianos” *?

Empero, el trabajo del movimiento no se
agotaba en su anticomunismo y tampoco en
aquellas acciones de asistencia material y am-
paro espiritual al trabajador, ya que tales accio-
nes acababan por desencadenar en la sociedad
brasilefia un amplio proceso de identificacion
de los trabajadores, a través de simbolos e ima-
genes religiosas, con los valores catélicos.

Es el periodo en que, por medio de un ri-
tual pedagdgico, fueron colocadas en los lo-
cales de trabajo las imdgenes de Nuestra Se-
flora de Aparecida y otros iconos catdlicos
con el objetivo de exorcizar el “desorden”
pregonado por los opositores.

Tales iniciativas formaban parte de una es-
trategia de espiritualizacién del espacio so-
cial, del cual la fabrica era el Gltimo reducto,
donde las conquistas de la racionalizacién del
trabajo ya habian sido asimiladas por la ad-
ministracién estatal, pero se volvian inutiles
si no eran acompaiiadas por la cristianizacion
de la sociedad.®? El Circulismo se empefié en
esta re-cristianizacién basada en una nueva
concepcion del trabajo, en un nuevo aborda-
je de este mundo, que debia ser acompafiado
por rituales de grandes repercusiones politi-
cas y religiosas.* Es ejemplo de este aborda-

42 0 Clamor, cit., junio de 1939.

43 Lenharo, Alcir, A sacralizacdo da politica, Campi-
nas, Papirus, 1986, p. 171.

44 En la década de 1950, este mismo ritual era encontra-
do en la ciudad de Volta Redonda (en el estado de Rio
de Janeiro), donde la imagen de Nuestra Sefiora de Apa-
recida fue colocada al lado del reloj de ingreso, luego
de recorrer todos los departamentos de la fabrica. Este
ritual se repetia anualmente hasta el inicio de los afios
de 1960. Véase Sousa, Jessie Jane Vieira de, “Valentim,
o guardido la memoria circulista”, Dissertacao de mes-

je el hecho de que en 1942, el arzobispo de
San Pablo haya sugerido a la Federacion de
la Industrias del Estado de San Pablo —FIESP—
la entronizacién de la imagen de Cristo en las
fabricas, porque la

[...] cruz es una bendicién para el trabajo. En
las fabricas y en los talleres, tiene que ser
siempre un recuerdo de que patrones y obre-
ros conocen el precepto de Cristo —dmense

unos a otros, como yo los amé.*>

Nada mds simbdlico, ya que el Cristo crucifi-
cado trae la idea del trabajo con sacrificio,
como purificacién y expiacién del pecado
original. Significa, sobre todo, el amor que
debe presidir las relaciones humanas a pesar
de las diferencias de clases; es la imagen aca-
bada de una sociedad arménica.

El mensaje circulista se inscribid, asi, en
dos dimensiones simbdlicas. Por una parte, era
portador de una préictica social basada en el
asistencialismo, con un contenido marcada-
mente disciplinante; por otra, al operar con di-
ferentes mecanismos simbdlicos, era el tinico
portador del feliz mensaje: servir a Dios, auxi-
lidandolo en el ordenamiento de una sociedad
basada en los principios cristianos. Estos, por
tanto, son los principios bdsicos del Circulis-
mo, que van a acompaiar toda su historia.

Conclusion

Esta era la plataforma de la Accién Social Ca-
télica que, traducida en la accién circulista,
trafa una nueva visién de lo social cuyo obje-
tivo era recristianizar y regenerar el mundo
del trabajo. Llevar hacia Dios a patrones y
empleados. Pero para que esto fuera posible

trado (Mestrado em Histdria social do Trabalho), Uni-
versidade Estadual de Campinas, 1991.

4 0 Congresso Eucaristico Nacional e a entronizagdo
da cruz nas fdabricas, San Pablo, FIESP, 1942.

214



era necesario construir una nueva figura del
trabajador, desvinculdndolo de la pobreza que
humilla, ddndole la altivez necesaria para que
reconquistase su condicién humana.

El Circulismo se volcaba hacia la cons-
trucciéon de una nueva cultura basada en el
“concepto justo y cristiano del trabajo, como
necesario, Util, meritorio, honroso y digno,
ain en el m4s humilde mister”. %6 Se dirigia
hacia “una persona humana, un alma que ac-
tda, realiza, dirige con energia, paciencia,
exactitud, sangre fria, tenacidad” #

La propuesta circulista acompafiaba las
acciones implementadas por el Estado, sin

46 Manual dos Circulos Operdrios Catdlicos, Rio de Ja-
neiro, CNCO, 1938, p. 34.
47 Ibid.

confundirse con éstas, aunque la Iglesia, en el
periodo del Estado Novo, habia sacralizado
el autoritarismo del Estado a través de su
apoyo cultural.

La Iglesia, como afirmé Alcir Lenharo,
ponia su patrimonio simbdlico, su stock de
imdgenes y simbolos, a disposicién de los
idedlogos del poder. Dicha actitud acarred
una intensa secularizacion y demostré no so-
lo cudnto penetr6 el legado teoldgico catdli-
co en los poros culturales del pais, “sino prin-
cipalmente cudnto la Iglesia, ante la nocioén
de riesgo, prefirié invertir en aquella compo-
sicién maquinica del poder, su aliado cierto

contra el enemigo incierto” *®

48 Lenharo, Alcir, op. cit., pp. 190-191.

215



Sociabilidades de los laicos
en el catolicismo en la Argentina

Un recorrido socio-historico

Veronica Giménez Béliveau

Introduccion

El presente articulo aborda la problemadtica
de las formas de organizacién del laicado ca-
télico en el siglo XX. Dentro del marco de mi
tesis doctoral, que se pregunta por la consti-
tucién de comunidades catdlicas en el inte-
rior de la Iglesia entre 1996 y 2001, la histo-
rizaciéon de las formas de sociabilidad del
laicado catdlico parecia necesaria. La nove-
dad de las formas de organizacién que estu-
dio en el presente debia ser contrastada con
las formas que habia asumido histéricamente
el laicado, para comprender la evolucién de
las relaciones de la Iglesia con la sociedad y
la situacién de los grupos en el interior de la
institucién catdlica.

Mi trabajo no es el de un historiador. Lo
que me propongo es un andlisis socio-histori-
co que entiende las organizaciones catélicas
de laicos como tipos ideales, para estudiar
sus estructuras y el rol que desempefiaron en
el desarrollo histdrico de la sociedad argenti-
na. La primera parte de este articulo estd de-
dicada a los comienzos de la organizacién del
movimiento de laicos, y a la estructuracién
de la Accidén Catdlica Argentina como “la es-
tructura” para los laicos pensada y dirigida
por las jerarquias. Luego, en la segunda par-
te, trabajo la constitucién progresiva de las
Acciones Catdlicas especializadas, que sur-

CONICET / Universidad de Buenos Aires

gen alrededor de la década de 1960 y logran
canalizar las inquietudes de compromiso so-
cial de amplios sectores de una juventud mo-
vilizada. Finalmente, esbozo la tendencia que
se afirma luego de la dictadura militar 1976-
1983: el surgimiento de movimientos eclesia-
les desde los margenes de la institucién, que
aparecen como nuevos espacios de sociabili-
dad, y como vectores de consolidacion de la
identidad catdlica.

Sociabilidades catdlicas en la primera
mitad del siglo XX: la reconstrucciéon
institucional de la Iglesia y la ocupacion
de los espacios publicos

Entre fines del siglo XIX y principios del XX
la Iglesia catdlica se institucionaliza, se ex-
tiende hasta ocupar la totalidad del territorio
nacional, el ndmero de especialistas religio-
sos aumenta. El control institucional se cen-
traliza y se concentra, y la Iglesia argentina
se inserta en el proyecto de romanizacién de
la Iglesia universal. La institucion eclesidsti-
ca avanza también hacia una mayor conver-
gencia con el Estado nacional: se postula co-
mo religién oficial y pretende ocupar otros
lugares sociales mds alld de los que el libera-
lismo acuerda a la religion. La voluntad de
ocupacion de nuevos espacios sociales impli-

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 217-227.



ca la gestién de instancias de regulacion y de
participacién de los laicos, que son conside-
rados por la Iglesia como un sector indispen-
sable en el momento de articular politicas
eclesiales. La sociedad argentina se ha trans-
formado en una sociedad de masas, con un
sistema politico que toma en cuenta este da-
to: la Iglesia catdlica enfrenta, también, los
desafios de la época.

Los primeros intentos de organizacién del
laicado como tal se desarrollan durante el pe-
riodo de la hegemonia liberal. Es el caso de los
Circulos de Obreros Catdlicos, fundados en
1892, y también de las tentativas de crear un
partido politico catdlico: la Unién Catdlica en
1884, la Liga Demdcrata Cristiana en 1902, la
Uni6n Patridtica en 1907 y 1la Unién Democra-
tica Cristiana en 1911. Y si bien los partidos
catolicos no prosperan, la idea de formar un
movimiento de laicos unificado y sometido a
la jerarquia estd en el aire en los ambientes ca-
tdlicos de principios del siglo XX. Asi, luego
del fallido intento de monsefor De Andrea,
con la Unién popular Argentina en 1919, en
1931 se funda la Accién Catdlica (AC).

Siguiendo el movimiento de extensién ha-
cia todos los espacios sociales que caracteri-
za la utopia del catolicismo integral, la Ac-
cion Catodlica es pensada como la institucién
de encuadramiento por excelencia de las ma-
sas de laicos, bajo el mando de las jerar-
quias. Promovida desde el Vaticano por el
papa Pio XI, prevé la fundacién de un movi-
miento homogéneo y disciplinado en el nivel
internacional. La AC se organiza en ramas, en
general a partir de antiguas organizaciones
catdlicas (la Liga Argentina de Damas Cat6-
licas, por ejemplo), que aportan sus sedes y el
primer grupo de militantes; sin embargo, son
los grupos de jévenes los que dardn empuje a
la AC. Efectivamente, luego del pico de creci-
miento de los afios 1940, las ramas de adul-
tos ya no aumentan, mientras que las ramas
de jévenes siguen constituyendo un espacio
de compromiso religioso y social masivo pa-

ra los hijos de las clases medias. En funcién
del crecimiento de cada rama, se implemen-
tan congresos especificos. Estos encuentros
nacionales contribuyen al nacimiento de una
mistica de militancia, que sobre todo entre
los jévenes los empuja a “la lucha, la recon-
quista, el martirio” (Mallimaci, 1991: 44).
Estas asambleas estdn dirigidas por los
miembros de las jerarquias eclesidsticas, pa-
ra quienes el desarrollo de la AC es un desa-
fio y una victoria. Es que con su puesta en
marcha las jerarquias de la Iglesia han logra-
do finalmente centralizar a los grupos de lai-
cos de tendencias autonomas: la AC, creada
por los obispos segiin el modelo italiano, es
concebida como “el brazo largo de la jerar-
quia”. Su fundacion, efectivamente, forma
parte de un proceso amplio de centralizacién
y de concentracién en la Curia romana: si-
guiendo un consejo del nuncio apostélico,
cuatro sacerdotes viajan a Roma en 1930 pa-
ra estudiar el modelo italiano y, una vez en la
Argentina, lo aplican a la organizacion del
movimiento (Mallimaci, 1988: 89).

El disefio organizacional es jerdrquico y
vertical: el episcopado nombra la Junta Cen-
tral nacional, érgano principal de gobierno, y
a los jefes de las ramas. Uno de los lemas de
la AC, sugerido por Pio XI y repetido por los
obispos en todo el mundo, retoma una frase
célebre de Ignacio de Antioquia, “Nihil sine
Episcopo, omnia cum Episcopo” —nada sin el
obispo, todo con el obispo—, e ilustra la idea
de relacidn estrecha entre los miembros del
movimiento y las jerarquias episcopales
(Castellano, 1961: 66; Calabresi, 1981: 72).
El trabajo en las parroquias es coordinado y
“armonizado” por la Junta parroquial, com-
puesta por los lideres de las cuatro ramas en
el nivel de la parroquia, y éstas dependen a su
vez de las juntas diocesanas.

La expansién de la AC es planificada por
las jerarquias: la AC es pensada como una
institucion de alcance universal, y como con-
secuencia tiene que instalarse en la totalidad

218



de las diécesis del pais. La inclusion en la AC
reviste para los fieles, ademds, un cardcter de
obligatoriedad: “dado que todo catélico tiene
que estar inscripto en una parroquia, la Ac-
cion Catolica no es sino la ayuda organizada
que los laicos deben ofrecer a su propio sa-
cerdote para cristianizar la sociedad” (Luco,
1939: 17). La AC se extiende rdpida y eficaz-
mente, y llega a contar en 1950 mds de
70.000 militantes (Di Stefano y Zanatta,
2000: 411). La utopia de recristianizacién de
la sociedad parece al alcance de la mano pa-
ra los militantes catdlicos.

La idea de catolizacién de la sociedad de
la que la AC es portadora supone la ocupacién
de todo el espacio puiblico. El catolicismo no
acepta ser confinado en el interior de las igle-
sias, ni en la intimidad de los hombres y las
mujeres creyentes: no se concibe ya como
una piedad individual, sino como una perte-
nencia social fuerte. Esta adscripcion tiene
que ser, ademads, exteriorizada y difundida: el
catdlico de accidn es un militante mds que un
practicante, se considera el portador de una
mision sagrada, que lo empuja a trabajar en
su medio social con el objetivo de convertir-
lo. “La AC lleva a los laicos a transformarse
en apdstoles activos en la sociedad, y a pro-
mover asi el reino de Dios en la tierra” (Do-
lan, 1992: 409). En este sentido, el activismo
debe expandirse a todos los espacios de la vi-
da: en el &mbito de la cooperacion misionera,
de la instruccidn religiosa de la infancia, de la
familia, de la moralidad, en el campo social y
en los consumos culturales.

Este movimiento de penetracién de los es-
pacios sociales no puede ser comprendido sin
tener en cuenta el profundo trabajo de forma-
cién y de encuadramiento de los fieles que
constituye una de las actividades principales
de la AC. A la profusién del material de lectu-
ra destinado a la formacién de los militantes,
se agrega una ocupacion intensa del tiempo
libre, que prevé una reunién semanal, el
tiempo compartido en la misa de los domin-

gos y los encuentros informales luego de és-
ta, asi como la asistencia a asambleas parro-
quiales y federales. La “carrera militante” en
el interior de la AC se encuadra siguiendo re-
glas estrictas, que prevén pasajes de grupo en
grupo segun las edades: los nifios de hasta 10
afios dependen de la rama de las Damas, lue-
go, entre 10 y 15 afios, entran en el grupo de
“aspirantes” y pasan al de “jiniores” entre 15
y 18, antes de ser integrados al grupo de adul-
tos. Un rito marca la entrada al grupo de jo-
venes: la ceremonia de oficializacién consti-
tuye el rito de pasaje entre la realidad profana
y el mundo consagrado de la AC con la impo-
sicién de la insignia azul y plata. La integra-
cioén al grupo es garantizada por el otorga-
miento de responsabilidades dirigentes para
muchos de los militantes, y se sostiene con la
revalorizacién del trabajo de los jovenes en el
interior de la Iglesia, basada especialmente
en un dispositivo de intercambios frecuentes
con la jerarquia. La AC fue para muchos jove-
nes la puerta de entrada a una Iglesia dispues-
ta a acoger nuevos dirigentes. La integracion
a la ACA no sélo significa un espacio de com-
promiso, sino también un lugar de socializa-
cion en el interior del catolicismo, y propone
instancias de participacién en la “esfera pu-
blica” que otros campos de accién no ofre-
cen, especialmente el &mbito politico, drama-
ticamente restringido por la accién represiva
de los sucesivos golpes de Estado (Mallima-
ci, 1991: 64).

El ensanchamiento del espacio puiblico en
el interior del catolicismo es paralelo al cam-
bio del modelo dominante de fiel. El desarro-
llo de la ACA marca el pasaje “del catdlico
practicante a la insistencia en el catdlico mi-
litante” (Beozzo, 1995: 206). El catolicismo
de notables, tipico de la época de oposicién al
liberalismo, cede su primacia, no sin conflic-
tos, a un catolicismo de clases medias, abierto
a un publico mds amplio, portador de defini-
ciones identitarias asociadas con la nacionali-
dad. Este catolicismo viene a responder a las

219



demandas de integracion social de la segunda
generacion de inmigrantes.

La importancia de la AC no puede ser eva-
luada sin destacar la fuerte preocupacién por
lo social que estd en el centro del compromi-
so de sus militantes. El tipo de catolicismo de
acciéon que los miembros del movimiento
sostienen —activocombativo, que lucha por
penetrar la sociedad— se erige contra otro ti-
po de catolicismo, centrado en la vida espiri-
tual individual, que pone el acento en la con-
version individual de los fieles. Para los
militantes de la AC, el trabajo sobre si mismo
es necesario, pero ciertamente no suficiente:
la accién del movimiento apunta a la conver-
sion de la sociedad en su conjunto. EI impul-
so que lanza al catolicismo fuera de las igle-
sias, y que lo lleva a ocupar el espacio
ptblico, lo prepara también para una preocu-
pacién por el préjimo, que es considerado el
destinatario privilegiado del apostolado de la
ACA. La conciencia de la necesidad del traba-
jo social para lograr la salvacion (“nadie se
salva solo”) va a ubicar progresivamente el
trabajo en los medios sociales en el centro del
compromiso de la AC. El deber del laico en
tanto que miembro de la Iglesia es santificar
el mundo. Este objetivo lleva a los miembros
del movimiento a participar de la evangeliza-
cién de los ambientes sociales.

Desde fines de los afios 1950, algunas vo-
ces se hacen escuchar, reclamando un mayor
acercamiento de la fe catélica a la vida coti-
diana de los fieles y a sus ambientes de traba-
jo. La AC es cuestionada: los laicos deman-
dan una mayor flexibilidad de las estructuras
de la organizacion, consideradas como dema-
siado sujetas a las jerarquias, y cerradas a las
nuevas tendencias. La crisis de la AC se ahon-
da, y se hace mds aguda, sobre todo entre los
hombres y los jovenes: entre 1958 y 1961, la
juventud de la AC pierde un tercio de sus
miembros, y desaparece practicamente de los
colegios secundarios (Di Stefano y Zanatta,
2000: 490).

Sociabilidades catélicas en la encrucijada
de la religion y la politica

A partir de la década de 1960, las sociabilida-
des catdlicas se moldean siguiendo la doble
dindmica de la renovacion de la Iglesia y del
movimiento de politizacién de la sociedad.
El Concilio Vaticano 1I designa al laicado ca-
tolico como uno de los sectores de la Iglesia
que necesitan m4s la atencién y la reflexion
de los padres conciliares. A través de la apli-
cacién de los principios introducidos por el
Concilio en la Argentina, las jerarquias inten-
tan proponer respuestas institucionales a las
crisis de la militancia catdlica, con sus deser-
ciones masivas, que habfan preocupado se-
riamente a los obispos.

El movimiento de laicos organizado estd
en la vanguardia de las tendencias renovado-
ras. Sus demandas se centran en la especiali-
zacion en los ambientes y en la obtencion de
niveles de autonomia mds amplios respecto
de la jerarquia. Las estructuras de la AC, ba-
sicamente parroquiales, comienzan a revelar-
se insuficientes para cubrir la totalidad de los
espacios sociales. Los sindicatos, las univer-
sidades, los colegios secundarios, especial-
mente, funcionan completamente al margen
de la intervencion de los cristianos, al mismo
tiempo que se convierten cada vez mds en
centros formadores de pensamiento para la
sociedad contempordnea. Los grupos de lai-
cos catélicos ven entonces la necesidad de
crear herramientas particulares para evange-
lizar estas esferas especificas de actividad
(Garcia Ruiz, 1990: 29).

La Juventud Obrera Catdlica (JOC) es el
primer ejemplo de especializacién de la AC.
En 1941, el episcopado aprueba la resolucion
que crea la JOC en el nivel nacional; ésta se
difunde rapidamente en los barrios obreros
de la periferia de las grandes ciudades (Botti-
nelli, Makon, Gentile, 2001: 78). Organizada
segun el modelo belga, la JOC practica la
evangelizacion de jévenes obreros alli donde

220



ellos estdn: la fabrica, la calle, el espacio de
tiempo libre. El objetivo de los jocistas no es
fundar un sindicato cristiano, sino formar a
los jovenes obreros segin principios catdli-
cos, para asi conquistar el medio social; se
trata, en suma, del catolicismo integral argen-
tino entre los trabajadores. Sélo que las ten-
siones entre el compromiso en las luchas
“temporales” del medio de accién, por un la-
do, y los principios catdlicos, en primer lugar
el de sumision a la jerarquia, por el otro, pro-
vocarén crisis profundas en el seno de la JoC
en los afios posteriores.

Las caracteristicas del medio —las realida-
des, las llama la JOC— asumen una importan-
cia particular en la elaboracién de las activi-
dades: el modelo de la AC belga, o francesa,
postula la centralidad de la tradicién del 4m-
bito de accién, que es considerado como
prioritario en la definicion identitaria del mo-
vimiento. En efecto, el método de trabajo
propuesto por la JOC implica un compromiso
profundo con el medio de accién, que es ana-
lizado a la luz del Evangelio. Esta estrategia
pedagdgica, llamada Revision de Vida, se ba-
sa en el lema Ver, Juzgar, Actuar: partiendo
de los hechos concretos de la vida de los mi-
litantes, se propone un andlisis profundo y
una evaluacion siguiendo los principios
evangélicos. Luego, las acciones del movi-
miento se suceden, a partir de esta reflexién
(Bidegain, 1985: 7). El modelo del militante
cristiano propuesto por el método de la JoC
es el de un trabajador que se compromete con
las problematicas de su medio, pero que vive
también el catolicismo en toda su vida: una
concepcidn integral de la vivencia de la fe
que no se limita a la esfera de las creencias,
sino que expande su influencia a toda la vida
del militante, que debe ser guiada por los
principios morales y religiosos. En las reu-
niones del movimiento se discuten no sélo
las lineas de accién de la organizacién, sino
también las vicisitudes de la vida de cada
uno, en particular las relaciones con la fami-

lia, las costumbres, la utilizacion del tiempo
libre (Botinelli, Makon, Gentile, 2001: 108).

La generalizacién del método Ver, Juzgar,
Actuar supone un cambio de dptica respecto
del modelo italiano de la AC instalado en la
Argentina, e implica un alejamiento de los
“dogmas y de las verdades aplicadas a la ac-
cién; [dado que ahora] es a partir de la reali-
dad que se busca la manera de realizar el
apostolado (Mallimaci, 1992: 342). La evan-
gelizacién de los trabajadores es llevada a ca-
bo por los mismos trabajadores, y “en general
no hay conductas que puedan ser censuradas
o apoyadas previamente a la experiencia
obrera especifica y cotidiana” (Bottinelli,
Makén, Gentile, 2001: 83). El apostolado en
los lugares de trabajo implica, por lo tanto, el
camino inverso al de la accién parroquial, en
el que la formacién precede a la reflexion
concreta. Los problemas especificos de mar-
ginalidad, de discriminacién, de atropello a
los derechos de los obreros, son estudiados
segun la doctrina de la Iglesia, para determi-
nar las lineas de accion. De esta manera, la
importancia de los trabajadores catdlicos en
la elaboracién de sus elecciones militantes se
acrecienta, y la doctrina catdlica es releida a
partir de la militancia en un contexto especi-
fico. Se puede entonces entender que las re-
laciones entre la JOC y las jerarquias eclesids-
ticas sean complejas: por una parte, los
estatutos fundadores del movimiento prevén
porciones de poder importantes para los ase-
sores nombrados por las autoridades eclesids-
ticas. Estos deben encargarse de la conducta
religiosa y moral de los jocistas, y garantizan
la identificacion con los principios doctrina-
rios de la institucién (Botinelli, Makon, Gen-
tile, 2001: 88). Por otra parte, las caracteristi-
cas del método de la JOC producen una
inversion sutil de las prioridades de la AC: el
andlisis de las problemdticas especificas del
medio de accién por los militantes precede a
las directivas de la institucidn. Este nuevo es-
pacio de autonomia va a permitir que las te-

221



madticas de fuerte preponderancia politica, ca-
racteristicas de la época, crezcan cada vez
mds en el movimiento. El compromiso catd-
lico en un medio especifico se desliza asi, pa-
ra un ndmero importante de militantes, hacia
el compromiso politico de raices catélicas.
La trayectoria de la Juventud Universitaria
Catélica (JuC) sigue tipicamente el recorrido
de radicalizacién de los movimientos de lai-
cos catdlicos, particularmente de las especia-
lizaciones de la Accién Catdlica. Hacia 1958,
la JUC se constituye como una especializacién
de la AC. Hasta ese momento, los universita-
rios trabajan en la AC con una metodologia
mds cldsica, que implica una concepcion del
apostolado ligado con la jerarquia, y una for-
macién doctrinaria y apologética destinada a
enfrentar un medio considerado adverso. En-
tre los afios 1960 y 1961, las demandas de
acercamiento a la realidad del pais se hacen
mas fuertes. Durante el encuentro de Tandil,
en 1963, los universitarios analizan la socie-
dad argentina y latinoamericana: los jucistas
se oponen a los polos “ideolégicos” que se-
gln ellos han encerrado hasta el presente el
movimiento universitario (laicismo contra li-
bertad de ensefianza, democracia contra re-
volucién cubana). Discuten por primera vez
abiertamente los temas del Tercer Mundo, de
la dominacién imperialista y del cambio de
las estructuras (Moyano, 1992: 377). La par-
ticipacién de la JUC —y de la Iglesia— en la
transformacion del pais, contribuyendo a la
liberacion de las estructuras opresivas, apare-
ce cada vez mds como una temadtica central
(Habbeger, Mayol, Armada, 1970: 107, 129).
En los movimientos especializados de la
AC, los cristianos establecen un contacto di-
recto con la realidad, comprometiéndose en
actividades en los diferentes 4mbitos de ac-
cioén. Las discusiones sobre la situacién so-
cial maduran en el interior de los grupos, que
se muestran cada vez mds abiertamente parti-
darios de cambios drésticos en el sistema so-
cial (Habegger, Mayol, Armada, 1970: 168).

La relectura-resignificacion del catolicismo a
partir del medio de accién contribuye fuerte-
mente al giro hacia la adopcién de un discur-
so politizado y radicalizado por parte de los
movimientos especializados de la AC. Las te-
madticas espirituales dejan progresivamente
lugar a los sujetos ideoldgicos y politicos: “la
experiencia eclesial crece, pero el compromi-
so politico y social se profundiza y crece aun
mds” (Bidegain, 1985: 20). La militancia en
el peronismo y en la AC no son ya contradic-
torias, y el pasaje hacia los grupos politicos
se vuelve mas comiun, asi como los encuen-
tros entre grupos catdlicos y grupos marxis-
tas y peronistas. Estas iniciativas, nacidas de
movimientos de laicos, y la evidencia de la
profundizacion del compromiso en los me-
dios sociales, provocan fricciones con las je-
rarquias eclesidsticas, particularmente con
los sectores mas conservadores. En 1966, un
dossier presentado por el obispo Tortolo a la
Comision Permanente del Episcopado acusa
a la Juc de desviaciones doctrinarias y de
abandono de la obediencia (Di Stefano y Za-
natta, 2000: 507): los limites del compromi-
so temporal de los militantes se transforman
en una preocupacion importante para las je-
rarquias eclesidsticas.

Pero cada vez mads, y aun contra la posi-
cion institucional, la consolidacién del com-
promiso cristiano pasa, para un gran nimero
de militantes, por la profundizacién del com-
promiso en las realidades temporales. Reva-
lorizando “el compromiso temporal de los
laicos”, el Concilio Vaticano II refuerza las
tendencias, ya presentes en el laicado argenti-
no, a hacer del trabajo en la Iglesia un aposto-
lado social de fuerte significacién politica.
Luego, los gobiernos militares, que obstaculi-
zan la participacion en los partidos politicos,
y la proscripcion del peronismo, que sigue
apareciendo como un espacio privilegiado de
la identidad politica popular, son los hechos
que contribuyen significativamente al desa-
rrollo de esta tendencia.

222



Los conflictos se vuelven mds agudos du-
rante las revueltas de Cordoba en 1969: la
JocC y la Juc, asi como la Accidén Sindical Ar-
gentina, sostienen activamente las insurrec-
ciones obreras y estudiantiles, y se pronun-
cian enérgicamente contra la dictadura de
Ongania (1966-1969), apoyada, por su parte,
por los sectores conservadores de la Iglesia.
En abril de 1970, el episcopado intenta poner
un punto final a las controversias publicando
un documento que fija la voz de la Iglesia so-
bre la cuestién. Los laicos pueden actuar en
lar realidades temporales, pero la institucion
no puede aparecer en la gestién concreta de
la “vida del mundo” (Asesoria de la ACA,
1968: 80). Las Acciones Cat6licas especiali-
zadas, que contindan el proceso de radicali-
zacién y que no se someten a los llamados al
orden episcopales, son deslegitimadas por las
jerarquias, que no dudan en negar la relacién
con la institucién de los actos de los movi-
mientos. Es el caso del Movimiento Rural,
que es excluido en 1972 de las filas de la AC,
a causa del compromiso de sus militantes con
las Ligas Agrarias (Moyano, 1992: 388).

De este modo, las Acciones Catdlicas es-
pecializadas funcionan como puertas de sali-
da del catolicismo: los militantes se compro-
meten en tanto que cristianos en un dmbito de
trabajo, y terminan por cortar los lazos con la
institucion eclesidstica, y por consolidar sus
compromisos sociales y politicos.

Los movimientos especializados de la AC
representan una opcion, tipica en el periodo,
de militancia cristiana. Esta opcién ilustra
claramente el descubrimiento de la realidad
de pobreza y de miseria por los militantes ca-
télicos, y el compromiso progresivo en espa-
cios sociales y politicos cada vez mds radica-
lizados. Pero hay también, en las décadas de
1960 y 1970, otros grupos menos estructura-
dos, encuentros, grupos de discusién, que se
interrogan sobre el rol de los laicos catdlicos
en la sociedad, y que participan activamente
en el proceso de radicalizacién. La situaciéon

socio-politica de la Argentina y de América
Latina y la participacién de los cristianos en
los movimientos definidos como revoluciona-
rios son temadticas recurrentes en los encuen-
tros de laicos de Buenos Aires en 1966, de
Santa Fe en 1967, y de Buenos Aires en 1968
(Habegger, Mayol, Armada, 1970: 169). Nu-
merosas publicaciones a cargo de laicos liga-
dos a las Acciones Catolicas especializadas
activan los canales de comunicacidn entre los
grupos y los individuos del circuito catdlico
posconciliar. La circulacién de ciertas publi-
caciones no conoce restricciones regionales,
y los cristianos comprometidos de varios pai-
ses de América pueden leer diferentes andli-
sis de la situacién politica, social, econdmica
y pastoral, y sobre todo las particularidades
de ser cristiano en América Latina (es el caso
del Servicio de Documentacion). En la Ar-
gentina, Cristianismo y Revolucion, y Tierra
Nueva son dos de las revistas con llegada a
un publico mds masivo. Estas publicaciones
proponen la apertura de vias de contacto con
la sociedad, y el descubrimiento de la reali-
dad latinoamericana, leida a partir de los
principios mds radicales del Evangelio (Ha-
begger, Mayol, Armada, 1970: 180).

Las experiencias de este catolicismo pos-
conciliar seran, sin embargo, fuertemente ata-
cadas desde el exterior y desde el interior de la
Iglesia. La politizacién de los grupos laicales
es combatida por la mayorfa de los obispos,
que sienten su autoridad fuertemente cuestio-
nada. Asi, aun antes del desencadenamiento de
la represién estatal sobre los movimientos po-
pulares, peronista y de izquierda, la Iglesia
misma comienza a imponer disciplina en sus
tropas. A la fuga constante de militantes caté-
licos hacia organizaciones politicas y guerri-
lleras se agrega la disolucidén por el episcopa-
do de los movimientos considerados mds
radicalizados: los Movimientos Rurales de
Accién Catdlica, y la JUC sufren la desautori-
zacion eclesidstica. Este proceso cuesta caro a
la Iglesia en términos de presencia catdlica en

223



ciertos sectores de la sociedad: en las univer-
sidades y en las escuelas secundarias, por
ejemplo, el nimero de militantes cristianos se
reduce drésticamente, y el catolicismo como
fuerza estudiantil tiende a desaparecer.

Aunque nunca es formulado explicita-
mente por sus cuadros dirigentes, el fantas-
ma de la ruptura sobrevuela la institucidn.
La interpretacion eclesidstica oficial de la
historia argentina de los afios 1970 se basa
en la dindmica devastadora del surgimiento
de organizaciones armadas, y en el conse-
cuente contraataque autoritario por parte de
los militares. Una vez mds en la historia ar-
gentina, la Iglesia catdlica piensa el catolicis-
mo como uno de los elementos constitutivos
de la esencia de la nacionalidad. Y no puede,
a riesgo de cuestionar las bases de las repre-
sentaciones de la institucion, admitir su com-
promiso con una u otra de las partes: la Igle-
sia simplemente se identifica con la sociedad
argentina como un todo. En el documento
clave de 1981, Iglesia y Comunidad Nacio-
nal, el episcopado explicita una vez mds el
lugar de la institucién como garante tltimo
de la nacionalidad. Ahora bien, si este lugar
es tan explicitamente reivindicado, es que la
sacudida ha sido profunda. El documento del
episcopado es una suerte de llamado al or-
den, una tentativa de retomar el control sobre
una tropa fragmentada, herida y desconfiada
respecto de la institucidon. La unidad es, en-
tonces, una de las preocupaciones primeras
de los cuadros dirigentes de la Iglesia, antes,
pero sobre todo después del proceso discipli-
nador implantado por la dictadura militar (Di
Stefano y Zanatta, 2000: 549).

La Iglesia frente a los desafios de
una nueva época: la unidad institucional
y la pluralizacién

A partir de la profundizacién del proceso de
politizacién y de radicalizacién, que propulsa

los conflictos intraeclesiales en la esfera pu-
blica, incluso desde el Vaticano se insiste en
la necesidad de recomponer la unidad de la
Iglesia argentina, siguiendo la tendencia de
los obispos de “replegarse cada vez mas a
una postura de conservacién de la disciplina
y de la unidad institucional” (Di Stefano y
Zanatta, 2000: 523). El proceso de recompo-
sicion de la unidad institucional se despliega
en varios planos, tanto en el de la designacion
de obispos mds moderados que innovadores,
como en el apoyo doctrinario y teoldgico a la
Teologia de la Cultura, que modera los postu-
lados de la Teologia de la Liberacion. En el
plano del trabajo social entre los sectores mds
desprotegidos, las jerarqufas apoyan la ex-
pansién de Caritas como eje de la politica so-
cial de la Iglesia.

El programa de la Pastoral de la Juventud,
iniciado en 1981 bajo el lema “Toda la Igle-
sia evangeliza a toda la Juventud”, responde
también a una estrategia institucional que
apunta a retomar el control de un sector de
los fieles que la Iglesia considera particular-
mente afectado por la politizacién de los afios
1970 y por la posterior represion. En el mar-
co de este programa, se organizan equipos
diocesanos, que trabajan definiendo sectores
de actividad (marginalidad, politica, vida
consagrada, mundo del trabajo, etc.), y lo-
gran a obtener grados considerables de parti-
cipacién (Ezcurra, 1988: 125-129).

El Congreso Eucaristico de 1984, asi co-
mo el Encuentro Nacional de Juventud en
1985, ofrecen la posibilidad de reuniones
masivas (100.000 personas se concentran en
Cordoba en septiembre de 1985). Estos he-
chos confirman, por otro lado, que el trabajo
pastoral entre los jévenes se ha vuelto un te-
rreno fértil, que se inscribe en la tradicion de
las peregrinaciones de jévenes a Lujan, cada
vez mds masivas en los ultimos afios de la
dictadura (Pérez Esquivel, 1992: 410). El
éxito del trabajo con la juventud es reconoci-
do por el Vaticano, que elige a la Argentina

224



como sede de las Jornadas Mundiales de la
Juventud, celebradas juntamente con la visita
del Papa al pais, en 1987.

Ademas de la cuestion de la unidad, la
Iglesia tiene que enfrentar, a partir de princi-
pios de los afios 1980, un proceso de plurali-
zacidn creciente y sostenida del espacio reli-
gioso. La mayor visibilidad de los grupos
religiosos no catdlicos plantea, en efecto,
nuevos desafios a una institucién que se ha
construido histéricamente como monopdlica.
Lo que cuestiona la hegemonia catdlica, des-
de principios de los afios 1980, no son los
cultos histéricamente presentes en sectores
determinados de la sociedad, sino cultos nue-
vos, que se difunden rdpidamente entre los
sectores populares, espacio social antes mo-
nopolizado por el catolicismo. Los afios pos-
teriores a la caida de la dictadura militar re-
velan, en efecto, una sociedad transformada.
En las periferias de las grandes ciudades es-
pecialmente, la eclosidon de grupos cristianos
de inspiracién pentecostal, asi como el au-
mento de pricticas ligadas con la “nebulosa
mistico-esotérica” del New Age, y con los
cultos afro-brasilefios, son los indicadores de
un paisaje de creencias renovado. Este creci-
miento es igualmente uno de los sintomas
mds claros de la ruptura del modelo de la Na-
cion Catdlica, en el cual la identidad argenti-
na se asocia con la pertenencia a un credo
unico. Uno de los raros estudios cuantitativos
sobre las creencias realizados en la Argentina
sostiene que la poblacidn que se declara cat6-
lica representa el 80% del conjunto, mientras
que los que se dicen evangélico-pentecosta-
les llegan al 10% (Esquivel, Garcia, Hadida,
Houdin, 2001: 40, 41).

La visibilidad de los “nuevos” movimien-
tos religiosos a partir de los afios 1980 es pa-
ralela al proceso de pluralizacién en el inte-
rior del campo catdlico. La liberalizacién de
las normas organizadoras de las relaciones so-
ciales, consecuencia de la instalacion del sis-
tema democratico de gobierno en 1983, evi-

dencia no sélo la ruptura del monopolio caté-
lico en el campo religioso, acarrea también
una dindmica de crecimiento de movimientos
en el interior de la Iglesia. Estos movimientos
se reclaman cat6licos, pero escapan al control
directo de la jerarquia episcopal. La presencia
de comunidades de laicos no es un hecho re-
ciente: desde los afios de 1950 diferentes gru-
pos de catdlicos laicos comienzan a formarse
en los margenes de la institucién, pero es a
partir de la década de 1980 que estas comuni-
dades de origenes diversos —filiales de grupos
internacionales o pequefios colectivos que ac-
tdan localmente— comienzan a llamar la aten-
cion de las jerarquias. La relacion de las jerar-
quias episcopales con las comunidades
catélicas, que a la vez encarnan la esperanza
de una renovacién de la fe catdlica, y son ob-
jeto de desconfianza a causa de sus demandas
de autonomia, se vuelve una apuesta dificil
para los dirigentes de la institucion.

Estos movimientos,! aun mostrando una
gran diversidad de objetivos y de carismas,
comparten algunos ejes de accién: no han si-
do fundados directamente por las jerarquias
eclesidsticas (por obispos), sino por religio-
sos, laicos o sacerdotes en tanto que iniciati-
va personal, en general surgen para hacer
frente a las necesidades de los laicos, acen-
tdan la importancia de la experiencia indivi-
dual de la relacién con lo divino y reclaman,
mds o menos explicitamente, grados de auto-
nomia en relacién con la institucién. Las
précticas de estos movimientos se organizan
frecuentemente alrededor de momentos de
fuerte intensidad emocional, que los miem-
bros de los grupos identifican como rupturas
en sus relatos biogréficos.

! Me refiero a los movimientos eclesiales como el Opus
Dei, la Legion de Maria, Comunién y Liberacién, los
Focolares, la Renovacién Carismatica Catdlica, el Mo-
vimiento Apostélico de Schoenstatt, los Seminarios de
Formacion Teoldgica, la Fraternidad de Agrupaciones
Santo Tomds de Aquino, los Legionarios de Cristo, en-
tre otros.

225



Los procesos de fragmentacion social y de
pérdida de influencia de las instituciones his-
téricamente reguladoras de la vida comin
permiten que ciertas tendencias a la plurali-
zacién, que ya operan en la sociedad, se de-
sarrollen con menos coacciones. Y efectiva-
mente, en el campo de las sociabilidades
laicas los movimientos y las instituciones de
la Iglesia se multiplican. A los grupos laicales
ya existentes, espacios institucionales crea-
dos por el episcopado para atender espacios
sociales especificos, como las Ligas de Ma-
dres y de Padres de Familia, o el Movimien-
to Familiar Cristiano, se suman movimientos
fundados siguiendo carismas especificos. Se
difunden en la Argentina los Scouts Catdli-
cos, la Legion de Maria, el Opus Dei, los
Cursillos de Cristiandad. Siguiendo la linea
de los movimientos nacidos luego de la Se-
gunda Guerra Mundial en Europa, propulso-
res de principios pacifistas, se extienden por
el pais los Focolares y el movimiento apostd-
lico de Schoenstatt. Durante los afios de 1970
también se instala en el pais la Renovacién
Carismadtica Catélica, que se propone difun-
dir en el catolicismo una espiritualidad de ca-
racteristicas emocionales cercana a la de los
grupos pentecostales. Siguiendo el modelo
de los movimientos internacionales, grupos
locales surgen en distintas regiones del pais
con objetivos variados. El medio social de
los jévenes es particularmente rico en expe-
riencias: un gran ndmero de grupos nacen
con el carisma particular de ocuparse de los
jovenes, por ejemplo el Movimiento Puente y
el de la Palabra de Dios.

A partir de fines de los afios de 1960 nacen
también grupos que reivindican tradiciones
eclesidsticas diferentes y muchas veces
opuestas: la Fraternidad de Agrupaciones
Santo Tomds de Aquino-FASTA (nacida entre
los afios 1962 y 1967), el Instituto de Cristo
Rey (nacido entre 1975 y 1981) y el Instituto
del Verbo Encarnado (nacido entre 1984 vy
1985) se proponen rescatar un catolicismo li-
gado con la nacionalidad argentina, que esta-
blece vinculaciones con sectores militares y
de las fuerzas de seguridad. Por otro lado, los
Seminarios de Formacién Teolégica, que sur-
gen en 1986, luego del restablecimiento de la
democracia, centran su accién en el compro-
miso con la Opcién por los Pobres y en la rei-
vindicacién de los derechos humanos contra
los crimenes de lesa humanidad cometidos
por la dictadura de Videla.

Los grupos catdlicos presentes en la Ar-
gentina se multiplican, expresando la diversi-
ficacién extraordinaria de las sociabilidades
catodlicas: los fieles ven ampliarse sus posibi-
lidades de compromiso. Esta multiplicacion
de grupos da cuenta, por un lado, de una 16-
gica de fragmentacion de las pertenencias so-
ciales, y por el otro de una dindmica eclesids-
tica nacida de las nuevas reglas impuestas
por el Concilio Vaticano II. En la encrucijada
de estas dos tendencias, la eclosion de las co-
munidades catdlicas dibuja un paisaje nuevo
en la Iglesia argentina: la recomposicién de
las pertenencias ubica las sociabilidades co-
munitarias en el centro de las definiciones
identitarias catdlicas. O

226



Bibliografia y fuentes citadas

Asesoria de la Junta Central de la ACA (1968), Encuen-
tro Nacional de Asesores, Embalse Rio Tercero, Cérdo-
ba, 30 abril-7 mayo de 1968.

Beozzo, José Oscar (1995), “La Iglesia frente a los es-
tados liberales”, en Dussel, Enrique (ed.), Resistencia y
Esperanza. Historia del pueblo Cristiano en América
Latina y el Caribe, San José de Costa Rica, DEI, pp.
173-210.

Bidegain, Ana Maria (1985), From Catholic Action to
Liberation Theology. The Historical Process of the
Laity in Latin America in the Twentieth Century, Wor-
king Paper 48, The Hellen Kellogg Institute for Interna-
tional Studies, Notre Dame, University of Notre Dame.

Bottinelli, Leandro, Makon, Andrea, Gentile, Florencia,
et al. (2001), “La Joc. El retorno de Cristo Obrero”, en
Mallimaci, Fortunato, Di Stefano, Roberto (eds.), Reli-
gion e imaginario social, Buenos Aires, Manantial, pp.
69-116.

Calabresi, Ubaldo (1981), “La Accién Catélica Argenti-
na: factor determinante de la vida eclesial del pais”, en
Junta Central de la Accion Catélica Argentina, 50 afios
de apostolado en la Argentina 1931-1981, Buenos Ai-
res, pp. 69-77.

Castellano, Ramén (1961), “Signo luminoso de los
tiempos modernos”, en Junta Central de la Accién Ca-
tolica Argentina, 30 afios de Accion Catdlica, Buenos
Aires, pp. 63-67.

Di Stefano, Roberto y Zanatta, Loris (2000), Historia
de la Iglesia Argentina. Desde la conquista hasta fines
del siglo xx, Buenos Aires, Mondadori.

Dolan, Jay P. (1992), The american catholic experience,
Notre Dame, University of Notre Dame Press.

Esquivel, Juan, Garcia, Fabidn, Hadida, Marfa Eva,
Houdin, Victor (2001), Creencias y religiones en el

Gran Buenos Aires. El caso de Quilmes, Buenos Aires,
Editorial de la Universidad Nacional de Quilmes.

Ezcurra, Ana Maria (1988), Iglesia y transcion demo-
crdtica. Ofensiva del neoconservadurismo en América
Latina, Buenos Aires, Puntosur.

Garcia Ruiz, Jests (1990), “Du Mouvement Universi-
taire Catholique a la Théologie de la Libération”, en Ar-
chives des Sciences Sociales des Religions,N° 71, julio-
septiembre de 1990, pp. 25-41.

Habbeger, Norberto, Mayol, Alejandro, Armada, Arturo
(1970), Los catdlicos posconciliares en la Argentina,
Buenos Aires, Editorial Galerna.

Luco, Amadeo (1939), Catecismo popular de la Accion
Catdlica, Concepcidn, Secretariado de Prensa y Propa-
ganda de la Accién Catdlica de Concepcidn.

Mallimaci, Fortunato (1988), “Catholicisme et Etat mi-
litaire en Argentine 1930-1946”, tesis para la obtencién
del Doctorado en Sociologia, Paris, Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales.

—— (1991), “Movimientos laicales y sociedad en el
periodo de entreguerras. La experiencia de la accion ca-
tolica en Argentina”, en Cristianismo y Sociedad, N°
108, México, pp. 35-71.

— — (1992), “El catolicismo argentino desde el libera-
lismo integral a la hegemonia militar”, en Mallimaci,
Mignone, Amestoy, Forni et al., 500 afios de cristianis-
mo en Argentina, Buenos Aires, CEHILA, pp. 197-365.

Moyano, Mercedes (1992), “Organizacién popular y
consciencia cristiana, la década del ‘60", en Liborei-
ro, Brito, Mignone, Mallimaci et al., 500 aiios de cris-
tianismo en Argentina, Buenos Aires, CEHILA, pp.
369-383.

Pérez Esquivel, Leonardo (1992), “Democracia y dicta-
dura: opciones y compromisos de los cristianos”, en Ma-
Ilimaci, Forni, Mignone et al., 500 aiios de cristianismo
en Argentina, Buenos Aires, CEHILA, pp. 393-435.

227



Neo-integralismo,
denuncia profética y Revolucion

en la trayectoria del Movimiento de Sacerdotes para el Tercer Mundo

Claudia Touris

Presentacion

En el presente trabajo nos proponemos iden-
tificar y dar comienzo al andlisis de un con-
junto de ideas y de practicas que envolvieron
los planteos del Movimiento de Sacerdotes
para el Tercer Mundo (1967-1976) (desde
ahora, MSTM) en relacién con la coyuntura
histdrica de aquellos afios en los que un cli-
ma revolucionario parecia preanunciar el ad-
venimiento de un nuevo orden politico.! En
ese contexto, la opcién por el peronismo im-
pregnd las discusiones de todos aquellos ac-
tores politicos y sociales que se percibian a si
mismos como los posibles promotores del
cambio. El universo catélico notablemente
transformado por las innovaciones concilia-
res se incorpord también a este debate centra-
do en las alternativas politicas susceptibles
de encarnar el camino hacia el socialismo.
Si la valoracién positiva que se hacia de
una matriz refiida histéricamente con el cato-
licismo ahora era posible entre los catdlicos
“progresistas”, ésta se yuxtaponia, sin embar-
go, con elementos que seguian siendo el nu-

! Este trabajo corresponde a una Beca Doctoral de la
Universidad de Buenos Aires, bajo la direccién de Luis
Alberto Romero, e integra el proyecto UBACYT F004:
Politica, cultura y sociedad en Buenos Aires: el “Siglo
nuevo” y la entreguerra, 1898-1945.

Universidad de Buenos Aires

cleo duro del pensamiento catélico argentino
y, al mismo tiempo, con otros provenientes
de un movimiento politico con quienes la
Iglesia y los catdlicos argentinos habian teni-
do una relacién cargada de tensiones y en-
frentamientos.

({C6émo fue posible esta particular conver-
gencia entre catolicismo, peronismo y mar-
xismo? ; De qué forma se combinaron, se sin-
tetizaron o colisionaron estas tradiciones?

Intentar responder a estos interrogantes
nos instala de lleno en el reconocimiento res-
pecto del rol jugado por los catdlicos en el
proceso de radicalizacion politica que se pro-
fundizé en nuestro pais partir del ciclo de
contestacién social generalizada abierto por el
Cordobazo en 1969 y clausurado con poste-
rioridad a 1973. Si bien sabemos que en el
protagonismo catdlico de esta etapa conver-
gieron fervorosamente laicos y clérigos, fue-
ron sin duda estos ultimos los que ocuparon el
lugar central. Dicha centralidad se debi6 en
parte a su rol privilegiado dentro de la institu-
cion eclesial en el sentido de su circulacidn
por espacios de sociabilidad harto diferentes,
tales como los seminarios, las universidades,
las parroquias, las “villas” y otras organiza-
ciones ligadas con la actividad de la Iglesia
en un contexto de apertura y de resignifica-
cién positiva hacia la sociedad civil. Podria-
mos definirlos como intelectuales y al mismo

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 229-239.



tiempo como “profetas’” que se autoasignaron
la complicada misién de escrutar los “signos
de los tiempos”.

A pesar de su breve experiencia, el MSTM
concentrd en torno suyo una serie de iniciati-
vas dispersas que venian desarrolldndose en
el mundo catdlico desde mediados de la dé-
cada de 1950, otorgdndoles una presencia y
un impacto publico de alcance inusitado.

Procuraremos analizar las diferentes pos-
turas politicas que coexistieron en €l desde su
nacimiento hasta su crisis final de 1973, en
que se volvieron irreconciliables y conduje-
ron al MSTM a su fractura definitiva.

Filiaciones y rupturas con el nacionalismo
catélico, marxismo y clima de inminencia es-
tuvieron presentes en el complejo entramado
de la trayectoria del MSTM, aspectos a los que
nos referiremos a continuacion.

El catolicismo argentino posconciliar

En la Argentina, los seminarios eclesiaticos
fueron uno de los lugares donde comenzaron
a gestarse nuevas discusiones referidas a la
relacion entre la Iglesia y la sociedad y a po-
nerse en practica el clima de aggiornamento
que vivia el catolicismo universal tras el
Concilio Vaticano II (1962-1965). En el Se-
minario de La Plata ensefiaban los jévenes
profesores Jerénimo Podestd y Antonio Qua-
rracino. En el de Villa Devoto lo hacian, en-
tre otros, Eduardo Pironio, Lucio Gera y Mi-
guel Mascialino, quien introdujo en sus
cursos la renovacion de los estudios biblicos
y las ideas de Teilhard.?

La juc (Juventud Universitaria Catdlica)
también comenzd a manifestar un potencial
de enorme dinamismo en las filas catdlicas.

2 Forni, Floreal, “Catolicismo y Peronismo 11I. Del Ag-
giornamento a las visperas (1955-1969)”, Revista Uni-
dos, N° 18, abril de 1988.

Varios sacerdotes que luego integrarian el
MSTM actuaron como asesores de la JUC: Car-
los Mugica en la Facultad de Ciencias Eco-
némicas, Alejandro Mayol en la Facultad de
Farmacia y Bioquimica y Rodolfo Ricciarde-
1li en la Facultad de Arquitectura de la UBA.

Las lecturas de Maritain, Mounier, Teil-
hard y Congar se cruzaban con otras que re-
presentaban el pasado nacional desde una
matriz populista y antiliberal.

Si en verdad el catolicismo argentino se ca-
racterizaba por ser un lugar donde conflufan
ideas, discursos y practicas que no ocultaban
exhibirse competitivas y desiguales, la etapa
posconciliar profundizé mds que nunca estas
diferencias.

Grupos de laicos ajenos al control de la je-
rarquia eclesidstica, equipos de reflexion, la
Joc, laJuc, la JEC, el MRAC (Movimiento Ru-
ral de Accién Catdlica) y sus asesores sacer-
dotales, se mostraron como los mas dispues-
tos a promover la vinculacién de la Iglesia
con los sectores trabajadores y a ellos orien-
taron los campamentos de trabajo, los grupos
misioneros, las cooperativas rurales y el tra-
bajo social en villas de emergencia.

La jerarquia se mantuvo, en cambio, mds
reticente al fomento de cambios tan acelera-
dos. Numerosos conflictos intraeclesidsticos
ilustran claramente el nivel de fragmentacion
que atravesaba al campo catélico después del
concilio.?

3 En 1964, los sacerdotes cordobeses Dellaferrera, Bau-
dagna y Viscovich manifestaron su apoyo al Plan de
Lucha de la cGT. La reaccién del arzobispo Ramén
Castellanos no se hizo esperar y el padre Viscovich fue
separado de su cargo de decano de la Facultad de Cien-
cias Econémicas de la UCA. A fines de 1965, un episo-
dio mas grave se produjo entre veintisiete sacerdotes
mendocinos y el obispo Buteler a raiz de la disconfor-
midad de los primeros por la no aplicacién de las dispo-
siciones conciliares en la didcesis. La disputa culmind
con la desaprobacion del episcopado a la “desobedien-
cia” de los presbiteros, algunos de los cuales renuncia-
ron a sus cargos o emigraron a otras didcesis. Otras si-
tuaciones de enfrentamiento tuvieron como epicentro a
los “curas obreros”, quienes al igual que sus pares eu-

230



Disciplinar a los laicos parecia una tarea
que exigia cada vez mayores intervenciones
por parte de la jerarquia eclesidstica, pero és-
tas se tornaban mds complejas aun cuando se
pretendia imponerlas sobre aquellos hombres
del clero que consideraban que escrutar los
“signos de los tiempos” significaba nada me-
nos que desplazar su nivel de participacion
del mero compromiso temporal al mds defi-
nido compromiso politico.

Segtin Loris Zanatta, el impacto del Con-
cilio Vaticano 1I en la Iglesia argentina es
equiparable al de un “terremoto”, y fue la ce-
rrazén de la jerarquia —que aceptd a regafia-
dientes el concilio— lo que en gran parte con-
tribuyd a radicalizar las posiciones de un
sector de los renovadores. El Concilio Vatica-
no II abrié pues la posibilidad de apelacién a
dos legitimidades entre los catélicos argenti-
nos: la del Pontifice y la de la Curia Romana.
Mientras la jerarquia continué fiel a su lazo
histoérico, los sectores renovadores considera-
ron que podian ampararse directamente en el
discurso papal y en las enciclicas para justifi-
car sus posturas.*

ropeos habian optado por insertarse en el mundo de las
fabricas. Uno de los casos mds difundidos fue el que se
suscitd, en el mismo aflo, en la didcesis de Avellaneda
bajo la drbita de Monseior Jerénimo Podesta —uno de
los mas decididos obispos post-conciliares— entre el
padre Francisco Huidobro y los duefios de la fébrica
Indupar, donde aquél actuaba como delegado sindical
y de la que finalmente resulté despedido a pesar de la
huelga de los obreros en su apoyo. La didcesis de San
Isidro también experimentd rivalidades desatadas entre
sacerdotes y laicos contra el obispo, que en 1966 cul-
minaron con la sancién y disolucion del equipo sacer-
dotal “rebelde”, en el que habia varios sacerdotes espa-
fioles. Por tltimo, la didcesis de Rosario fue testigo en
1969 de un duro combate entre el arzobispo Bolatti y
un grupo de sacerdotes argentinos y espafioles, caso
que llegd hasta las puertas de Roma y cuyas alternati-
vas fueron cubiertas con gran interés y minuciosidad
por toda la prensa nacional.

4 Véase Di Stefano, Roberto y Zanatta, Loris, Historia
de la Iglesia Argentina. Desde la conquista hasta fines
del siglo xx, Buenos Aires, Grijalbo-Mondadori, 2000,
cap. IV.

El golpe militar de 1966 encontrd, asi, a
los catdlicos entre sus adherentes fervorosos
y sus opositores mds enconados. Los sectores
cercanos a la jerarquia y al integrismo tradi-
cional —muchos de los que asistian a los Cur-
sillos de Cristiandad— apoyaron con creces el
proyecto de reforma corporativista promovi-
do por el general Juan Carlos Ongania, quien
parecia dispuesto a sentar las bases de una
“Nacion Catdlica” a la vieja usanza.

Tres tradiciones en pugna en el MSTM

A fines de 1967 se constituyé el MSTM, agru-
pacién sacerdotal que se convirti en el polo
de atraccion de la mayor parte de todas aque-
llas iniciativas transformadoras antes sefia-
ladas.’

El MSTM —una de las experiencias mds sin-
gulares de la Iglesia argentina y latinoameri-
cana— llegd a convocar a casi el 10% del cle-
ro nacional.

La multiplicidad de experiencias de los
equipos sacerdotales en distintos niveles, el
Manifiesto de los 18 Obispos del Tercer Mun-
do y los nuevos lineamientos que el CELAM
(Consejo Episcopal Latinoamericano) habia
aprobado en el Documento de Medellin (1968)
fueron factores de notable incidencia en la
irrupcién de este colectivo sacerdotal. Aun-
que experiencias parecidas pueden detectarse
por parte de sus pares del Grupo Golconda en
Colombia u Onis en Peru, el caso del MSTM
significé mds bien un antecedente de lo que
va a comenzar a definirse como la Teologia
de la Liberacién, ya que se traté de una va-
riante en clave populista que preferia sumer-
girse en las particularidades diferenciales de
nuestra experiencia histdrica, donde la cues-

5 Véase Martin, José Pablo, El Movimiento de Sacerdo-
tes para el Tercer Mundo. Un debate argentino, Buenos
Aires, Editorial Guadalupe /Ediciones Castaineda, 1992.

231



tién del peronismo pasé a ocupar un lugar
central en sus debates.

Un ‘68 en clave catdlica los lanzé al cen-
tro de la escena politica nacional cuando diri-
gieron una carta al presidente de facto, gene-
ral Ongania, protestando contra el “Plan de
Erradicacion de Villas” y se negaron a efec-
tuar las habituales celebraciones navidefias
como sefal de protesta ante la critica situa-
cién que vivia el pafs.

Otra forma tipica que marcé sus interven-
ciones publicas fueron los comunicados y las
declaraciones sobre los diversos hechos que
acontecian en la politica nacional: por ejem-
plo, el documento en el que repudiaban la de-
cisiéon del general Ongania de consagrar el
pais a la Virgen en noviembre de 1969. Su
participacién se extendié ademds a distintos
actos de protesta, ayunos, ollas populares,
ocupaciones de féabricas e ingenios y declara-
ciones a los medios contra el gobierno militar.

Entre 1968 y 1973 el MTSM organizd seis
encuentros nacionales para debatir los temas
que aparecian como los mds acuciantes y pa-
ra consensuar sus lineas de accién general-
mente explicitadas en las declaraciones fina-
les de dichos encuentros. Paralelamente, su
boletin interno Enlace daba cuenta de la si-
tuacién en las distintas didcesis y estimulaba
la comunicacién y el intercambio de ideas
entre los miembros del grupo. Por ltimo, el
MTSM publicé algunos libros que sintetizaban
muchos de aquellos planteos.

En mayo de 1969, tras la reunion celebrada
en Colonia Caroya (Cérdoba) durante el Se-
gundo Encuentro Nacional —del que participa-
ron 80 sacerdotes de 27 didcesis—, el MTSM dio
a conocer el documento conocido como
“Coincidencias Basicas”, en las que expresa-
ban su adhesion al proceso revolucionario y a
los principios socialistas que debian guiarlo:

[...] Nosotros, hombres cristianos y sacer-
dotes de Cristo que vino a liberar a los pue-
blos de toda servidumbre y encomendé a

la Iglesia proseguir su obra, en cumpli-
miento de la misioén que se nos ha dado nos
sentimos solidarios de ese tercer mundo y
servidores de sus necesidades. Ello impli-
ca ineludiblemente nuestra firme adhesion
al proceso revolucionario, de cambio radi-
cal y urgente de sus estructuras y nuestro
formal rechazo del sistema capitalista vi-
gente y todo tipo de imperialismo econd-
mico, politico y cultural; para marchar en
bisqueda de un socialismo latinoamerica-
no que promueva el advenimiento del
Hombre Nuevo; socialismo que no implica
forzosamente programas de realizacion
impuestos por partidos socialistas de aqui
y otras partes del mundo pero si que inclu-
ye necesariamente la socializacién de los
medios de produccidn, del poder econémi-
co y politico y de la cultura [...].°

La identificacion politica de este grupo sacer-
dotal con postulados socialistas era en si mis-
ma problemadtica por la histdrica y reiterada
condena que la Doctrina Social de la Iglesia
sostenia sobre ellos. Aunque desde la pers-
pectiva tercermundista los nuevos documen-
tos del Magisterio legitimaban la posibilidad
de encauzar otro tipo de didlogo con los prin-
cipios socialistas —que desde su Optica no
eran contradictorios con los valores evangéli-
cos—, esta posicion resulté fuertemente con-
trovertida y encendié un acalorado debate
dentro de las filas catdlicas, tanto eclesiasti-
cas como laicas. Sin bien los sectores mds
conservadores e integristas acusaron al MTSM
de asumir una posicion declaradamente mar-
xista, el socialismo al que apelaba no parecia
nutrirse de una lectura sistemadtica ni exhaus-
tiva de aquel ideario.’

% Movimiento de Sacerdotes para el Tercer Mundo, Do-
cumentos para la memoria historica (compilacion, pre-
sentacion y notas por Domingo A. Bresci), Buenos Aires,
Centro Salesiano de Estudios San Juan Bosco/Centro
Nazaret, 1994.

7 Entre los acérrimos enemigos del MTSM, a quienes se
denunciaba como infiltrados marxistas en la Iglesia, se

232



Ciertamente, como en otros lugares del
mundo, a comienzos de la década de 1960 se
asistié en nuestro pais a encuentros de didlo-
go entre cristianos y marxistas en dmbitos
académicos y de otra clase, de los que parti-
ciparon algunos sacerdotes que mds tarde in-
tegrarian el MTSM.8 El climax de este cruce lo
constituy6 la aparicion de la Revista Cristia-
nismo y Revolucion a partir de septiembre de
1966 bajo la direccién del ex seminarista
Juan Garcia Elorrio. Camilo Torres, el cura
guerrillero colombiano, serfa el icono cristia-
no sacralizado por los jovenes de origen ca-
télico que mds rdpidamente se convencieron
de que la lucha armada era la dnica via para
transformar las sociedades del Tercer Mundo.

Cristianismo y Revolucion fue un espacio
por el que pasaron alternativamente grupos
juveniles catdlicos, sacerdotes tercermundis-
tas, marxistas e integrantes de organizaciones
armadas, principalmente peronistas. Sin em-
bargo, el apoyo decidido a la lucha armada
aleja a este grupo, al que sin duda también in-
cluimos dentro del cristianismo tercermun-
dista, de las posturas predominantes en el
MTSM. A pesar de haber compartido algunas
redes y participar incluso algunos de sus
miembros en Cristianismo y Revolucion, el
MSTM tuvo mayoritariamente una relacién

destaca Carlos Sacheri, cuyo libro La Iglesia clandestina
(Buenos Aires, Ediciones del Cruzamante, 1970) tuvo
enorme prédica entre los catdlicos integristas y en los
circulos nacionalistas de las Fuerzas Armadas.

8 Acerca de las multiples maneras en que se dio el dia-
logo catdlico marxista en Europa y en nuestro pais pue-
den consultarse: Didlogo entre catdlicos y marxistas,
Buenos Aires, ediciones del Didlogo, 1965; Mayol, Ale-
jandro, Habegger, Norberto y Armada, Arturo G., Los
catolicos posconciliares en la Argentina 1963-1969,
Buenos Aires, Editorial Galerna, 1970; Morello, Gusta-
vo, Cristianismo y Revolucion. Los origenes intelectua-
les de la guerrilla argentina, Cérdoba, Editorial de la
Universidad Catdlica de Cérdoba, 2003; Sarlo, Beatriz,
La batalla de las ideas (1943-1973), Buenos Aires,
Ariel, Biblioteca del Pensamiento Argentino VII, 2001;
Barrau, Grégory, Le mai des catholiques, Paris, Les edi-
tions de 1’ Atelier, 1998.

mads ambigua y tensa respecto del tema de la
violencia guerrillera.’

Pensamos que la apropiacién del lenguaje
marxista por parte del MSTM tuvo que ver
mads bien con la insercién en el clima de ide-
as de la época y que fue algo intermitente a lo
largo de su trayectoria. Podria hablarse de
una mixtura entre una conceptualizacion
marxista harto esquemadtica y cargada de mis-
tificaciones, que confluyé con el rescate de
los preceptos igualitaristas contenidos en el
cristianismo primitivo y con el contenido te-
leolégico de ambas filosofias.

A su vez, nos parece sugerente el planteo
de Michael Lowy respecto del influjo que el
catolicismo intransigente francés —a través de
Charles Péguy— habria inaugurado en rela-
cién con una postura anticapitalista en clave
de izquierda (socialismo cristiano) en que
abrevaron Emmnuel Mounier y el grupo de
Esprit, los curas obreros, la Nouvelle Théolo-
gie y las ramas especializadas de la Accién
Catdlica, casi determinante en la irrupcién
del cristianismo liberacionista brasilefio, y
que habria que indagar en el caso argentino.!”

En octubre de 1970, en un momento de ex-
trema tension en las relaciones con el episco-
pado, el MSTM emiti6 una declaracion en res-
puesta a las imputaciones que le eran
formuladas por la jerarquia eclesidstica. En
“Nuestra Reflexion” el MSTM volvia a refe-
rirse a su concepcidn del socialismo. Para es-
te grupo, el proyecto socialista implicaba dos

9 De los casi 500 sacerdotes que formaron parte del
MSTM puede estimarse que s6lo entre 10 y 15 de ellos
optaron por la lucha armada (2%) y que entre 25 y 30 tu-
vieron contacto con los integrantes de las organizaciones
armadas en los barrios, las villas y las universidades
donde confluyeron en actividades de tipo politico (3%).
Para mayor interiorizacién sobre Cristianismo y Re-
volucion puede consultarse: Lenci, Maria Laura, “Cat6-
licos militantes en la ‘hora de la accidén’ ”, en Revista
Todo es Historia, N° 401, diciembre de 2000, y More-
llo, Gustavo, op. cit.
10 Véase Lowy, Michael, Guerra de dioses. Religion y
Politica en América Latina, México, Siglo XX1, 1999.

233



(394

niveles: uno “ético” y otro “técnico”. El pri-
mero se refiere a la busqueda de un “hombre
nuevo” y es al que a ellos compete, mientras
que el segundo, que se refiere a los métodos
y procesos para lograrlo, les compete a los
especialistas en ciencias sociales.

Aunque el lenguaje alli utilizado parece,
en efecto, tener puntos de contacto con el
andlisis marxista, se advierte en aquel mismo
documento la enumeracion de otros rasgos
que proceden de otras matrices presentes en
las lineas internas del movimiento y que se
irdn imponiendo gradualmente. El socialismo
al que se adscribe es caracterizado como un
socialismo en clave nacional, popular, lati-
noamericano, humanista y critico. La nocién
de “pueblo” en la que se abreva difumina el
concepto de clase otorgdndole un total prota-
gonismo en el proceso revolucionario y “li-
berador”. La tensién entre planteos de corte
clasista y otros de tono populista se evidencia
con fuerza en las interpretaciones que recu-
rren a las categorias de la Teorfa de la Depen-
dencia, donde se cruza la contradiccion prin-
cipal “Naciéon vs Imperio” con la que
enfrenta al “pueblo” y al “antipueblo”.

Las diferentes caracterizaciones del proce-
so revolucionario, asi como la preeminencia
que se concedia a distintos actores sociales
como los protagonistas del mismo, son un re-
flejo de la existencia de las distintas concep-
ciones que circulaban entre los STM respecto
de la cuestién politica.

En primer término, podria establecerse
una distincién entre dos lineas, una que lla-
maremos profética propiamente dicha, y la
otra, que se inclinaba hacia la participacién
politica. La linea profética buscaba mantener
el perfil critico y de denuncia en todas las ac-
ciones del MSTM sin que esto significara ad-
herir a ningtn partido politico, temiendo que
lo politico absorbiera lo religioso. Ese sector,
que nunca alcanzé a liderar el movimiento ni
a imponer sus posturas, actud —sin embargo—
como equilibrador de las disputas entre las

distintas tendencias que a su vez existian en
el sector pro-militancia politica.

En efecto, dentro de este dltimo podemos
identificar tres subgrupos: uno socialista no
peronista y otros dos favorables al peronismo
desde una postura popular-revolucionaria y
desde una postura nacional-popular, respecti-
vamente.'! La fraccion contraria a la vincula-
cién MSTM-peronismo consideraba que debi-
do a su naturaleza policlasista y reformista
éste era un obstdculo para el proceso revolu-
cionario y su lectura se realizaba desde la
Teoria de la Dependencia en clave de izquier-
da no populista ni nacionalista. Por su parte,
la fraccion que se acercaba al peronismo des-
de una perspectiva popular-revolucionaria va-
loraba la capacidad del movimiento peronista
de aglutinar a las fuerzas populares en pos de
un proyecto socialista en clave nacional.

Mientras ambos grupos eran principal-
mente representativos de los STM del interior,
la fraccion que se acercaba al peronismo des-
de una perspectiva nacional-popular corres-
pondia mayoritariamente a los STM de Capi-
tal Federal y de Buenos Aires. Para éstos, la
contradiccién principal en la realidad politica
nacional era la contradiccién élite-pueblo,
equiparable a la contradiccién nacién-impe-

11 'Véase Martin, José Pablo, op. cit. Dentro del sector
socialista no peronista podemos mencionar a Miguel
Ramondetti, “secretario general del MSTM”, y a B. Tis-
cornia, ambos del NEA; entre los simpatizantes del pero-
nismo revolucionario se destacaron los nombres de Ro-
lando Concatti y de Rubén Dri, quienes actuaron en
Mendoza y Chaco respectivamente, mientras que en el
grupo de sacerdotes de Capital y Gran Buenos Aires que
adhirieron al peronismo nacional-popular pueden citarse
los nombres de Carlos Mugica, Domingo Bresci, Rodol-
fo Ricciardelli, Jorge Vernazza y Héctor Botdn. Es im-
portante destacar que los posicionamientos fueron varia-
bles segin el cambio de la coyuntura politica. Esta
aseveracion es particularmente aplicable al caso de los
sacerdotes de Capital y Gran Buenos Aires, quienes se
apartaron de su apoyo explicito a la agrupacion de Mon-
toneros rompiendo finalmente con ellos después de
1973. La trayectoria y muerte tragica de Carlos Mugica
mostrd a las claras las terribles consecuencias de este
zigzagueo entre la izquierda y la derecha peronista.

234



rio. El objetivo era la liberacién nacional, que
debia ser dirigida por el pueblo, al que se
identificaba como peronista y catélico.

La opcién peronista se justifica, principal-
mente, “porque el pueblo es peronista” y
porque el pueblo adquiere organizacién y
cohesién a partir del peronismo, y mds pre-
cisamente gracias a su lider natural, el gene-
ral Perén.

Es en el 111 Encuentro Nacional realizado
en Santa Fe, en mayo de 1970, cuando el
MSTM comenz6 a inclinarse mayoritariamen-
te hacia el peronismo:

[...] Este proceso revolucionario y este ca-
mino al socialismo no comienza hoy. En
cada pais tiene antecedentes vélidos. En
Argentina constatamos que la experiencia
peronista y la larga fidelidad de las masas
al movimiento peronista constituyen un
elemento clave en la incorporacién de
nuestro pueblo a dicho proceso revolucio-
nario. Creemos que el reconocimiento de
este hecho por parte de todas las fuerzas
revolucionarias ayudard a concretar la
unidad de todos los que luchan por la Li-
beracién Nacional [...].!2

A acelerar este acercamiento al peronismo
contribuyeron el fracaso del proyecto de On-
gania y la ofensiva lanzada por Perén desde
el exilio, que no escatimaba esfuerzos ni pa-
labras para alentar el accionar de sectores y
grupos incluso divergentes a la hora de sumar
fuerzas contra la dictadura militar.

En este contexto debe leerse la carta que el
afio anterior Per6n les enviara a los STM —que
éstos prudentemente recién dardn a conocer a
la opinién publica en 1971- expresdndoles su
felicitacion por adherir a la doctrina justicia-
lista que era a su vez idéntica a la de los ter-
cermundistas ya que predicaba “la justicia

12 Movimiento de Sacerdotes para el Tercer Mundo,
Documentos..., citado.

social, la independencia econémica y la so-
berania nacional”.

Seducidos por la oratoria del lider, aunque
bien conscientes de las contradicciones ideo-
l6gicas contenidas en el movimiento peronis-
ta, los STM privilegiaron las coincidencias,
asf como la optimizacién de aquellos elemen-
tos que parecian potenciar un seguro despla-
zamiento revolucionario hacia el socialismo
nacional. Sin embargo, su adhesién al pero-
nismo —aunque mayoritaria— no es unédnime y
se articula en las lineas internas ya sefialadas.

Veamos ahora cémo explica el MSTM su
adhesion al peronismo en una difundida pu-
blicacién de los afios 1971 y 1972 —pertene-
ciente al sacerdote mendocino Rolando Con-
catti—, Nuestra Opcion por el peronismo.
Tres son las razones con las que el MSTM jus-
tifica su “opcién por el peronismo™: “1) La
opcion por el Peronismo no es opcion por un
partido politico, sino opcion entre fuerzas so-
ciales. 2) El Peronismo es un Movimiento. 3)
El Peronismo es el mds alto nivel de con-
ciencia y combatividad a que llegé la clase
trabajadora argentina”. Se advierte también
que “el rol objetivo del Peronismo en la his-
toria actual del pais es representar al proleta-
riado, lo nacional, lo popular en la Argenti-
na. Aceptar este hecho historico es el primer
paso en un andlisis objetivo y realista, y una
razén fundamental para privilegiarlo en la
opcién [...]”.13

Se detectan nuevos factores o nuevos gru-
pos que aunque no provienen directamente del
peronismo pueden aportarle a éste el caudal de
renovacion y dinamismo necesarios para “la
Revolucién que hay que hacer”. En efecto, los
gremialistas combativos, la juventud, los gru-
pos armados, los intelectuales y los sectores
progresistas en general, son los verdaderos
protagonistas de esta nueva coyuntura.

13 Concatti, Rolando, Nuestra opcion por el peronismo,
Mendoza, Sacerdotes para el Tercer Mundo, 1971.

235



El 6 de diciembre de 1972, por iniciativa del
padre Mugica, sesenta integrantes del MSTM
fueron recibidos por Perén en su residencia de
Vicente Lopez. El encuentro —de enorme re-
percusion en la prensa— se dividié en dos par-
tes. En la primera de ellas el general expuso so-
bre diversos temas: el imperialismo, el
socialismo, la democracia integrada y la tarea
de la Iglesia en pos de la unién espiritual de la
nacion, entre los més relevantes. En la segun-
da, Perén respondi6 a las preguntas planteadas
por los STM. El grado de generalidad, indefini-
cién y ambigiiedad de las respuestas propor-
cionadas por Perén hizo que muchos de los
participantes se sintieran francamente defrau-
dados, pero ello no torci6 el rumbo de la op-
cién politica asumida por la mayoria.

“El justicialismo es nuestro socialismo”,
habfa argumentado Perén frente a los STM en
una respuesta que no satisfizo a ninguno. Sin
embargo, el vertiginoso ritmo politico de los
dias previos a la consagracién de la féormula
del FREJULI encontrd a los STM discutiendo la
posible candidatura de Mugica como diputado
por la capital, asi como la participacion en los
cuadros justicialistas de Mendoza, Cérdoba,
La Plata y otros lugares, soslayando las dife-
rencias a esa altura muy notables entre su idea-
rio inicial y el que les ofrecia el peronismo.

Una vez arribado el peronismo al gobierno,
hubo sectores del MSTM que persistieron en
brindar un apoyo critico puesto que “todavia
la oligarquia nacional o internacional mantie-
ne bajo su control los principales resortes del
poder, todavia entre las filas del pueblo hay
incrustados traidores y falsos revolucionarios
[...]”.1* Se trata de los grupos pertenecientes
a las didcesis del cinturén industrial y del in-
terior en general.

Otra interpretacion hacen, en cambio, de la
misma coyuntura, los STM de la Capital Fede-
ral, quienes en una declaracién de abril de
1974 expresaban:

14 Boletin Enlace, N° 27, 1973.

Hay quienes juzgan la presente coyuntura
a partir de modelos ideoldgicos depen-
dientes de una “cultura ilustrada”, que nos
viene de afuera, elitista y afin a nuestras
clases medias intelectualizadas [...]. Mu-
chos otros, en cambio, atentos a la reali-
dad histérica y global de nuestro pueblo,
comprobamos la existencia de un largo y
creciente proceso popular que arranca
desde los origenes mismos de nuestra na-
cionalidad, que adquiere en las primeras
décadas de nuestro siglo dimensiones ma-
sivas y que, desde hace ya mas de treinta
afios, a pesar de sus poderosos enemigos,
atn vigentes, mantiene su consistencia ca-
da vez mas masiva y su adhesion a un je-
fe en quien deposita su inquebrantable
confianza de que bajo su conduccién al-
canzard a través de la lucha anti-imperia-
lista y de paulatinas pero innegables trans-
formaciones internas, la justicia social que
posibilite su felicidad [...]."

Pero ya para esta fecha la fractura del MSTM
se habfa consumado. Ambas posturas no eran
conciliables en una escena politica dominada
por una logica de guerra.

En 1975, el grupo de Capital publica el li-
bro El Pueblo ;donde estd?, en el que se ad-
vierte el casi total sepultamiento de lo ex-
puesto en las “Coincidencias Bdsicas” del 11
Encuentro Nacional de 1969. El verticalismo
politico de los STM de Buenos Aires —que los
llevé a dar su apoyo al gobierno de Isabel Pe-
ron— se correspondia a su vez con una propen-
sion a la ortodoxia eclesial en lo concerniente
a su defensa del celibato y a la pertenencia or-
gdnica a la Iglesia institucional. Por su parte,
los STM del interior sumaban a su vision cri-
tica del peronismo una cierta heterodoxia en
lo referente a lo eclesial, rechazada por el
grupo anterior.

La “opcién por el peronismo” expuso des-
carnadamente las tensiones existentes en el

15 MsTM Capital, “Sacerdotes para el Tercer Mundo
hoy”, en Boletin del ciAs, N° 16, mayo de 1974.

236



MSTM desde su origen, y lo que habia podido
contenerse ante la necesidad de confluir en un
gran frente contra la “Revolucién Argentina”
se convirtid en el disparador de su crisis final,
en el momento en que el nuevo triunfo justi-
cialista hacia imposible las posturas ambiguas.

Dicha crisis estall6 en el viI Encuentro Na-
cional realizado en San Antonio de Arredon-
do (Cérdoba) en agosto de 1973, y llevé al
MSTM a su virtual desaparicién de la arena
politica. Continuaron si las reuniones de sus
miembros en el nivel regional, pero ya no se
emitieron documentos conjuntos.

Finalmente, hemos de referirnos a cémo se
manifiestan también en los escritos del movi-
miento una serie de concepciones cercanas al
mito de nacién Catdlica y al catolicismo inte-
gral, pero revestido e impregnado de otras
cercanas al ideario peronista y al modelo de-
pendentista.

En efecto, en el mencionado libro titulado
JEl Pueblo donde estd? se observa una rei-
vindicacién del catolicismo como artifice fun-
damental de la nacionalidad, reivindicando su
impronta hispdnica como contraria al espiritu
ilustrado propio de la modernidad, concebida
como la causa de la enajenacion histérica y la
dependencia de la nacién y del “pueblo”.

Desde esta perspectiva, que no desconoce
las consecuencias de la sujecién colonial, se
rescata el aporte de Espaiia en la construccion
de un universo cultural dador de una identidad
y un sentido de pertenencia que es quebrado
después de la independencia por la incorpora-
cién de modelos “extrafios” a dicha tradicién
cultural. El rechazo abierto a los valores de la
modernidad es tajante a lo largo del texto:

[...] en la época de la emancipacién, cuan-
do nuestros pueblos rompen la dependen-
cia politica de Espafia, comienza a produ-
cirse una penetracién cultural imperialista
que le acarreard una sujecion nociva y du-
radera. Es la penetracién de la “cultura
moderna” europea, que es una cultura im-

perial e instrumento del imperialismo.
Hoy se ha hecho ya comin destacar que
nuestro Pueblo, mientras se liberaba del
vasallaje politico de Espaiia, se deslizaba
bajo el imperialismo comercial y econ6-
mico al que lo sometia Inglaterra. Situa-
cién de dependencia que se tornaria “es-
tructural” a partir de 1853 [...].'°

La lectura de la historia tiene un lugar privi-
legiado en el anélisis abordado. Autores revi-
sionistas como José Maria Rosa y Fermin
Chdvez son citados reiteradamente en este
texto y sus interpretaciones son confrontadas,
por ejemplo, con las del historiador José Luis
Romero, quien es caracterizado como “fuer-
temente liberal y antipopular”. El proceso
histérico rioplatense y argentino es leido co-
mo un enfrentamiento entre dos facciones
que, aunque se redefinen en cada coyuntura,
enfrentarfan siempre al “pueblo” contra el
“antipueblo”. Este enfoque facilita una lectura
lineal del pasado histérico en su relacién con
el presente politico. De alli que figuras como
Artigas, Rosas, Chacho Pefialoza y otros cau-
dillos son puestos en la misma linea que en el
siglo XX estaria encarnada por los liderazgos
de Yrigoyen y de Perdn, identificados con los
intereses del “pueblo”. Por su parte, persona-
jes como Rivadavia, la Generacién del *37 y
los vencedores de Caseros son identificados
como el “antipueblo”, portador de ideas im-
portadas.

La nocién de “pueblo”, definida como una
comunidad de personas y como una realidad
histdrica, es pensada inseparablemente de la
nacién. Si “los pobres son el corazén del pue-
blo” esta idea no remite a su asociacién con
ninguna clase social en particular, porque se
rechaza enfaticamente la lucha de clases que
sostienen las visiones marxistas, también fru-
to de la “cultura moderna e imperial”.

16 Boletin del cIAS, N° 16, p. 28.

237



También en el marxismo, cuyas raices se
hunden en el mismo racionalismo ilumi-
nista, se afirmara que las vanguardias que
lideran la lucha de clases y el estatismo
que asegura la revolucion, actian a favor
de todo el pueblo.

Pero lo tipico de la concepcién liberal
—y también marxista— estd en que, de he-
cho establece una organizacién de la so-
ciedad que puede ser manejada por pocos,
que esos pocos serdn sus principales, y a
veces exclusivos, beneficiarios; el pueblo
queda reducido a una entidad inorgénica,
a una situacién de aislamiento individual
que practicamente le impedird organizarse
y actuar como la mayorfa que es [...]."7

La concepcién del “pueblo” como sujeto ac-
tivo de la historia y promotor de sus propios
cambios en una valoracion exacerbada de sus
supuestas capacidades de discernimiento no
excluye la posibilidad de valorar a aquellos
grupos que aunque no perteneciendo al pue-
blo hacen suyos sus valores: se trata de las éli-
tes populares, en contraposicién con las élites
ilustradas (antipueblo):

[...] las élites populares, en permanente
comunicacién con el pueblo, deben inspi-
rarse en sus intuiciones, recoger sus in-
quietudes, auscultar sus inclinaciones; to-
do ello deben sistematizarlo y formularlo
para devolverlo nuevamente al pueblo y
exponerlo a su veredicto. Este se recono-
cerd, o no, en tales propuestas y de ello de-
penderd la validez y la eficacia de las mis-
mas. [...] las “élites populares”, no sélo no
se contraponen al pueblo sino que en de-
pendencia de ese mismo pueblo, son un
elemento imprescindible de su concienti-
zacién y organizacién [...]. 13

Contribuir a la concientizacién y a la organi-
zacioén del pueblo eran ideas que estaban pre-

17 Boletin del ciAs ,N° 25, p. 110.
8 Ibid., p. 120.

sentes desde el comienzo del movimiento. La
situacién politica nacional, sin embargo, iba
desplazdndose en un sentido distinto al que
auguraban los “profetas” tercermundistas de
Coincidencias Bdsicas. Lo mismo acontecia
en el ambito latinoamericano, donde las ex-
periencias de inspiracion revolucionaria esta-
ban siendo sepultadas por nuevas irrupciones
militares de alto contenido represivo hacia
toda manifestacion critica o contestataria.

No sorprende entonces que una vez dividi-
do el MSTM, los sacerdotes de este sector se
replegaran dentro del &mbito eclesial apoyan-
do la propuesta de un gobierno justicialista
que se corria cada vez mds a la derecha del
espectro politico. Si a pesar de haber tenido
una conflictiva relacion con la jerarquia ecle-
sidstica el MSTM evitd por todos los medios
su expulsién de la institucién, esta determi-
nacién es mucho mds notoria en los STM de
Capital y Gran Buenos Aires.

Por ultimo, es necesario sefialar que el
contenido populista de su postura se corres-
ponde con el desarrollo de la llamada Teolo-
gia del Pueblo, elaborada por destacados ted-
logos —ligados con el MSTM— como Lucio
Gera y Rafael Tello."

Consideraciones finales

Paraddjicamente, en el caso latinoamericano
y argentino la “renovacion conciliar” —tan in-
vocada por los grupos proféticos— no signifi-
c6 el reconocimiento de la legitima existen-
cia de un universo politico pluralista, sino
que, por el contrario, dio lugar a una hiperin-
terpretacién de aquélla por parte de los gru-
pos mas radicales, reforzando los aspectos
autoritarios y excluyentes de la cultura politi-

19 Véase Politti, Sebastian, Teologia del Pueblo. Una
propuesta argentina para Latinoamérica, Buenos Ai-
res, Editorial Guadalupe/Ediciones Castaneda, 1992,y
Scannone, Juan Carlos, Teologia de la Liberacion y
Doctrina Social de la Iglesia, Madrid, Ediciones Cris-
tiandad/Editorial Guadalupe, 1987.

238



ca argentina. El énfasis puesto por el MSTM
en la estrechez existente entre el comporta-
miento religioso y el comportamiento politi-
co encerraba la idea de una lectura Unica del
acontecer histérico-politico, asi como de la
opcidn politica a adoptar.

El MSTM consideraba que las directivas del
concilio no eran tan ficilmente aplicables a la
realidad latinoamericana y argentina dado
que en estas sociedades las contradicciones
econdmicas y las desigualdades sociales son
mucho mds marcadas que en los paises cen-
trales. Por ello, en este caso el compromiso
que correspondia a los catdlicos demandaba
mayores exigencias de participacion directa
en el orden politico con la clara pretensién de
transformarlo.

Es decir que si bien su postura se entiende
en relacion con una larga tradicion existente
en el catolicismo argentino, por otro lado, la
apropiacion que se hace del Magisterio reno-
vado tras el concilio los lleva a una nueva
forma de identificacién con lo popular, cier-
tamente percibida como riesgosa por los sec-
tores mds proclives a permanecer dentro de
posturas mds conservadoras frente al orden
politico-social imperante.

Por otra parte, el protagonismo que se
otorga a la figura del profeta como “intérpre-
te” de la realidad social y como aquel que ha-
bla en nombre de los que no tienen voz dio
lugar a un estilo de accién politica “vanguar-
dista” comparable a la sostenida por otros
sectores procedentes de aquellas agrupacio-
nes politicas de izquierda que se criticaba.
Mientras se declaraba e impulsaba una préc-
tica pastoral que los llevara a vivir de idénti-
co modo que los pobres, se buscaba reafirmar
su identidad sacerdotal tornando dificultosa
la concrecién de aquella pretension.

Este comportamiento que se advierte en el
MSTM caracterizé tanto su vinculacién con
los sectores populares como con el resto del
universo catdlico, principalmente con la je-
rarquia y con los laicos. Con respecto a su re-

lacion con la jerarquia eclesidstica, el MSTM
extremd una posicion contestataria que con-
templo escasamente la propensién al didlogo
y que coadyuvo a su aislamiento y a facilitar
la ofensiva de sus detractores. Sin embargo,
existid, también aqui, una tension entre su ac-
titud desafiante frente a los reiterados aperci-
bimientos que recibfan de sus superiores y su
manifiesto interés en no ser excluidos de la
institucién eclesial.

Finalmente, podria afirmarse que mientras
predominé el momento profético, el MSTM
pudo alcanzar un éxito relativo en sus accio-
nes y en sus definiciones, aun conteniendo en
su interior posturas ideolégico-politicas dife-
renciadas.

Tanto el discurso como las précticas reali-
zadas por el MSTM, aunque distantes del con-
tenido tradicionalista y socialmente conser-
vador de la “Nacién Catdlica”, estaban
imbuidos del mismo espiritu militante e in-
transigente que caracterizaba a sus adversa-
rios. La apelacién al socialismo, a las “de-
nuncias proféticas”, a la “ética del Hombre
nuevo”, a la “liberacion”, a “los pobres de los
pueblos”, etc., era una convocatoria resignifi-
cada a los cristianos en pos de asumir un
compromiso temporal y politico que condu-
cirfa a la erradicacién de la “situacion de pe-
cado” que se expresaba en la desigualdad
manifiesta de la sociedad capitalista.

El MSTM también se nutrié fuertemente de
elementos constitutivos del mito de la “Na-
cion Catdlica”. Difuminados en la etapa en
que parecia posible que el MSTM pudiera au-
nar un discurso de oposicién frontal contra la
dictadura militar en la que se exhibian nue-
vos lenguajes provenientes de otras tradicio-
nes culturales, la division del movimiento
provocé la fragmentacién de los discursos
existentes en su seno y el resurgimiento he-
gemonico en el grupo de sacerdotes de Bue-
nos Aires de una lectura y un posicionamien-
to que volvia a reivindicar el lugar central del
catolicismo en la identidad nacional. o

239



Aristocratismo de la salvacion

El catolicismo “liberacionista” y los Montoneros”

Luis Miguel Donatello

Universidad de Buenos Aires / Ecole de Hautes Etudes de Sciences Sociales / CONICET

Los vinculos que existieron entre el catolicis-
mo y los Montoneros han constituido uno de
los temas que mds se han destacado en las di-
versas interpretaciones sobre la problemética
de la politica insurreccional en la Argentina
de los afios 1960 y 1970.!

Sin embargo, por la misma naturaleza del
catolicismo —que al sostenerse en una forma
de organizacién religiosa como la Iglesia
tiende a superponerse con otras esferas de la
vida colectiva—? esto ha implicado miradas
superficiales y sumamente difusas, a la vez

* El presente articulo resume el argumento principal de
la Tesis de Maestria “Etica Catélica y accién politica:
Los Montoneros, 1966-1976”, defendida en 2002 en la
Maestria de Investigacion en Ciencias Sociales de la Fa-
cultad de Ciencias Sociales de la UBA, bajo la direccion
de Fortunato Mallimaci. De ahi que remitimos a su lec-
tura para las cuestiones tedricas, los fundamentos meto-
dolégicos de este articulo y la informacién empirica,
elementos que por razones de espacio preferimos omitir,
para dar un mayor lugar a la idea central del texto.
Asimismo, quiero agradecer a Carlos Altamirano
por su invitacién a participar del encuentro que motivé
este articulo y por sus sugerencias, que me han sido por
demads estimulantes.
! Sin agotar de ningtin modo las perspectivas, podemos
mencionar a Geze y Labrousse (1975); Waldmman
(1982); Moyano (1995 y 1998); Tortti (1999); Hilb y
Lutzky (1984); Sigal y Ver6n (1986); James (1990);
Ollier (1998 y 1986); Lenci (1998), o el clasico texto de
Gillespie (1982).
2 El concepto la Iglesia como una forma de organiza-
cién religiosa proviene de la obra de Ernest Troelsch.

que constituye un vacio en los estudios emi-
tidos desde el &mbito académico.’

Para evitar dichos errores, es necesario cir-
cunscribir los criterios de identidad sobre lo
que podemos considerar como “catolicismo”
y su relacion con la politica, y por otro lado
delimitar su anclaje histérico.

Este articulo se inscribe en dicha intencién
y por tanto persigue dos interrogantes. El pri-
mero es de indole histérica y puede resumirse
en la siguiente pregunta: ;qué afinidades elec-
tivas existieron entre la ética del catolicismo
liberacionista y la accién politica de los Mon-
toneros? El segundo, de indole conceptual,
puede remitirse a los siguientes términos:
(qué elementos nos puede brindar este estu-
dio de caso para comprender las relaciones
entre catolicismo y politica en la Argentina?

I. El catolicismo liberacionista
y la politica

De acuerdo con estos interrogantes, surge la
necesidad de delimitar la existencia de una
modalidad especifica dentro del campo reli-
gi0so. Y, ante esto, si bien hay razones para

3 Con referencia a este diagnéstico, puede consultarse el
sefialamiento realizado por Carlos Altamirano (1996).

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 241-258.



pensar que existieron distintos tipos de cato-
licismo que pudieron intervenir en la apari-
cién de Montoneros,* el que presenta una
mayor cercania temporal es una variante que
puede denominarse como catolicismo libera-
cionista.’

Esta vertiente fue, en primer lugar, un mo-
vimiento de ideas cuya expresion teoldgica
era la teologia de la liberacion.

La expresion mds elocuente de estas ideas
podra encontrarse en un fenémeno que desta-
ca la singularidad de los catdlicos liberacio-
nistas en la Argentina: el Movimiento de Sa-

4 Existen argumentos que sostienen que una de las in-
fluencias catélicas en los Montoneros estaba dada por
que algunos de sus fundadores militaron en Tacuara y de
ahf se puede transmitir por cardcter transitivo su cardc-
ter filofascista. De acuerdo con esto, vale la pena hacer
dos preguntas: ;qué vinculaciones hubo entre Montone-
ros y Tacuara?, ;estos vinculos pueden generalizarse pa-
ra tipificar la relacion entre catolicismo y politica en el
caso de los Montoneros?. Con respecto a la primera pre-
gunta podemos afirmar que, segin Gillespie, s6lo dos de
los fundadores de Montoneros —Fernando Abal Medina
y Gustavo Ramus— y dos posteriores dirigentes medios
—José Luis Nell y Rodolfo Galimberti— participaron de
Tacuara. Es posible que se hayan incorporado a Monto-
neros militantes con un pasado en Tacuara, pero este jui-
cio también es aplicable a las FAP y al ERP, sin que pue-
da decirse que estos grupos eran fascistas. Y en tanto no
puedan establecerse niimeros precisos, toda afirmacion
al respecto es precaria. Por ende, podemos concluir que
las relaciones entre uno y otro caso fueron limitadas y
mediadas. Ello nos conduce a considerar a Tacuara co-
mo un grupo mds dentro de las posibilidades que tenia
un militante de comenzar a acercarse al mundo de la
politica. Con respecto a la segunda pregunta, esta claro
que la identidad catélica de Tacuara se remitia unica-
mente a los simbolos y a la figura de su fundador, Alber-
to Ezcurra Medrano. De ahi que no existia una fuerte re-
lacion sostenida en el tiempo entre el catolicismo y este
grupo. Por lo cual, su incidencia en Montoneros era
practicamente minima. Como veremos a continuacion,
las caracteristicas de esta relacion serfan bastante mds
complejas y estarfan ligadas con otra forma de catolicis-
mo: el Catolicismo Post-Conciliar. Finalmente, vale la
pena afirmar al respecto que si tomamos trabajos perio-
disticos —Gonzalez Jansen (1986) y Gutman (2003)-,
puede verse que un rasgo ideoldgico que caracterizaba a
Tacuara era su extremada heterogeneidad: ella hace pre-
carias y relativas las afirmaciones al respecto.

3 Tal concepto ha sido desarrollado por Michael Lowy
(1998).

cerdotes para el Tercer Mundo (MSTM), una
organizacion de clérigos que, a diferencia de
lo que sucedia con otros pares comprometi-
dos con el Concilio, impregnarian a su elec-
cion un sesgo mas definido.

Ellos afirmaban en 1969 una proclama que
citamos dado su cardcter ilustrativo:

Reunidos en Cérdoba, 80 participantes del
movimiento “Sacerdotes para el Tercer
Mundo” convenimos en fijar nuestras coin-
cidencias bdsicas para la accién:

Una realidad innegable: La existencia
de paises (sobre todo en Asia, Africa y
América Latina), y de sectores dentro de
todos los paises, que padecen una situa-
cién de injusticia, oprimidos por un siste-
ma y victimas de las secuelas del hambre,
analfabetismo, inseguridad, marginacion,
etcétera. Realidad que se ha dado en lla-
mar del tercer mundo.

Pero esos mismos pueblos, en la hora
actual se movilizan para romper sus viejas
ataduras. Se gesta en ellos un innegable
proceso de liberacién que exige un cambio
rapido y radical de todas sus estructuras:
econdmicas, politicas, sociales y culturales.

También aqui en la Argentina, somos
testigos de esta realidad que, si bien puede
mostrar diversa intensidad segtn los pai-
ses, oprime por igual a todas las naciones
de Latinoamérica. El ideal de la “Patria
Grande” bajo el que nacieron a la libertad
ilumina también el proceso de su total li-
beracién (Documento del Episcopado Ar-
gentino, Paz, 3).

Una toma de posicién: Nosotros, hom-
bres cristianos y sacerdotes de Cristo que
vino a liberar a los pueblos de toda servi-
dumbre y encomendé a la Iglesia proseguir
su obra, en cumplimiento de la misién que
se nos ha dado nos sentimos solidarios de
ese tercer mundo y servidores de sus nece-
sidades.

Ello implica ineludiblemente nuestra
firme adhesion al proceso revolucionario,
de cambio radical y urgente de sus es-
tructuras 'y nuestro formal rechazo del

242



sistema capitalista vigente y todo tipo de
imperialismo economico, politico y cultu-
ral; para marchar en biisqueda de un so-
cialismo latinoamericano que promueva
el advenimiento del Hombre Nuevo; so-
cialismo que no implica forzosamente
programas de realizacion impuestos por
partidos socialistas de aqui u otras partes
del mundo pero que si incluye necesaria-
mente la socializacion de los medios de
produccion, del poder econémico y politi-
co y de la cultura®

Un compromiso: Convencidos de que
la liberacién la haran “los pueblos pobres
y los pobres de los pueblos” y de que el
contacto permanente con el pueblo mos-
trard los caminos a seguir, nos comprome-
temos a insertarnos cada vez mas lealmen-
te en el pueblo, en medio de los pobres,
asumiendo situaciones humanas que sefia-
len y verifiquen nuestro compromiso.’

Es importante sefalar que todo esto nos remi-
te a un tipo de catolicismo que, independien-
temente de sus rasgos de apertura, no deja de
ser antiliberal e integral ®

Por su parte, el catolicismo liberacionista
argentino, ademds de ser un movimiento teo-
l6gico-politico que se expresaba como una
corriente de opinién, también implico a gru-
pos y organizaciones.

Muchas de éstas estaban ligadas al dispo-
sitivo institucional de la Iglesia Catdlica que
habia surgido en la década de 1920, se habia
consolidado en las décadas de 1930 y 1940 y
que se estaba renovando desde mediados de
los anos 1950. Eran, fundamentalmente, las
ramas especializadas de la Accion Catdlica
Argentina y su disposicién estaba vinculada
con la idea de dmbitos de accion pastoral cru-

6 Las cursivas son mias.

7 Movimiento de Sacerdotes para el Tercer Mundo Coin-
cidencias bdsicas, 1 y 2 de mayo de 1969, en Domingo
Bresci (1994).

8 Entendemos este concepto histérico de la manera en
que lo hace Mallimaci (1992).

zada con una base territorial: los mundos del
trabajo (Juventud Obrera Catdlica y el Movi-
miento Obrero de Accidén Catdlica); de la
cultura y de la educacién (Juventud de Estu-
diantes Catdlicos y Juventud Universitaria
Catdlica) y el agrario (Juventud Agraria Caté-
lica y el Movimiento Rural de Accién Catdli-
ca). Todas ellas funcionaban con sacerdotes
propuestos por las didcesis como asesores en
un nivel local, regional y nacional. También en
este espectro encontramos otro tipo de organi-
zaciones, cuya relacién con la Iglesia consistia
en que estaban constituidas por curas, pero
que carecian de la estructura de control dioce-
sana: el citado MSTM,’ los “Curas Obreros”!0
y otras redes informales que tenfan como epi-
centro a la figura de un religioso que por si
mismo lograba nuclear gente.

Asimismo, podemos ver que en estas ins-
tancias interactuaban personas provenientes
de experiencias seculares en la politica, en el
movimiento obrero y en el mundo de la cultu-
ra. Por ende, se constituian redes que implica-
ban espacios de sociabilidad que también eran
espacios de trdnsito “hacia” o “de vuelta” de
la politica partidaria. Ellas se cristalizaban
fundamentalmente en encuentros nacionales
periddicos que posibilitaban una interaccién
cara a cara entre sacerdotes y militantes.

° El MTSM agrup6 a alrededor de 500 sacerdotes, lo cual
era en proporciones aproximadamente el 9% del clero.
Al menos un tercio de ellos se habia formado durante el
Concilio, cifra coincidente con la cantidad de sacerdo-
tes que se alejo del estado clerical. CF. Martin (1991:
pp. 265-266).

10 Los Curas obreros surgen como movimiento en
Francia en las décadas de 1940 y 1950. Muchos de
ellos pertenecian a la orden de los dominicos y sufrie-
ron duras condenas del Vaticano entre 1952 y 1954. Sin
embargo, mds alld de las reticencias papales, fueron
expandiéndose por todo el mundo. En nuestro pafs, el
primer obispo que aceptd curas obreros en su didcesis
fue monsefior Podestd, de Avellaneda. Una serie de sa-
cerdotes franceses que estaban vinculados con la “Mi-
sién de Francia” —la cual los nucleaba— arribaron al
pais a fin de reunirse con sus pares argentinos y trans-
mitirles su experiencia.

243



El rasgo mds destacado de estas redes so-
ciales era la espontaneidad y la dispersién, lo
cual conducia a que se constituyeran y se di-
solvieran grupos en forma muy veloz. Esto,
lejos de mostrar una tendencia contraria a la
construccién de instancias sociales nuevas,
nos habla m4s bien de una bisqueda por par-
te de los participes de algo que permitiera sa-
tisfacer sus necesidades de cambio. Dicho en
otros términos, era una expresion de “efer-
vescencia social”.

Finalmente, tenemos que el catolicismo li-
beracionista argentino también constituia una
experiencia de vida en la cual los distintos re-
corridos individuales segufan una serie de al-
ternativas o de frayectorias tipicas que tam-
bién daban cuenta de distintas formas de
construccién de sentido.

En primer lugar, implicaban un ingreso
por invitacion: un sacerdote que cumplia el
rol de asesor espiritual del curso o del cole-
gio, o de la parroquia, proponia a los estu-
diantes destacados en sus calificaciones, en
su participacion en las actividades escolares
0 en sus tareas parroquiales y en su carisma
con respecto a sus pares, un retiro espiritual
donde se discutian problemas éticos y mora-
les relacionados con la fe y el compromiso
cristiano. Por ende, el ingreso a la militancia
catdlica no era un proceso unilateral y volun-
tario. Implicaba criterios de “seleccién”. Co-
mo nos relata un ex militante de la JEC:

X:!11[...]Y, los retiros eran un cura dando
charlas. Y vos ibas a tu habitacién a medi-
tar, volvias a la charla, volvias a meditar,
era asi mucha charla y meditacién. Charla
y meditacién individual. Y después habia
algunos momentos donde se hacia una
reunién entre todos... nunca superaban los

1 Como es de uso comuin, se utilizan iniciales falsas pa-
ra preservar la identidad de los entrevistados. Las entre-
vistas que se citan en este trabajo pueden consultarse en
Donatello (2002a).

20, 25 los que ibamos. Suponete, de la di-
vision no iban todos. Y se compartia la vi-
vencia. Yo de estos retiros tengo recuerdos
de curas interesantes... siempre decian co-
sas... ahi fue cuando empiezo a tener los
recuerdos de cosas interesantes que empe-
zaban a pasar: una busqueda sobre lo que
es Dios, una propuesta para que cada uno
fuera haciendo su busqueda personal de la
vivencia religiosa.

Luego, esos jovenes eran nuevamente invita-
dos a pasar a formar parte de la JEC del cole-
gio o de la parroquia, dirigiendo y predican-
do con el ejemplo a los mas chicos, a los
cuales acompaiiaban a nuevos retiros espiri-
tuales donde se trataban los mismos temas.
Para los ultimos afios del colegio secundario
iban otros sacerdotes de una trayectoria pu-
blica mas destacada, a hacerles un llamado a
comprometerse como cristianos en la reali-
dad social. Ello se coronaba con campamen-
tos de fin de curso —en grupos mixtos con jo-
venes varones y mujeres de distintos colegios
y parroquias— a regiones postergadas del
pais, donde realizaban las tareas descriptas
anteriormente. Es decir, implicaba una nueva
seleccion y, por ende, una nueva manera de
ser “elegido”, tal como nos relata otro ex mi-
litante de la JEC:

Era en el tiempo en que nos correspondia
el viaje de fin de afio, que ya en esa época
se hacfan. Con la divisién habfamos re-
suelto irnos a Mendoza, de joda. Y cuando
media la invitacién de estos curas, noso-
tros decidimos no ir, tenfamos que ir a
Santiago del Estero, a conocer el mundo
de los hacheros. Lo planteamos en la divi-
sioén, tenemos una fuerte discusion, justa-
mente nosotros dos habiamos sido unos de
los mayores protagonistas en los festivales
y en las fiestas que haciamos para conse-
guir los fondos para ese viaje. Y, a pesar
de eso, planteamos con cierta autoridad
sobre la division, cancelar el viaje a Men-
doza e irnos todos a Santiago del Estero. Y

244



si no, si no era posible, nosotros dos nos
ibamos a Santiago del Estero. A un lugar
que se llamaba Campo Gallo, que ni sa-
biamos donde estaba.

Y bueno, hacia septiembre, o para fin
de afio, nosotros dos nos fuimos a Santia-
go del Estero. Solos, con apenas 18, yo ni
los tenfa cumplidos. Allf estaban estos dos
curas, efectivamente, en la iglesia de ese
pueblito, que era un pueblito de mala
muerte. De hacheros. Y ahi nos pasamos,
no sé, veinte dias o quince dias. Y volve-
mos a Buenos Aires, con la idea de regre-
sar en el verano, e ir a hacer una campaiia
de fumigacién contra la vinchuca. E ir a
fumigar todos los ranchos de ese lugar.
Conocimos mucho la realidad de la pobre-
za extrema de la Argentina.

Este contacto con la pobreza, por su parte,
dejaba profundas huellas en la percepcion de
la situacion social por parte de los militantes,
los cuales veian una distancia entre la refle-
Xidn teoldgica y la experiencia vital.

El recorrido anteriormente descripto con-
tinuaba con el fin de los estudios secundarios
y el ingreso a las redes de sacerdotes y mili-
tantes anteriormente mencionadas. Aqui se
producia una linea de rupturas y continuida-
des con la realidad anterior, que definifan un
tipo de militancia “social”, en el sentido de
que no tenfa una intencién explicitamente
“politica”, pero que implicaba la realizacion
de actividades publicas de compromiso ha-
cia “los pobres”. Aqui se presentaban una se-
rie de situaciones que iban desde el abando-
no de la militancia catdlica para seguir en
otros espacios, hasta su prosecucion en ins-
tancias nuevas.

En todas ellas, puede destacarse que el pe-
ronismo aparece como un espacio inexora-
ble. Ahora bien, en el momento de militancia
social, el contacto con la pobreza, la margi-
nalidad y la exclusién era alternado con acti-
vidades publicas relacionadas con problemas
estudiantiles —reformas curriculares, planteos

conceptuales y demandas de participacién
politica dentro y fuera de la Universidad de
acuerdo con la dindmica de la politica nacio-
nal-. Y con el establecimiento de relaciones
con agrupaciones politicas y sindicales. Es
interesante ver aqui la figura del cura como
aglutinador de las distintas expresiones y
grupos existentes en la red, como “portero”
de una realidad dura que dejaba de ser ajena
y debia ser transformada y como limite fren-
te a las posturas de cambio. Todo ello a par-
tir de la accién como clave y, de ahi, la bus-
queda de la “salvacién colectiva”.

La secuencia que seguian los militantes
que querian proseguir con su accion fuera del
campo religioso suponia entonces elegir en-
tre un abanico de alternativas politico-reli-
giosas que iban desde la participacién en 4m-
bitos sindicales, en el mundo de la cultura, en
alguna agrupacién peronista, hasta la incur-
sion en la politica insurreccional que surgia
en la Argentina de esos afos.

Es en este sentido que en los Montoneros
se cristalizan gran parte de los vinculos del
catolicismo liberacionista con la politica in-
surreccional. No tanto por la comunién de
ideas o por los paralelismos organizativos
que podian existir entre ambos términos, fac-
tores ligados con las coyunturas politicas. Si-
no, mas bien, por las redes sociales que crea-
ban en una interaccién dindmica sacerdotes,
activistas catolicos y militantes politicos vy,
fundamentalmente, por el tipo de subjetivi-
dad que se creaba dentro de esta organizacion
politico-militar, de la cual gran parte de sus
fundadores y de sus primeros miembros ha-
bian pertenecido a los dmbitos pastorales
mencionados.

I1. El catolicismo liberacionista
y los Montoneros

Es importante hacer algunos comentarios an-
tes de proseguir con respecto al lugar que

245



ocupaba el peronismo en la sociedad argenti-
na, y a sus afinidades previas con el catolicis-
mo. Ello nos permitird entender luego la “na-
turalidad” del pasaje a la politica dentro del
peronismo de muchos militantes catdlicos.

En este sentido es fundamental dejar de la-
do las percepciones coyunturales. Mds alld
del conflicto entre Perén y la Iglesia catdlica
en su segundo gobierno, hay que tener en
cuenta una serie de aspectos que en parte ya
estdn configurando las condiciones simbdli-
cas para estos nuevos vinculos. Corriendo el
riesgo de ser redundantes, debemos mencio-
nar que la estrategia de concentracién de
fuerzas que desarroll6 el catolicismo argenti-
no en la década de 1930 condujo a la cons-
truccion de un mito —“el de la Argentina Ca-
télica”—. Y que uno de los pilares en los
cuales el peronismo intentd basar su legitimi-
dad paso por la resignificacion en sus propios
términos de sus contenidos. No sélo las invo-
caciones de Perén a la Doctrina Social de la
Iglesia, sino también la liturgia civica del pe-
ronismo se sostenian en la apropiacion de esa
construccién mitica. Elementos que explican
el choque,!? no sélo por el cardcter “regalis-
ta” del gobierno justicialista, sino también
por la colisién en un mismo espacio cultural.
Por ende, la identificacion entre Nacion y
Pueblo —formulada por los intelectuales del
grupo FORJA y oficializada por el peronismo—
se complementaba con la unidad entre pueblo
y catolicismo.

El peronismo intentaba integrar todos esos
elementos en su simbologia y en su liturgia,'
en una férmula donde el mismo se encarama-
ba como la realizacién de la Nacion, el pue-
blo y el catolicismo. Asimismo, ella encajaba
con el rechazo tanto de las culturas politicas
del liberalismo como del socialismo, con lo
cual se profundizaban las coincidencias con

12 En el trabajo de Di Stefano y Zanatta (1997) se desa-
rrolla este conflicto en toda su complejidad.
13 Véase al respecto el trabajo de Plotkin (1994).

el catolicismo integral de los afios 1930. De
ahi el hecho de que los participes del ala libe-
racionista encontraran plausible un pasaje a
la politica dentro de aquel movimiento que
resumia bastante bien y sin grandes rupturas
una visién del mundo y un universo de signi-
ficados que no era para nada ajeno a sus pau-
tas de socializacion. Independientemente de
que sus padres hubieran sido —en algunos ca-
sos— circunstancialmente antiperonistas, co-
mo sefiala Richard Gillespie.

Por ende, este camino no implicaba grandes
rupturas. Si la opcién por los pobres suponia
considerar al “pueblo” como sujeto histérico,
y si éste era peronista, el “hacerse peronista”
significaba compenetrarse con el sentido de la
Historia. Y si ademds “ser peronista” se inte-
graba en un cédigo estipulado, en el cual una
forma de catolicismo ya tenfa un rol constitu-
tivo, la eleccion por el peronismo se convertia
en algo que suponia una “actitud natural”.
Como nos dice un protagonista que en ese
momento empezaba a desarrollar sus activi-
dades como militante:

GT: Y bueno, cuando empezamos a hablar
de la trascendencia, y a laburar en las vi-
llas, y empezamos a discutir, sin darnos
cuenta, es decir empezamos a discutir po-
litica, en las villas: la gente en las villas
era peronista. ; Por qué razén esta gente es
peronista? Y ahi viene todo. Y ahi es don-
de uno empez6 a entender.

Asi, podemos retomar la cuestiéon de por qué
muchos militantes catélicos se integraron a la
accion politica insurreccional a través de
Montoneros. Si retomamos el esquema pro-
puesto, tenemos que acudir primero al campo
de las ideas. Las mismas pueden rastrearse
en las diversas proclamas y documentos emi-
tidos publicamente por la Organizacion. Y,
desde el dngulo de las ideas, una constante en
la historia de los Montoneros es su carencia
de una ideologia y un programa claramente
definidos. Mds bien los aspectos propositivos

246



de su enunciacién variaban segtin quien fue-
ra su contendiente politico principal. La dic-
tadura de la Revolucién Argentina entre 1970
y 1973, Per6n entre 1973 y 1974, el gobierno
de Isabel Martinez de Perén entre 1974 y
1976 y, posteriormente, el tltimo gobierno de
facto. Si bien en los primeros textos existe
una remision al catolicismo como fuente de
inspiracion, lo cual funcionaba para hacer
una apologia de sus propios actos, y si, ade-
mds, pueden observarse elementos de la es-
catologia cristiana para justificar ante los
propios pares el sentido de su muerte, este as-
pecto desaparece progresivamente, a la vez
que los ejes ideoldgicos pasaban por otra par-
te. En ese sentido los elementos permanentes
del discurso Montonero eran dos:!* a) el lla-
mado a conformar un ejército popular y b) la
necesidad de una guerra integral, para cam-
biar la sociedad. Y de ahi que acontecimien-
tos como la persecucién por parte de fuerzas
que antecedieron al terrorismo de Estado co-
mo la Triple A, o el golpe de Estado de 1976,
fueran recibidos como factores que reforza-
ban muchas de sus ideas fuerza. Asimismo, la
dicotomia entre peronismo y antiperonismo,
al ser fundamentalmente politica, era un ele-
mento en disponibilidad que les ahorraba la
necesidad de definirse y buscar apoyos socia-
les basados en la identidad de clase.

Asi, se puede ver que si comparamos es-
tas claves ideoldgicas con las del catolicismo
liberacionista —mads alla del antiliberalismo,
de cierto espiritu integralista y de la utiliza-

14 Los documentos en los cuales se basa esta sintesis
pueden hallarse en Baschetti (1995) y (1996: ts. 1y 1I).
Dentro de ellos son particularmente ilustrativos los si-
guientes: “Hablan los Montoneros”, noviembre-di-
ciembre de 1970,“Montoneros a Peron”, 9 de febrero
de 1971, “Linea politico-militar”, s/f, “Boletin Interno
N° 17, primera quincena de mayo de 1973, “Reencau-
zar el Movimiento Peronista como eje de la liberacion.
Reconstruir el Frente bajo la hegemonia de los traba-
Jjadores. Recuperar el gobierno para el pueblo y el ge-
neral Peron”, abril de 1974,y “Discurso de Firmenich
en Cérdoba”, 8 de agosto de 1974.

cion de la escatologia catdlica en general—,
no encontramos grandes semejanzas. Mas
bien hay que buscar las razones de este tipo
de discurso en otra parte: ;qué factor moti-
vaba estas ideas?

En relacién con la estructura organizacio-
nal, podemos ver que entre 1970 y 1973 —an-
tes de su fusién con las FAR y con Descami-
sados—, los Montoneros se agrupaban por
comandos. Su funcionamiento era clandestino
y compartimentado. Estas instancias eran las
encargadas de los operativos militares, y sus
nombres respondian a figuras representativas
del nacionalismo. Con una base local, tenian
cierto grado de autonomia para actuar en su
region, y se interconectaban a través de una
Jefatura Nacional que coordinaba las acciones
en las distintas provincias. Hay que tener en
cuenta asimismo que ser miembro de la orga-
nizacion implicaba en ese entonces el hecho
de que cada miembro debia ser convocado
por alguna célula, no podia ingresar de otra
manera, independientemente de la voluntad
de participar o de las adhesiones y simpatias.

En este marco, el proceso de toma de deci-
siones y los mecanismos de promocién obe-
decfa a un simple criterio de antigiiedad. Los
primeros eran los que mandaban, y los que
sobrevivian a la represion estatal iban ocu-
pando el lugar de los caidos. Sin embargo,
mds alld de esta simplicidad, habria dos ras-
gos que, junto con la forma de ingreso, tam-
bién se reproducirian durante gran parte de la
existencia de la organizacién. El primero era
que las grandes lineas ideoldgicas y progra-
maticas se elaboraban de acuerdo con la idea
de centralismo democrdtico. La Conduccién
Nacional bajaba propuestas que luego se dis-
cutfan en el dmbito de las células. Luego, los
responsables armaban informes con respecto
a estos debates, y finalmente, la Jefatura or-
ganizaba sus politicas de acuerdo con esto.
En segundo lugar, los operativos se gestaban
y planificaban en los dmbitos de conduccion,
luego se determinaba qué células debian par-

247



ticipar y finalmente se discutia en cada dmbi-
to su correccién o incorreccion.

Entre 1971 y 1972 se definiria una nueva
estructura que se mantendria y se complejiza-
ria en la fusién con las otras organizaciones
politico-militares con algunas modificaciones
hasta 1977. Esta tendrfa un caracter federal, y
apuntaba —consecuentemente con la propuesta
de crear un poder popular auténomo desde el
ambito geogréfico local- desde el barrio hasta
el plano nacional. Para ello se proponian su-
perponerse a las distintas formas de organiza-
cion politica ya existentes. A este criterio terri-
torial se sumaban otros dos: el asentamiento
en las estructuras de produccidn y en la politi-
ca estudiantil. Por ende, la organizacién se
sostenia sobre un Frente Politico Territorial,
que apuntaba a ocupar los espacios politicos
del peronismo y de otros partidos politicos. Y
a él estaban subordinados un Frente Sindical y
Campesino, que apuntaba a establecerse en
sindicatos y organizaciones agrarias, y un
Frente Estudiantil, que se orientaba a las uni-
versidades y los colegios secundarios. Asi, te-
nemos distintos niveles de encuadre —es decir
de militancia clandestina—, que iban desde los
oficiales hasta los aspirantes.

Y, finalmente, un frente de masas, cuyos
integrantes podian o no pertenecer a la orga-
nizacién. Estaba constituido por distintos
grupos politicos que se habian creado antes y
que simpatizaban con los Montoneros, y que
en funcién de la campafia electoral de 1973
fueron uniéndose a lo que se denominé la
Tendencia Revolucionaria Peronista. Estas
agrupaciones, en un principio auténomas,
fueron subordindndose progresivamente a la
politica de los Montoneros, hasta que a co-
mienzos del gobierno de Cdmpora pasaron a
ser sus “frentes de masas”. Ellas eran: la Ju-
ventud Peronista (JP), la Juventud de Trabaja-
dores Peronistas (JTP), la Agrupacién Evita
(AE), el Movimiento Villero Peronista (MVP),
la Juventud Universitaria Peronista (JUP), la
Unién de Estudiantes Secundarios (UES) y el

Movimiento de Inquilinos Peronistas (MIP).
Los mecanismos de promocion dentro de es-
tas agrupaciones se regian o bien por la elec-
cién directa, en asambleas, o bien bajo la pro-
puesta de los Montoneros. Y, mds alld de
cierto margen de autonomia, ya sefialado, las
decisiones que se tomaban eran previamente
consultadas y consensuadas —segiin su im-
portancia— con los distintos niveles de con-
duccién de la organizacion.

De acuerdo con esta descripcién podemos
ver una complejidad organizativa pensada
para una fuerza politica de masas, pero que
no siempre contd con el nimero suficiente de
integrantes como para llenar todos sus espa-
cios. Recién entre principios de 1973 y du-
rante todo el gobierno de Campora se produ-
cirfa una participacién masiva importante
—en los hechos, de grandes proporciones— en
las agrupaciones de masas y de ahi una gran
afluencia de militantes a la Organizacion. Pe-
ro no hay que perder de vista una cuestion de
importancia. Esta complejidad organizativa
que desembocd en el tan mentado y criticado
burocratismo de Montoneros no era un capri-
cho del azar. Tampoco el fruto de una menta-
lidad obtusa de los dirigentes. Era la conse-
cuencia de un diagndstico —la politica como
una guerra total y la necesidad de construir
un frente popular para tomar el poder— que
llevado a sus ultimas consecuencias requeria
de una cobertura integral de los espacios po-
liticos de la sociedad argentina. Y, por su
parte, esta estructura organizativa cimenta-
ba el diagnostico. Gillespie filia este hecho
en la excesiva influencia intelectual de Clau-
zewitz sobre los Montoneros. Podemos dis-
crepar con este diagndstico —siguiendo los
testimonios de ex militantes, sus lecturas
eran bastante mds variadas— sefialando que
obedecia mds a una necesidad politica. Y la
influencia de las ideas en esta percepcién de
la situacién puede verse desde distintos tron-
cos ideoldgicos. Ademads, Perén también era
un asiduo lector de Clauzewitz y su diagnés-

248



tico y perspectivas eran —como mostré la rea-
lidad posterior— bastante distintos.

(Era este tipo de estructura influencia del
catolicismo liberacionista? Si tenemos en
cuenta la base organizacional de ambos fen6-
menos, podemos ver la existencia de algtn ti-
po de simetria. Ello en virtud de la preponde-
rancia de la organizacién territorial cruzada
con criterios profesionales, la integracion de
los niveles local y nacional, su estructura fede-
ral y la existencia de un eje con agrupaciones
satélites en una disposicién centro-periferia.

Ahora bien, en esto los Montoneros se ase-
mejaban bastante —mds alld de la dimensién
cuantitativa— al ERP. Por ende, no podemos
determinar que esta disposicién simétrica
provenga de las influencias del catolicismo,
sino de las necesidades propias de una orga-
nizacién revolucionaria en nuestro pais. Las
diferencias de ambas con las FAP-PB —que se
agrupaban en forma mds atomizada— pueden
deberse a que en este periodo ellas habian op-
tado por una estrategia distinta, que implica-
ba dejar de lado tanto la lucha armada como
el apoyo a la salida electoral.

Asimismo, si consideramos los mecanis-
mos de determinacién de liderazgos, ascen-
sos y toma de decisiones, podemos ver que,
salvo en el aspecto del ingreso —por invita-
cién— existen grandes diferencias. En el caso
de Montoneros, los liderazgos eran determi-
nados por la Conduccién Nacional. En este
sentido, la I6gica del centralismo democrati-
co se diferenciaba bastante de los mecanis-
mos de asambleas, que tenfan mayor prepon-
derancia en el catolicismo liberacionista (mds
alla de que la jerarquia eclesidstica ejerciera
algtn tipo de control a través de los sacerdo-
tes que oficiaban de asesores). Ademds, si
bien los Montoneros carecian de una estruc-
tura colegiada, su estructura clandestina pue-
de verse como una analogfa. Sin embargo, las
similitudes en este punto con el ERP invalidan
la posibilidad de considerar esto como una
influencia catélica.

Entonces, si en esta cuestiéon no podemos
ver relaciones con el catolicismo liberacionis-
ta, es importante centrarse en dos aspectos.
En primer lugar, que al igual que en aquél, en
Montoneros se ingresaba por invitacion. Es
decir, para aquellos catdlicos que integraron
la organizacién, que como veremos eran la
mayoria en los inicios, implicaba una segun-
da forma de ser elegidos. En segundo lugar, si
bien este tipo de organizacion obedece més a
las necesidades de la politica insurreccional
que a motivaciones ideoldgicas, queda abier-
ta una pregunta: ;qué explicaba esta eleccion
por la politica insurreccional? ;Por qué la
gente que participé de la experiencia de los
Montoneros opté por ese camino?

Nuestra tesis es que las respuestas pueden
encontrarse en la constitucion politica de
Montoneros como grupo. Y es precisamente
aqui donde el catolicismo liberacionista jugd
un rol preponderante.

Tres reuniones posibilitaron la decisién
concreta de fundar Montoneros: una, en Rio
Cevallos, Cérdoba, convocada por estudian-
tes integralistas de dicha provincia, en 1967;
otra, en Quilmes, Provincia de Buenos Aires,
en el afo 1968, convocada por “Cristianismo
y Revolucién”, y un encuentro final en febre-
ro de 1970 en Cérdoba, donde se consensud
el nombre. Sin embargo, no todos los partici-
pantes de estos encuentros fueron luego
miembros de la organizacién. Mds bien, en
estas reuniones se ultimaron detalles. Por en-
de, la l6gica sobre la cual se constituyen los
Montoneros debe enmarcarse en un marco
mds amplio, y es aqui donde el rol del catoli-
cismo liberacionista es fundamental.

Tal vez la mds conocida y nombrada de las
relaciones entre catolicismo y militancia in-
surreccional es la que se cristalizaba en el es-
pacio gestado en Buenos Aires.!> El centro de

15 Un tratamiento detallado sobre este tipo de redes pue-
de encontrarse en Donatello (2003).

249



reunién de futuros militantes y curas tercer-
mundistas eran las misas universitarias cele-
bradas por el padre Carlos Mugica, y a las
cuales concurria parte del nicleo fundacional
de Montoneros: Mario Firmenich, Carlos Ra-
mus y Fernando Abal Medina. Estos ya cono-
cfan a Mugica desde su militancia en la JEC,
donde el sacerdote se desempefié como ase-
sor nacional. Estas celebraciones también se
complementaban con las llevadas a cabo por
otros sacerdotes en la capilla del Institituo
Raffo. Asimismo, una actividad intimamente
ligada con ellas eran los cursos dictados prin-
cipalmente por Miguel Mascialino en el Cen-
tro Teillard de Chardin. A éstos concurria
otro de los miembros del nicleo fundacional
de los Montoneros en Buenos Aires: Carlos
Sabino Navarro. El dinamizador de las rela-
ciones era el padre Mugica. A partir de €l se
abria un abanico de contactos “cara a cara”
con otras redes, instituciones y grupos: el
Sindicalismo Combativo de la CGT de los Ar-
gentinos, intelectuales de la izquierda de la
Democracia Cristiana como Gonzalo Carde-
nas y Gustavo Roca, la Villa de Retiro, don-
de Mugica se hallaba en contacto con el je-
suita “Pichi” Meisegeir, el cual deriva en el
Barrio Saldias de la misma zona, y agrupa-
ciones de la Izquierda Peronista y de la Iz-
quierda Catolica. Aqui es interesante sefialar
el vinculo que se establece entre Mugica, los
primeros Montoneros de Buenos Aires y Juan
Garcia Elorrio. El dltimo va a servir como
nexo entre John William Cooke y el nicleo
fundacional de Montoneros de Cérdoba. Jun-
to con éstos, la influencia de Garcia Elorrio
permitio establecer contactos entre el Centro
de Estudiantes de la Universidad del Salva-
dor —dirigido por Julio Barbaro y Carlos Ho-
bert (que tendrd una destacada participacion
posterior en la Organizacién)— y la gente que
constituirfa al protomontonero Comando Ca-
milo Torres, dirigido por Garcia Elorrio y su
mujer, Cassiana Ahumada.

Por su parte, en Santa Fe tenemos otra red

que aparece en torno al espacio creado por un
miembro de la jerarquia eclesidstica: monse-
flor Zaspe. Vinculado en su labor a principios
de la década de 1960 como cura parroco de la
Iglesia “Santa Rosa de Lima” (en el Barrio de
San Cristébal de la Ciudad de Buenos Aires)
al ala “izquierda de la Democracia Cristiana”
—los cuales constituirian el grupo “Descami-
sados”, que se integrarian a los Montoneros
entre 1972 y 1973— monsefior Zaspe poste-
riormente se relacionard con militantes catd-
licos de Santa Fe, donde muchos de ellos
también habian pertenecido a la Democracia
Cristiana. Asimismo, habia sido asesor nacio-
nal de la JEC entre 1959 y 1961. Otro de los
religiosos que integraban esta red era el pa-
dre Paoli, que fue precursor de la Juventud
Demdcrata Cristiana en esa provincia —la De-
mocracia Cristiana Universitaria de Santa
Fe—, organizador de una cooperativa de ha-
cheros —"Fortin Olmos”— en el Norte de San-
ta Fe, donde trabd vinculos con un abogado
que era asesor de este tipo de emprendimien-
tos: Roberto Cirilo Perdia. Este a su vez tenfa
contactos con grupos que realizaban labores
similares en el Norte de esta provincia y en
Salta. Con ellos participaria de las reuniones
fundacionales de Montoneros, integrandose
en 1970 a la organizacién como jefe de la Re-
gional Salta, para luego ser miembro de la
Conduccion Nacional. Asimismo, Perdia es-
taba relacionado con el grupo de “Cristianis-
mo y Revolucién” de Buenos Aires y con el
padre Mugica, dado que trabaron conoci-
miento en un campamento universitario que
se realizé en la zona en 1966. Paoli va a par-
ticipar de los conflictos durante todo 1968 en
la Universidad Catdlica de Santa Fe por el
aumento de los aranceles universitarios y
posteriormente aparece relacionado con los
militantes del bloque santafesino de la JP.
En esta red va a haber una fuerte participa-
cion de distintas organizaciones estudiantiles
catdlicas: el movimiento integralista, la JuC,
y el Ateneo Universitario —al que pertenecian

250



Radl Clemente Yager, Roberto Pirles y Fede-
rico Ernst, fundadores de Montoneros en
Santa Fe—. Asimismo, una serie de conflictos
estudiantiles previos al Cordobazo van a ge-
nerar una dindmica de accién que reforzard
los vinculos entre las partes. Entre otros po-
demos nombrar: las reformas —durante el afio
1968— en la Universidad Catdlica de Santa Fe
a partir de las reacciones que produjo el au-
mento de los aranceles, la ola de protestas en
relacién con la muerte de Santiago Pampillén
—donde se destacé la participacion del presbi-
tero Ernesto Leyendeker— y el conflicto entre
octubre de 1968 y noviembre de 1969 entre
monsefor Bolatti —arzobispo de Rosario— y
30 sacerdotes de la didcesis por la reticencia
por parte del primero a aplicar los lineamien-
tos del Concilio Vaticano II.

Los miembros del grupo del Ateneo Uni-
versitario conocian a los fundadores de Mon-
toneros en Cérdoba a partir de dos contactos:
un congreso nacional de la JEC (donde se co-
nocieron Maza y Ernst) y la reunién de Rio
Cevallos en 1967, que posibilitard que este
grupo participe en los encuentros posteriores.
De ellos surgird la decisién en 1969 de for-
mar la Organizacién Movimiento popular de
Liberacion,'® con el que se vincularon a las
FAP —uno de cuyos miembros, Carlos Bene-
gas, les brindarfa instrucciéon militar—, pero,
dada la decision de éstas de interrumpir la lu-
cha armada, terminaron integrdndose a la
fundacién de Montoneros.

En Cordoba, se puede destacar entre otras
la red constituida bdsicamente por el Integra-
lismo y distintos grupos social-cristianos.
Entre sus componentes mds destacados se
puede nombrar a la Agrupacién de Estudios
Sociales de la Universidad Catdlica de Cor-
doba y a las agrupaciones Integralistas de la
Universidad Nacional de Cérdoba. Entre los
sacerdotes que intervinieron en su composi-

16 Cf. Chaves y Lewinger (1998: p. 130).

cion vale la pena citar a los padres Gaido, de
Laferrara y al padre Millan Viscovich, direc-
tor de la Facultad de Ciencias Econémicas de
la Universidad Catdlica de Cérdoba. Se des-
taca la participacion activa de los curas pa-
rrocos en las reivindicaciones y las acciones
del Integralismo cordobés a partir de la huel-
ga de hambre, llevada a cabo en la Parroquia
Cristo Obrero (septiembre-octubre de 1966)
contra la intervencién en las universidades
llevada a cabo por el gobierno de Ongania.
La misma concluird en una marcha de los es-
tudiantes integralistas —originariamente 37—
hacia la Capital Federal, denominada la
“Marcha de la Juventud Comprometida”, di-
rigida por el estudiante Carlos Azocar. A ella
se incorporardn distintos grupos estudiantiles
de otras provincias y suscitard la adhesion
—que posibilitarfa la posterior relacién—, con
los sectores mds radicalizados del sindicalis-
mo y del peronismo. En esta red participaran
los miembros del niicleo fundador de Monto-
neros de Cérdoba: Emilio Maza, Carlos Ca-
puano Martinez, Luis Lozada, Mariano Puja-
das, Ignacio Vélez y Fernando Vaca Narvaja,
entre otros. Es interesante sefalar aqui las re-
laciones existentes entre ellos y el ex sacer-
dote Elbio Alberione, que también participa-
ria en la gestacion de una organizacion
politico-militar, “Lealtad y Lucha”, que se
integraria luego en el momento fundacional
de Montoneros junto a los otros grupos. Este
ex sacerdote, por su parte, estaba en contacto
con monsefior Angelelli y con Carlos Sabino
Navarro.

Experiencias andlogas pueden encontrarse
en Corrientes, Mendoza o Tucuman. Es im-
portante destacar que la densidad de estos
vinculos nos muestra una serie de ejemplos
que, mas alld de los casos anecdéticos, ha-
blan de una légica de iniciacion en la politi-
ca y de reproduccion de esta forma de ingre-
so por seleccion. Para ello, podemos pasar a
ver las experiencias tipicas del mundo de la
militancia.

251



Vale la pena aclarar que la militancia catd-
lica no fue la unica fuente de reclutamiento
de los Montoneros, pese a lo cual, durante la
primera etapa de la Organizacion, fue la mds
importante. De hecho, la identidad que pri-
mordialmente le adjudicaron las distintas or-
ganizaciones politico-militares fue ésa. Asi-
mismo, en funcion de las caracteristicas de
las redes expuestas anteriormente, puede ver-
se con claridad que los militantes podian pro-
venir o bien del ambito universitario, o bien
de la militancia social en villas miseria. Y,
dentro de ambos, en los casos de personas
que optaron por la lucha insurreccional, la
pertenencia a la militancia catélica hacia mds
atractiva y natural la opcién por Montoneros
que por otras organizaciones armadas. Como
nos relata un entrevistado, por ese entonces
estudiante de un colegio catdlico y posterior
militante de Montoneros:

Az: Esto fue de 3° a 5° afio. Como estdba-
mos en Monserrat tenfamos un contacto
muy cercano con... bueno, por ejemplo,
Fernando Abal Medina. Era el tipo de la
Parroquia de Monserrat que habia sido de
la Accion Catdlica, entonces tenfamos co-
mo informacién. Las madres de mis com-
pafieros conocian a la mamé de Fernando.
Todo el mundo hablaba. Fernando Abal
Medina no era un tipo distinto a nosotros
aunque fuera mayor. Era un poco mayor
que nosotros, por supuesto. Monserrat,
que estaba a diez cuadras del colegio. Y
donde pasabamos todo el dia. Entonces te-
niamos mucha informacién, seguiamos el
tema de Aramburu con mucha atencién. Y
viviéndolo, digamos cuando matan a Fer-
nando era como la muerte de un amigo al
que no conociamos. Pero que sabiamos
quién era. Entonces todo eso creo que son
elementos que llevaron el agua para ese
molino. Para el molino de comprometerse
politicamente con la historia.

Las formas de ingreso a Montoneros no im-
plicaban la realizacién de un camino claro y

definido en términos burocraticos. Y si bien
luego de la victoria electoral de 1973 la orga-
nizacién se vio desbordada por la adscripciéon
a sus frentes de masas, en el periodo que se
esta describiendo, la realidad era otra. Una
préictica que generaba sentido y fomentaba
una identidad en comin en el dmbito de la
militancia catdlica era la constitucién de gru-
pos de estudio y reflexién. Un rasgo distinti-
vo aqui era la heterogeneidad ideoldgica de
estas lecturas, la cual era funcional a las ne-
cesidades de la politica. En ese sentido eran
lecturas pragmadticas. Segtin lo que relata otro
entrevistado, que habia militado en la JEC y
por esa época militaba en JAEN:

YX: Todo eso de alguna forma empieza a
procesarse en mi cabeza. Pero mds o me-
nos en esa época empiezo a tomar contac-
to. Yo lefa mucho de esa biblioteca que ha-
bia en mi casa de mis abuelos, de mis
padres. Yo agarraba libros y lefa cualquier
cosa. Lefa la “Introduccion a la filosofia”
de Julidn Marias como podia leer “El ju-
dio internacional” de Henry Ford, o “La
miseria de la filosofia” de Marx. Como los
textos del Padre Meinville, o Galvez —por
ejemplo me comf todas las biografias de
Gélvez—, como leia a Shopenhauer o a
Nietszche [...].

Esta préctica era compartida desde otros es-
pectros politicos e ideoldgicos. Y era una de
las primeras que revestia de un cierto caréc-
ter semiclandestino, definiendo varios de los
topicos posteriores de la vida del militante: la
utilizacién de nombres de guerra y el acceso
“tabicado” al lugar del encuentro. Los con-
flictos de distinta indole —estudiantiles, sindi-
cales y religiosos— potenciaban la fuerza de
los vinculos, pero, sin embargo, profundiza-
ban la necesidad de una asociacion clandesti-
na “protegida” de la publicidad. Antes de su
fusién con las FAR y Descamisados, las tra-
yectorias hasta 1973 reproducen un patrén
original, donde el paso siguiente era vincu-

252



larse con otros grupos. Primero en virtud de
los contactos mds directos, aquellos que pro-
venian de la militancia catdlica —a los cuales
se los denominaba con el apodo de “cristia-
nuchis”— los buscaban a través de ex compa-
fieros, mientras que los que provenian del pe-
ronismo (donde también muchos habian
militado previamente en el catolicismo) acu-
dian a los lugares que se presentaban como
una alternativa dentro de este espacio: la CGT
de los Argentinos, las agrupaciones universi-
tarias y de la JP. Finalmente, el circulo cerra-
ba ante la invitacion de participar en la lucha
armada con un debate interno. Dada la con-
fianza que inspiraba el pasado en comtin —que
en mucho casos era muy inmediato—, los con-
tactos eran mds faciles de establecer.

El hecho de haberse conocido en la JUC o
en un Campamento Universitario de Trabajo,
en el caso de los catédlicos, o de las Juventu-
des Argentinas para la Emancipacion Nacio-
nal para los que provenian del peronismo,
simplificaba los encuentros. En caso de ser
éste favorable a la opcién politico-militar, se
pasaba por una prueba de fuego que era con-
seguir armas —comprandolas o “expropidndo-
selas” a algtin miembro de las Fuerzas Arma-
das o de seguridad—. Este constitufa el primer
operativo. A medida que se consolidé la Orga-
nizacion, se impuso la légica del centralismo
democrdtico, y en la medida en que se crista-
lizaba este funcionamiento y se expandian los
ambitos de militancia, se invitaba a participar
a otros jovenes con vocacién de militancia,
principalmente dentro de las redes constitui-
das por sacerdotes y militantes catdlicos, para
luego expandirse a otros lugares. Esto se re-
produce en el reclutamiento posterior.

Entre aquellos que optaban por algin tipo
de compromiso y que después terminarfan
formando parte de Montoneros se presentaba
el pardmetro descripto anteriormente, que si-
gue la I6gica biisqueda-invitacién-prueba-in-
greso, elementos que a su vez se hallan pre-
sentes en el inicio de la militancia catdlica.

Es interesante ver el cardcter catdrtico del
ingreso, como respuesta a una demanda tan-
to individual como colectiva de coherencia
vital. En ese sentido, se puede observar la
fuerza de las acciones de los fundadores de
Montoneros como ejemplo a imitar, su capa-
cidad de sintesis discursiva y la satisfaccion
que les producia a los militantes el hecho de
pertenecer. En ese sentido, los testimonios
son claros:

GT [en ese entonces se habia ido de la JuC
y estaba buscando junto con un grupo de
amigos cémo integrarse al peronismo]: Y
después bueno, cuando sale lo de Arambu-
ru ya era conocido que eran grupos catoli-
cos. Yo me acuerdo una broma con unos
compafieros que decian: mird pudimos ha-
ber sido nosotros. [...] entrdbamos conven-
cidos de que éste era el camino. Totalmen-
te convencidos: socialismo, lucha armada 'y
peronismo. No habia ninguna duda. A la
fuerza de voluntad de la antipatria se le
opone la lucha popular organizada.

Sin embargo, este rasgo no era homogéneo.
En el caso de los que provenian de una mili-
tancia social arraigada, se producian conflic-
tos con la posibilidad de integrarse a un gru-
po clandestino de vanguardia. Ademads, este
tipo de militantes tenia una mayor posibili-
dad de ser invitado a participar, en virtud de
su trabajo de masas. Una entrevistada, que
ingresé en un periodo posterior al que trata-
mos, relata lo siguiente:

APRA: Asi eran las movidas que se estaban
dando acd. En esa época en que surgian
decenas y decenas de grupos politicos, en
el peronismo, fuera del peronismo. Me
acuerdo que cayeron varios anteojudos
que no sabiamos quiénes eran. Después en
esa época cay6 otra “Changa” que ya ha-
bia laburado en Comunicaciones. Yo des-
pués me entero que estaba en Montoneros.
Es decir, estaban prestando mucha aten-
cién. Hacia fines del 71 yo empiezo a te-

253



ner charlas formales con alguien que ve-
nia de los Montoneros. Primero empeza-
mos a tener charlas los tres en base a do-
cumentos internos de la “Orga” y todo lo
demds y después queda charlando conmi-
£0.Y yo no acepto encuadrarme ahi. Por-
que si bien coincidia en todo el planteo ge-
neral, no coincidia para nada en la
caracterizacion que hacian de la villa. [...]
Ellos planteaban que estos sectores para
ellos no eran prioritarios, ¢si?, porque no
podian dar el paso de toma de conciencia
revolucionaria hacia la lucha armada.
Que, justamente, las organizaciones arma-
das eran la Vanguardia que iban a dirigir
todo este proceso hacia la guerra revolu-
cionaria y todo lo demds. Entonces, la pre-
gunta siempre era la misma dentro del es-
quema tedrico: Si vos no estds inserto en
el sistema de produccidn capitalista y los
villeros son sectores marginales, juds. qué
son? Es decir, de dénde van a ser los sec-
tores iluminados... Ahi, la explicacion te
la daban vuelta hacia el movimiento pero-
nista. Porque ellos eran la méaxima expre-
sién de la resistencia peronista y todo el
“verso”. Con lo cual yo ademds insistia
que no eran ellos, que era en todo caso la
FAP. Eran discusiones de esa época.

En cambio, para aquellos que venian de la mi-
litancia politica la propuesta era por demds
atractiva, lo que nos muestra que el sentido de
pertenencia era un atractivo muy fuerte. Ser
Montonero traia prestigio en ciertos circulos
sociales como el universitario o en la clase
media “Snob” de la Ciudad de Buenos Aires.
Segun la experiencia de un militante de la JEC
que en 1972 habia ingresado a la JUP:

YX: Todo fue cuando empieza la ola de la
militancia del retorno de Perdn, etcétera.
El que no militaba era o enemigo o bolu-
do, digamos. Todo el mundo tenia algo
que ver y todo el mundo queria conocer
algiin Montonero. Daba mucho prestigio
ser Montonero.

Los relatos muestran que el ingreso a Monto-
neros era percibido subjetivamente por los
militantes como una de las mejores cosas que
les podia pasar en ese momento de su vida. El
sentido de pertenecer a una organizacion
clandestina conjugaba dos dimensiones de la
experiencia vital. Por un lado la necesidad de
realizar una serie de valores colectivos, los
cuales no eran ideas impuestas solamente por
la reflexién politico-ideoldgica, sino también
por una vivencia previa que engendraba tan-
to el deseo de hacer justicia, como también el
derecho a hacer justicia. Ademds, esto per-
mitia integrar el catolicismo, el socialismo y
el peronismo en un mismo tronco. Entrar a
Montoneros, en virtud de los procedimientos
que esto implicaba —lo cual es un punto esen-
cial- era una manera de ser elegido, de sen-
tirse con derecho a cambiar el mundo. Por
otro lado, esto no se contradecia de ninguna
manera con el imaginario de ascenso social
propio de un pais de inmigracién reciente co-
mo el nuestro. Si ser Montonero trafa éxito
social, de alguna manera era una posibilidad
para mucha gente de participar en la Historia
desde un lugar distinto o igual —para aquellos
cuyos predecesores habian completado el ci-
clo del éxito profesional— al de sus padres y
abuelos. Es decir, brindaba una posibilidad
de estar en un lugar social distinto. Para el
caso de los militantes provenientes del cato-
licismo liberacionista —una gran parte en esta
etapa— era una perfecta culminacion de un
circulo que se iniciaba con la militancia so-
cial. Para aquellos que provenian de otros lu-
gares, era poder lograr reivindicaciones poli-
ticas postergadas durante afios. En ambos
casos era poder subirse al tren de la Historia.
Significaba empezar a construir un hombre y
una sociedad nuevos.

Como consecuencia de esto podemos ver
la fuerza de la relacidn entre el catolicismo li-
beracionista y los Montoneros en la dimen-
sién de la construccién de una experiencia vi-
tal. La militancia politica en los Montoneros,

254



en el caso de los militantes catélicos que se-
guian tal opcion, era una consecuencia “na-
tural” de toda una experiencia compartida.
Y, para aquellos que provenian de otro ori-
gen, su forma de integracion seguia las mis-
mas pautas.

De acuerdo con lo expuesto, podemos ver
que las afinidades electivas entre el catolicis-
mo liberacionista y los Montoneros no era un
fendmeno unidireccional. No se reducia a
contenidos ideoldgicos, cuya relacion es di-
fusa, ni a la existencia de analogias en las for-
mas de organizacion, dado que éstas se repe-
tlan en otros lugares. Es decir, no eran
evidentes. Por el contrario, era en el plano de
las formas de constitucién politica y de cons-
truccién de un modelo vivencial donde estas
relaciones se profundizaban. Estas formas,
que permitian a los participes sentirse como
los elegidos para cambiar la sociedad —de he-
cho, los catdlicos que llegaban ahi habian pa-
sado por varios procesos de seleccion— pue-
den entenderse como determinantes de una
concepcion de la politica y el cambio social
entendidos como una prdctica integral den-
tro de una estrategia de guerra total. No eran
ni la estupidez, ni la mala fe, ni el heroismo
—elementos cuya imputacién siempre es arbi-
traria—, sino otros los factores que motivaban
dicha concepcién.

Las précticas politicas de los Montoneros
no eran una consecuencia de una serie de
conceptos aprehendidos, sino de una cons-
truccién grupal, donde interactuaban ideas y
personas. Como ello constituia una construc-
cién social de la realidad distinta a las de
otros grupos insurreccionales, sus estrategias
tenian que ser distintas. Asimismo, no es ne-
cesario pensar que todos los miembros de la
organizacion fueran catolicos —de hecho no
todos lo eran— para entender esto. Cuando se
habla de constitucion, estamos hablando de
una logica que surge en alguna medida alea-
toriamente y que termina imponiéndose por
encima de la voluntad de sus participantes.

II1. Conclusiones

A lo largo de este trabajo se ha intentado res-
ponder a la pregunta inicial sobre las afinida-
des electivas entre la ética del catolicismo li-
beracionista y la accién politica de los
Montoneros. El argumento que se fue desa-
rrollando nos demostré que la principal vin-
culacién entre religion y politica en el caso
propuesto se circunscribié fundamentalmen-
te en torno de la constitucién de “una subje-
tividad militante”. Es decir, de un modelo
practico de militancia. Ello fue posible gra-
cias a que en el catolicismo liberacionista se
gestd un tipo de lazo social que —indepen-
dientemente tanto de las orientaciones ideo-
16gicas de los grupos y de la Iglesia, como de
su intencionalidad— permitié la eleccién por
la politica insurreccional a muchos de sus
miembros.

De ahi que la conjuncién entre escatologia
catdlica y maximalismo pierde, ante una mi-
rada desprevenida, su cardcter de ligazén me-
tafisica.

En este punto podemos tomar un concepto
clave, proveniente de la sociologia weberiana.
Es la idea de “aristocratismo de la salva-
cion”. Segin Max Weber éste genera: “ [...] el
fenomeno del activo ‘luchador por la fe’,
cuando asume [...] el mandato de su Dios de
dominar el mundo del pecado para la gloria
de El. Pero, ante todo, tal institucién distingue
la guerra ‘santa’ o ‘justa’, es decir, emprendi-
da para cumplir el mandato de Dios y a causa
de la fe [...] de todas aquellas empresas béli-
cas puramente profanas, y por tanto, despre-
ciables”.!” Esto hace referencia fundamental-
mente al hecho de que un grupo de personas,
en un momento determinado de su vida, se
sienta elegido por un llamado divino para rea-
lizar una accién en el mundo que implica la
salvacion de si mismos y de su colectividad.

17 Weber (1920: p. 540).

255



No significa aristocratismo en el sentido de
elitismo. Pero si implica —mas all4 del discur-
so igualitario— sentirse distintos de los demds.
Y en este sentido, es indistinta la cantidad de
militantes de fe catélica que hallan pasado por
las filas montoneras. Es un elemento de la
conciencia colectiva que se impone en forma
independiente de las conciencias individua-
les, moldeandolas. Es decir, es un factor que
generaba un elemento fundacional —y de ahi
que sea constitutivo— que luego adquiriria au-
tonomia frente a las ideas individuales.

Esta claro que en los Montoneros habia
mucha gente que no era ni habia sido catdli-
ca. Sin embargo, el sentido de (Comtin)unién
de los montoneros era “tipicamente” catdli-
co. Y aqui es importante introducir otra no-
cidén, que es la de la “ética de los fines ilti-
mos”. Una persona, “normal” dentro de un

universo de significacion, s6lo estd dispuesta
a dar su vida y a matar a otros semejantes
Unicamente por una conviccién profunda. Y,
en el caso de los Montoneros, esta convic-
cion estaba dada por este factor.

Desde el punto de vista tedrico, esto nos
muestra un ejemplo de la direccién que pue-
de tener el resultado del choque entre las es-
feras religiosa y politica en la Argentina, en
una sociedad donde el conflicto entre valores
ultimos puede asumir el rostro mds de una
tragedia que de un drama pedagdgico. Y alli
donde hay tragedia, las ensefianzas de la His-
toria tienen serios limites para ser aplicadas.
Mais aun cuando las cuestiones de fe no se re-
ducen a una serie de principios articulados
racionalmente, sino a una serie de experien-
cias y de vivencias en las cuales los hombres
realizan esas ideas. O

256



Bibliografia

1. Fuentes primarias

Armada, A., Habegger, N., y, Mayol, A. (1970), Los ca-
tolicos posconciliares en la Argentina, Buenos Aires,
Galerna.

Baschetti, Roberto (1996), Documentos (1973-1976), 2
vols., La Plata, Editorial de la Campana.

——— (1995), Documentos (1970-1973), La Plata,
Editorial de la Campana.

Bresci, Domingo (comp.) (1994), Movimiento de Sacer-
dotes para el Tercer Mundo. Documentos para la me-
moria historica, Buenos Aires, Centro de Estudios Sa-
lesianos “San Juan Bosco”/Centro Nazaret/CEHILA.

2. Trabajos de investigacion

Altamirano, Carlos (1996), “Montoneros”, en Punto de
Vista, N° 55.

Cavarozzi, Marcelo (1997), Autoritarismo y Democra-
cia (1955-1996), Buenos Aires, Ariel.

Di Stefano, Roberto, y Zanatta, Loris (2000), Historia
de la Iglesia Argentina. Desde la Conquista hasta fines
del siglo xx, Buenos Aires, Mondadori.

Di Stefano, Roberto y Mallimaci, Fortunato (comps.)
(2001), Religion e imaginario social, Buenos Aires,
Manantial.

Donatello, Luis (2003), “Religion y politica: las redes
sociales del catolicismo post-conciliar y los montone-
ros”, en Estudios Sociales, N° 24, Universidad Nacional
del Litoral, 1° semestre de 2003.

— —— (2002), “Etica catélica y accién politica: Los
Montoneros, 1966-1976”, tesis de Maestria de la Facul-
tad de Ciencias Sociales de la Facultad de Ciencias So-
ciales de la UBA, Buenos Aires, UBA.

Geze, Francois y Labrousse, Alain (1975), Argentine:
Révolution et contre- révolutions, Paris, Seuil.

Gillespie, Richard [1982] (1987), Soldados de Peron.
Los Montoneros, Buenos Aires, Grijalbo.

Gonzalez Jansen, Ignacio (1986), La Triple A, Buenos
Aires, Editorial Contrapunto.

Gutman, Daniel (2003), Tacuara. Historia de la prime-
ra guerrilla urbana argentina, Buenos Aires, Vergara.

Hilb, Claudia y Lutzky, Daniel (1984), La nueva iz-
quierda argentina, Buenos Aires, CEAL.

James, Daniel (1990), Resistencia e Integracion. El pe-
ronismo y la clase trabajadora argentina, 1946-1976,
Buenos Aires, Sudamericana.

Lenci, Maria Laura (1998), “La radicalizacion de los
catélicos en la Argentina. Peronismo, Cristianismo y
Revolucion (1966-1971)”, en Cuadernos del CISH, La
Plata, 2° semestre de 1998.

Mallimaci, Fortunato (2001), “Los diversos catolicis-
mos en los origenes de la experiencia peronista”, en Di
Stefano, Roberto y Mallimaci, Fortunato (comps.), Re-
ligion e imaginario social, Buenos Aires, Manantial.

——— (1999), “Catolicismo en Argentina: presencia
popular y antiliberalismo”, en Revista Cristianismo y
Sociedad, Ao XXxVII, Cuarta época, N° 142, Guaya-
quil, Ecuador, octubre-diciembre.

— ——(1992), “El catolicismo argentino desde el libe-
ralismo integral a la hegemonia militar”, en 500 afios de
catolicismo en la Argentina, Buenos Aires, CEHILA.

——— (1991), “Movimientos laicales y sociedad en el
periodo de entreguerras. la experiencia de la accion ca-
télica en Argentina”, en Cristianismo y Sociedad, Méxi-
co, N° 108, pp. 35-71.

Moyano, Maria José (1999), “Argentina: Guerra Civil
sin batallas”, en Waldmann, Peter (comp.), Sociedades
en Guerra Civil, Barcelona, Paidoés.

— —— (1995), Argentine’s Lost Patrol. Armed Strug-
gle, 1969-1979, Yale University Press.

Moyano Walker, Mercedes (1992a), “La Iglesia Argen-
tina en la década del 60, en 500 aiios de catolicismo en
la Argentina, Buenos Aires, CEHILA.

——— (1992b), “Organizacién popular y conciencia
cristiana”, en 500 arios de cristianismo en la Argentina,
Buenos Aires, CEHILA.

Ollier, Marfa Matilde (1998), La creencia y la pasion.
Privado, piiblico y politico en la izquierda revoluciona-
ria, Buenos Aires, Ariel.

— —— (1986), El fenomeno insurreccional y la cultura
politica (1969-1973), Buenos Aires, CEAL.

Plotkin, Mariano (1994), Maiiana es San Peron, Bue-
nos Aires, Ariel.

Pucciarelli, Alfredo (1999), “Dilemas irresueltos en la
historia reciente de la sociedad argentina”, en Alfredo
Pucciarelli (ed.), La primacia de la politica. Lanusse,
Peron y la Nueva Izquierda en tiempos del GAN, Buenos
Aires, EUDEBA.

Sigal, Silvia y Verén, Eliseo (1986), Peron o Muerte.
Los fragmentos discursivos del fenomeno peronista,
Buenos Aires, Legasa.

Teran, Oscar (1997), “Pensar el Pasado”, en Punto de
Vista, N° 58, Buenos Aires.

Tortti, Marfa Cristina (1999), “Protesta social y ‘Nueva Iz-
quierda’ en la Argentina del GAN”, en Alfredo Pucciarelli

257



(ed.), La primacia de la politica. Lanusse, Peron y la Nue-
va Izquierda en tiempos del GAN, Buenos Aires, EUDEBA.

Waldmman, Peter (1983), Ensayos sobre politica y so-
ciedad en América Latina, Caracas, ALFA.

— —— (1982), “Anomia social y violencia”, en Alain
Rouquié (comp.), Argentina hoy, Buenos Aires, Siglo XXI.

3. Ensayos testimoniales

Chaves, Gonzalo y Lewinger, Arturo (1998), Los del
73’. Memoria Montonera, La Plata, De la Campana.

Giussani, Pablo (1984), Montoneros: La soberbia ar-
mada, Buenos Aires, Sudamericana.

Jauretche, Ernesto y Levenson, Gregorio (1998), Hé-
roes. Historias de la Argentina Revolucionaria, Buenos
Aires, Ediciones del Pensamiento Nacional.

4. Textos teérico-metodolégicos

Lowy, Michael (1998), Guerra de Dioses. Religion y
Politica en América Latina, México, Siglo XX1, 1999.

Mallimaci, Fortunato (2000), “Religién y politica hoy:
Catolicismo y antiliberalismo. Un debate inconcluso”,
Ponencia presentada en las X Jornadas sobre Alternati-
vas Religiosas en América Latina. Asociacién de Cien-
tistas Sociales de la Religién en el Mercosur, Buenos
Aires, noviembre de 2000.

— —— (1995), “El catolicismo latinoamericano a fines
de milenio. Incertidumbres desde el cono Sur”, en Nue-
va Sociedad, Caracas, N° 136.

Troelsch, Ernst (1956), The social teaching of the chris-
tian churches, Nueva York, Mc Millan.

Weber, Max [1920] (2000), Ensayos de Sociologia de la
Religion, Madrid, Taurus, ts. I-II-1II.

258



La Iglesia argentina
durante el “Proceso” (1976-1983)

Martin Obregén

Introduccion

El presente articulo aborda las relaciones que
se establecieron entre la jerarquia de la Igle-
sia catdlica argentina y el régimen militar que
gobernd el pais entre el 24 de marzo de 1976
y el 10 de diciembre de 1983, intentando ar-
ticular centralmente dos dimensiones.

La primera de ellas estd referida a un con-
junto de cuestiones que pertenecen al 4mbito
interno de la institucién eclesial y que fueron
objeto, a lo largo de las décadas de 1960 y
1970, de intensos debates en el interior del
vasto campo catélico. En efecto, una de las
consecuencias mds importantes que introdujo
el Concilio Vaticano 11, que se desarrolld en-
tre 1962 y 1965, fue la agudizacion de aque-
llas mismas tensiones que, ya presentes en
los afios de 1950, habia intentado armonizar.
Con el correr de los afos, esas tensiones, que
iban desde el plano teoldgico hasta el pasto-
ral y desde el litdrgico al doctrinario, adqui-
rieron en la Argentina una particular virulen-
cia, provocando en la Iglesia nacional una
crisis interna sin precedentes.!

! Acerca de las discusiones que suscité el Concilio Va-
ticano 11 en dichos dmbitos y sus efectos sobre el cato-
licismo argentino y su Iglesia, véase el trabajo de Ro-
berto Di Stefano y Loris Zanatta, Historia de la Iglesia
argentina, Buenos Aires, Grijalbo-Mondadori, 2000.

Universidad Nacional de La Plata

La segunda dimension, que podriamos
ubicar en un nivel histdrico-socioldgico, pri-
vilegia el andlisis de la situacién politica y
social imperante en la Argentina del “Proce-
$0”, considerando a la Iglesia como un factor
de poder que despliega un conjunto de estra-
tegias con el objetivo de consolidar su poder
institucional y ampliar su influencia sobre el
conjunto de la sociedad, teniendo para ello en
cuenta el papel y el accionar del resto de los
actores sociales (las Fuerzas Armadas, los
partidos politicos, los sindicatos, las organi-
zaciones empresariales, etcétera).?

En este trabajo intentaremos demostrar
que la manera en que esas dos dimensiones
se fueron articulando a lo largo del complejo
periodo 1976-1983 condicionaron la posi-
cion de la jerarquia catdlica ante el gobierno
militar y favorecieron el desarrollo de sus di-
ferentes estrategias institucionales.

Al mismo tiempo, y basdndose en la arti-
culacién de las dos dimensiones menciona-
das anteriormente, la presente ponencia ensa-
ya una periodizacién a partir de la cual es
posible analizar los principales giros que tu-
vieron lugar en el seno del episcopado catdli-

2 Véase en torno de esta cuestién el trabajo de Abelar-
do Soneira, Las estrategias institucionales de la Iglesia
catolica 1880-1976, 2 vols., Buenos Aires, CEAL, 1989.

Prismas, Revista de historia intelectual, N° 9, 2005, pp. 259-270.



co, tanto en lo referente a sus orientaciones
generales como en sus relaciones con el régi-
men militar. Desde esta perspectiva serd po-
sible observar el cardcter dindmico y comple-
jo de una institucién como la Iglesia catélica.

Por tltimo, cabe destacar que pese a la
complejidad que plantea la identificacion de
distintos sectores en el interior de un cuerpo
como la Conferencia Episcopal Argentina
(donde los matices que podrian mencionarse
alcanzarian a cada uno de los miembros que lo
componen y donde los desplazamientos de un
sector a otro también son frecuentes), la mis-
ma resulta imprescindible desde un punto de
vista analitico. En este sentido, y a los efectos
del presente trabajo, hemos optado por una
distinciéon mds bien laxa, que supone la exis-
tencia de tres grandes corrientes entre los obis-
pos argentinos: la de los tradicionalistas, la de
los conservadores y la de los renovadores.

La primera categoria engloba a aquellos
obispos que con mayor determinacion se re-
sistian a los cambios introducidos por el Con-
cilio Vaticano 11, incapaces aun de sustraerse
a la matriz tomista en la que se habian forma-
do como hombres de la Iglesia. Los obispos
tradicionalistas segufan concibiendo a la Igle-
sia como una sociedad perfecta que no debia
contaminarse con los “errores” del mundo mo-
derno y estaban animados mds por un espiritu
de conquista que por el nuevo espiritu de dié-
logo que impulsaba el Vaticano.?

A diferencia de los tradicionalistas, los
conservadores aceptaban en general la nece-

3 Los sectores tradicionalistas del catolicismo encontra-
ron en el Vicariato Castrense para las Fuerzas Armadas
su principal punto de articulaciéon. Monsefor Tortolo
—arzobispo de Parand y vicario castrense— y monsefior
Bonamin —provicario del Ejército— fueron las dos figu-
ras que mdas gravitaron durante los afos del Proceso.
Otros obispos que compartieron posiciones marcada-
mente tradicionalistas fueron: monsefior Bolatti, arzo-
bispo de Rosario; monsefior Plaza, arzobispo de La Pla-
ta; monseflor Sansierra, arzobispo de San Juan;
monsefior Medina, obispo de Jujuy, y monsefior Le6n
Kruk, obispo de San Rafael, entre otros.

sidad de introducir ciertos cambios en el se-
no de la Iglesia, pero de una manera gradual
y paulatina, ya que segufan visualizando en
ellos potenciales peligros para la vida de la
institucién. Mds vago que el anterior desde el
punto de vista ideoldgico, y sumamente hete-
rogéneo en cuanto a su composicion, el sec-
tor conservador era claramente mayoritario.*

Por tltimo, bajo la etiqueta de renovadores
hemos agrupado a un conjunto de obispos
que, muchos de ellos recientemente promovi-
dos al episcopado, se encontraban claramen-
te ubicados en la tradicién posconciliar. Sin
embargo, a partir de las diferentes interpreta-
ciones que cada obispo realizé de los docu-
mentos conciliares y de su nivel de compro-
miso con los mismos, es posible introducir
una distincién entre una fracciéon mds bien
moderada y otra progresista.’

En términos generales, estos diferentes ali-
neamientos —fundados en diversas maneras
de concebir el lugar de la Iglesia en el mundo
y sus vinculos con el resto de la sociedad— tu-
vieron su correlato en funcion de la adhesion
o de las reservas que manifestaron frente al
gobierno militar que tomé el poder el 24 de
marzo de 1976, el que encontré entre los pri-
meros sus apoyos mds entusiastas y entre los
tltimos a sus opositores mds decididos.

4 Dentro del sector conservador, definido en términos
amplios, se encuadré la mayoria de los obispos argenti-
nos, cuyas posiciones fueron, en términos generales,
sintetizadas por quienes adquirieron a lo largo de los
afios del Proceso un protagonismo y un liderazgo indis-
cutible en la Iglesia argentina: el arzobispo de Buenos
Aires y cardenal primado, Juan Carlos Aramburu, y el
cardenal Rail Primatesta, arzobispo de Cordoba, a
quienes se sumaria luego monsefior Quarracino, por
aquel entonces obispo de Avellaneda.

3 Entre los primeros se destacaron por su protagonismo
monsefior Justo Laguna, obispo de Morén y monsefior
Jorge Casaretto, por aquel entonces obispo de Rafaela.
Entre los segundos, el obispo de La Rioja, monsefior
Angelelli, el de Goya, monsefior Devoto, el de Neu-
quén, monsefior Jaime de Nevares, el de Viedma, mon-
sefior Miguel Hesayne, y el de Quilmes, monsefior Jor-
ge Novak.

260



Una Iglesia a la defensiva: 1976-1978

Los casi tres afios que van desde el golpe del
24 de marzo de 1976 hasta la providencial
intervencion del Papa en el conflicto con
Chile, durante la navidad de 1978, pueden
ser considerados, por diversos motivos, co-
mo una primera fase en las relaciones Igle-
sia-Fuerzas Armadas durante la época del
“Proceso”.

Desde el punto de vista politico y social se
traté de la época de mayor solidez del régi-
men militar, caracterizada por el congela-
miento de la actividad partidaria, el fuerte
control de la actividad sindical y el discipli-
namiento de la sociedad en su conjunto a par-
tir de la utilizacion sistemética del terror.®

Pero también una serie de cuestiones inhe-
rentes a la vida interna de la Iglesia hacen
que ese periodo adquiera una notable cohe-
rencia interna: tanto en el nivel de la Iglesia
argentina como en el de la Iglesia latinoame-
ricana es posible visualizar en esos afios una
fuerte corriente regresiva y restauradora, ca-
racteristica de una institucién eclesidstica
que, advirtiendo la profundidad de su crisis
interna, prioriza su propia reorganizacion so-
bre bases claramente conservadoras.” Tam-
bién desde esta perspectiva, 1978 es un afio
bisagra, ya que en octubre de ese aflo asume
su pontificado Juan Pablo II, un Papa que im-
primird a la Iglesia universal un viraje signi-
ficativo en multiples aspectos.

% En lineas generales, esta primera etapa coincide con la
que Hugo Quiroga denomina de “Legitimacion” y que
tiene lugar durante los dos primeros afos del régimen.
Cf. Quiroga, Hugo, El tiempo del “Proceso”. Conflic-
tos y coincidencias entre politicos y militares: 1976-
1983, Rosario, Editorial Fundacion Ross, 1994.

7 La designacién del entonces obispo auxiliar de Bogo-
td, Alfonso Lépez Trujillo, como secretario general del
CELAM, es una expresion de dicha tendencia. Cf. Zanat-
ta, Loris, “Chiesa e militari in Argentina. La santa sede
di fronte al colpo di Stato del 24 marzo 1976” (mimeo),
y Laguna, Justo, Luces y sombras de la Iglesia que
amo, Buenos Aires, Sudamericana, 1996.

Para comprender la posicion de la Iglesia
durante aquellos primeros afios del “Proceso”
debemos tener en cuenta, en primer lugar, las
dimensiones que habia adquirido su propia
crisis interna. Una crisis que era atribuida por
la mayoria de los obispos argentinos a las in-
terpretaciones extremas que algunos sacerdo-
tes y grupos laicales habian realizado de los
documentos del Concilio Vaticano 11 y de la
Conferencia Latinoamericana de Medellin.

Para las cuipulas de la Iglesia se trataba,
claramente, de disciplinar a esos sectores
—clericales y laicales— que estaban poniendo
en peligro la unidad institucional, restituyen-
do la ortodoxia doctrinaria y uniformizando y
supervisando estrictamente los aspectos littir-
gicos y pastorales. En este sentido, los dos
documentos episcopales elaborados pocos
dias antes del golpe, en los que se advertia
sobre el debido uso de la vestimenta y los hd-
bitos eclesidsticos® y sobre ciertas desviacio-
nes que se estaban produciendo en el terreno
del culto a los santos —tal el caso de la adora-
cién a la llamada Difunta Correa—° como el
acalorado debate que dividi6 al episcopado
catdlico en torno de la llamada Biblia Lati-
noamericana, durante la segunda mitad de
1976, deben ser interpretados en el contexto
de una reaccién conservadora y defensiva
que buscé restaurar la unidad eclesial aislan-
do a los sectores progresistas del catolicismo.

Al mismo tiempo, era evidente para la je-
rarquia eclesidstica que la crisis interna que
desgarraba al catolicismo argentino no podia
desligarse de la que azotaba a la sociedad en
su conjunto. Desde fines de la década de 1960
la conflictividad social se habia agudizado,

8 Declaracién de la comisién permanente de la Confe-
rencia Episcopal Argentina sobre el hdbito eclesidstico,
en Documentos del Episcopado Argentino, 1965-1981,
Buenos Aires, Editorial Claretiana, 1982.

° Declaracién de la Conferencia Episcopal Argentina
sobre el culto de los santos y de las almas del purgato-
rio, en Documentos del episcopado argentino, 1965-
1981, op. cit.

261



abonando el terreno para el crecimiento de
aquellas ideologias de izquierda tan temidas
por la Iglesia. En efecto, no eran pocos los
que dentro de esta tdltima vinculaban el desa-
rrollo de la “Iglesia del Pueblo” con los pro-
cesos de fondo que caracterizaron a los afios
de 1960 y 1970.

La radicalizacién de la protesta social y la
difusion de ideologias “materialistas y ateas”,
que desafiaban abiertamente la hegemonia
ideoldgica y cultural de la Iglesia, constituian
por ello un problema central para las ctpulas
eclesidsticas, precisamente en momentos en
los que dia a dia asistia a la disminucidn de las
vocaciones religiosas.!? ;O no era acaso, co-
mo lo habia anunciado monsefior Tortolo, el
descentramiento de la religién de la vida na-
cional la causa principal de una crisis que al-
canzaba niveles inéditos?!!

En este contexto, no resulta sorprendente
que la llegada de los militares al poder haya
suscitado, mas alla de los diversos matices a
los que luego nos referiremos, una acepta-
cién mayoritaria en el seno del episcopado
catdlico.

Por un lado, la corporacién militar, ligada
por multiples lazos a la Iglesia catdlica desde
hacia décadas, aparecia como una barrera
—como también lo habfa sido histéricamente—
frente a las opciones politicas o ideoldgicas
de la “nueva izquierda”. A mediados de la dé-
cada de 1970, el disciplinamiento social era
un objetivo en torno del cual confluian la ma-
yor parte de los obispos argentinos ya que,
como era de prever, tendria sobre el campo
catdlico el efecto de contribuir al aislamiento
de los sectores mds radicalizados.

Por otro lado, las Fuerzas Armadas defi-
nian su identidad corporativa a partir de un
conjunto de elementos entre los cuales el ca-

10 Cf. Quarracino, Antonio, “La Iglesia en la Argenti-
na de los ultimos cincuenta afios”, en Criterio, diciem-
bre de 1977.

' 1a Prensa, 19 de abril de 1976.

tolicismo aparecia en el centro, lo que indu-
cia a pensar que bajo el “Proceso” la Iglesia
gozarfa de un lugar de privilegio —al abrigo
de las ideologfas seculares y de los siempre
molestos partidos politicos— desde el cual
ejercer un rol que nunca delegé: el de guia
espiritual de la sociedad.

Este piso de coincidencias bésicas fue fun-
damental para que una jerarquia catélica a la
defensiva brindara su apoyo, en términos ge-
nerales, al gobierno militar. Durante los pri-
meros afios del “Proceso”, y en un clima
fuertemente restaurador, al menos una doce-
na de obispos marcadamente tradicionalistas
que simpatizaban abiertamente con el régi-
men ejercieron una fuerte influencia sobre la
totalidad del cuerpo episcopal, arrastrando
hacia sus posiciones a una mayoria conserva-
dora mucho mds vaga desde el punto de vis-
ta ideoldgico y aislando a los sectores reno-
vadores, partidarios de saldar la crisis interna
a partir de una modernizacién de las estructu-
ras eclesiales y criticos de los métodos repre-
sivos utilizados por los militares.

El apoyo que en términos generales la je-
rarquia catdlica brind6 al régimen militar du-
rante estos tres primeros afios de su gestion,
puesto de manifiesto sobre todo en las decla-
raciones publicas de sus principales exponen-
tes y en innumerables actos y celebraciones
patridticas a lo largo y a lo ancho de todo el
pais, no debe hacer perder de vista el hecho
de que las relaciones entre la jerarquia catdli-
ca y el gobierno militar atravesaron momen-
tos dificiles.'?

En el centro de esas tensiones estaba la
metodologia represiva utilizada por los mili-
tares, basada en el secuestro, la tortura y el
asesinato de los opositores al régimen. Si la
utilizacion sistemadtica del terror por parte de

12 Hemos desarrollado estos aspectos en “La Iglesia ca-
télica frente al golpe de Estado del 24 de marzo de
1976, tesis de Licenciatura, UNLP, 2000.

262



un régimen que se decia catdlico y sobre el
cual pesaban graves denuncias por la viola-
cién de los mds elementales derechos huma-
nos en diversos foros internacionales compro-
metia la posicién de una Iglesia local que, a
ojos vista, constituia uno de sus apoyos mas
importantes, lo que agravaba aun mds la cues-
tién era la amplitud de los limites de ese mis-
mo terror: la masacre de los padres palotinos y
el asesinato del obispo Angelelli eran tan s6lo
los casos mds resonantes de la feroz represion
que los militares llevaron a cabo contra los
sectores progresistas del campo catélico.

Episodios de este tipo y otros referidos a
determinados aspectos de la ortodoxia doctri-
naria sobre los cuales la autoridad militar se
crey6 con derecho a intervenir mediante el
allanamiento de instituciones educativas ca-
télicas, la expulsion de docentes y la prohibi-
cién de libros de texto o métodos de ensefian-
za, despertaron temores en la jerarquia en
torno de la autonomia de la Iglesia con rela-
cién a los poderes temporales.!?

Sin embargo, en los primeros afios del ré-
gimen militar y en un momento en que el
“contexto de oportunidades politicas” no
ofrecia a la Iglesia otra alternativa preferible a
la de un gobierno de las Fuerzas Armadas, las
cupulas del episcopado mantuvieron su apoyo
a los lineamientos generales del “Proceso”,
movidas por esos objetivos comunes que eran
el disciplinamiento social y la restauracién de
un universo valorativo y simbdlico donde el
catolicismo ocupaba un lugar central.

En efecto, la forma en que la Iglesia
afrontd la cuestion de los derechos humanos
—que se convirtié en excluyente a lo largo de
esos afios y en torno de la cual los obispos
adoptaron diferentes posiciones— resulta re-
veladora de la opcién conservadora de la je-
rarquia catdlica.

13 Cf. Mignone, Emilio, Iglesia y Dictadura, Buenos
Aires, Ediciones del Pensamiento Nacional, 1986.

Con el objeto de evitar una ruptura con el
régimen militar, y priorizando en consecuen-
cia ese minimo comin denominador que
compartia con aquél, la jerarquia catdlica
desliz6 sus criticas al régimen —en especial a
la metodologia represiva adoptada— en la for-
ma de ambiguos documentos episcopales y
en reuniones reservadas con autoridades de
las tres armas, las que encontraron un canal
semiorgdnico en una “comisién de enlace”
creada hacia 1977.

El tema de los derechos humanos no hizo
sino agudizar las divisiones ya presentes en
el cuerpo episcopal en torno de cudl debia
ser la postura adoptada por la Iglesia, gene-
rando acaloradas discusiones en las que el
episcopado quedé virtualmente dividido en
dos sectores: uno, que sostenia la necesidad
de que la Iglesia se pronunciara con claridad
acerca del tema y generara una instancia or-
ganica, o al menos oficiosa, para brindar
asistencia a las victimas de la represion, en
la linea de la Vicaria de la Solidaridad que
habfa sido propiciada en Chile por el arzo-
bispo de Santiago,'* y otro que, retomando
en buena medida los argumentos de los mili-
tares en lo que respecta a la existencia de una
“campana antiargentina” impulsada desde el
exterior, relativizaban la gravedad de Ia si-
tuacién y planteaban la inconveniencia de
entrar en un conflicto abierto con el régimen
militar, aduciendo en no pocos casos que el
tandem Videla-Viola era de todas maneras
preferible al que estaba compuesto por los
comandantes de cuerpo.!’

La gravedad de la crisis interna de la Igle-
sia y los efectos que sobre ella podian tener

14 Cf. Zanatta, Loris, “Religién, nacién y derechos hu-
manos. El caso argentino en perspectiva histérica”, en
Revista de Ciencias Sociales, N°7/8, Quilmes, Editorial
de la Universidad Nacional de Quilmes, 1998.

15 Cf. entrevista realizada por la revista Comunidad, de
la didcesis del Neuquén, al obispo Jaime de Nevares,
reproducida en Jaime de Nevares, La verdad nos hard
libres, Buenos Aires, Nueva Tierra, 1990.

263



las divisiones que se perfilaban dentro del
episcopado en relacién con el espinoso tema
de los derechos humanos jugé un papel im-
portante en la estrategia finalmente adoptada
por la ciipula eclesidstica, la que intenté ante
todo preservar la unidad institucional hacien-
do ptiblicas sus criticas al régimen, pero de
tal forma que las mismas no pusieron en pe-
ligro su relacién con él.

Fue por ello que, més alld de la denuncia
constante y de la actividad militante de un
pufiado de obispos y sacerdotes que hicieron
suya la causa de los derechos humanos,!¢ el
episcopado en su conjunto se limité a plan-
tear sus criticas a la metodologia represiva en
algunos documentos no exentos de ambigiie-
dad'” y a instituir una serie de canales a par-
tir de los cuales solicitar informacién acerca
de determinadas personas que se encontraban
desaparecidas o, eventualmente, la liberacion
de algunos detenidos.!®

En suma, la postura asumida durante estos
afios por la institucién eclesidstica fue la re-
sultante de una evaluacién de las ventajas y
desventajas que podian esperarse del gobier-
no de las Fuerzas Armadas. Puestos a escoger
entre las seguridades que el “Proceso” pro-
metfa (el fin de la protesta social, el conse-
cuente aislamiento de los sectores progresis-

16 Nos referimos fundamentalmente a los obispos Hesay-
ne, Novak y De Nevares. Los dos tltimos participaron
activamente en organismos defensores de los derechos
humanos como el MEDH y la APDH, respectivamente.

17 Cf. especialmente la “Carta Pastoral de la Conferen-
cia Episcopal Argentina” de mayo de 1976, la “Carta de
la comisién permanente de la Conferencia Episcopal
Argentina a los miembros de la junta militar sobre in-
quietudes del pueblo cristiano por detenidos, desapare-
cidos”, etc., de marzo de 1977, y “Reflexion cristiana
para el pueblo de la patria de la Conferencia Episcopal
Argentina”, de mayo de 1977, en Documentos del Epis-
copado Argentino, citado.

18 Cf. Bruno Passarelli y Fernando Elenberg, I/ cardina-
le e i desaparecidos, Narni, Societa Editrice, 1999. Alli
se hace referencia a las solicitudes periddicas que el
nuncio apostolico Pio Laghi elevaba al Ministerio del
Interior.

tas del propio campo catélico y la centralidad
del catolicismo como referente ideoldgico de
la nacién) y los evidentes peligros y compli-
caciones que de €l se derivaban (la incapaci-
dad para generar un proyecto politico propio,
la violacidn sistemdtica de los derechos hu-
manos, y su repentina adhesién a politicas
econdmicas de corte neoliberal) los obispos
optaron por las primeras, aunque desde fines
de 1978 y en los afios sucesivos serian cada
vez mds los que comprenderian que el pro-
yecto de los militares dificilmente pudiese
coincidir con el de la Iglesia.

Hacia la construccion de un nuevo
proyecto hegemoénico: 1979-1981

Tanto en el dmbito de la politica y de la so-
ciedad argentina como en el del propio cato-
licismo y su Iglesia tienen lugar, a lo largo de
estos afios, una serie de procesos destinados a
modificar la naturaleza de las relaciones en-
tre la jerarquia catdlica y el gobierno de las
Fuerzas Armadas.

En efecto, es posible ver el afio 1979 como
aquel en el que, aunque todavia lentamente,
determinados sectores de la sociedad civil
comienzan a recuperar la iniciativa, en parte
como consecuencia de la incapacidad de un
régimen militar que, al tiempo que no logra
definir una propuesta politica medianamente
articulada, comienza a pagar con su aisla-
miento los costos politicos derivados del te-
rror y de un plan econémico que, al castigar
a amplisimos sectores del arco social, lo pri-
va de sélidas bases de sustentacién.'®

A lo largo de este periodo los partidos po-
liticos incrementan su actividad y comienzan
a difundir comunicados cada vez mds criti-
cos. Al mismo tiempo, se consolida la oposi-

19 Volvemos aquf a remitir al trabajo de Hugo Quiroga,
El tiempo del “Proceso”, citado.

264



cion sindical a las politicas econdmicas de
Martinez de Hoz y su equipo y se profundiza
la actividad de los organismos defensores de
los derechos humanos.

Estos procesos, que comienzan apenas a
bosquejarse hacia fines de la década de 1970
en la sociedad argentina, convergen con
otros, cuyas consecuencias serdn profundas y
duraderas, que se desarrollan en el &mbito de
la Iglesia universal.

En este sentido, la llegada al pontificado
de Juan Pablo II, en octubre de 1978, consti-
tuye un punto de inflexion y el comienzo de
una nueva etapa para la Iglesia catdlica, sig-
nada por la construccién de un nuevo proyec-
to hegemonico basado en lo que se dio en lla-
mar el “aggiornamento socialcristiano” .2

En el caso de las iglesias latinoamericanas,
esta nueva orientacion de la Iglesia universal
cristalizarfa durante la Conferencia de Pue-
bla, inaugurada por el propio Juan Pablo II a
comienzos de 1979, y asumiria la forma de
una teologia de la cultura que en el terreno
doctrinario vendrd a ocupar el lugar de la sin-
tesis capaz de cerrar las hondas heridas y los
desgarramientos de los tiempos del concilio.
La recuperacién y actualizacién de la “cues-
tién social” —profundizada més adelante con
la enciclica “Laborem Excercens”, de Juan
Pablo II- y de la cultura popular catélica te-
nia por objeto ofrecer una sélida respuesta al
crecimiento que habfa experimentado la Teo-
logia de la Liberacién en algunos paises del
continente.

En el caso de la Iglesia argentina, algunas
de las definiciones centrales adoptadas por
los obispos latinoamericanos en Puebla no
podian sino obligar a un replanteo de las re-
laciones con el gobierno militar. Si, por un la-
do, uno de los ejes centrales del Documento

20 Cf. Ezcurra, Ana Marfa, Iglesia y transicion demo-
crdtica. Ofensiva del neoconservadurismo catdlico en
América Latina, Buenos Aires, Puntosur, 1988.

de Puebla pasaba por la condena de todo tipo
de totalitarismo, la denuncia explicita de la
doctrina de la seguridad nacional y la defen-
sa irrestricta de los derechos humanos, por
otro lado se denunciaba la injusticia social y
se ponia el acento en la defensa de los traba-
jadores.

La convergencia de estos procesos redefi-
nid las relaciones entre la Iglesia y el gobierno
militar. En circulos cada vez mds amplios de la
jerarquia se comenzd a tomar conciencia no
s6lo de la necesidad que tenia la Iglesia de to-
mar cierta distancia con respecto al régimen,
sino también de salir del relativo aislamiento
en que se encontraba, recomponiendo sus rela-
ciones con otros sectores de la sociedad civil,
en vistas de una eventual redefinicion, aun le-
jana, de las reglas del juego politico.

A las preocupaciones ya presentes en mu-
chos obispos en torno de las caracterfisticas
de la politica represiva implementada por los
militares y de la injerencia de estos tltimos
en aspectos que la jerarquia consideraba de
su exclusiva competencia, se sumaba la irres-
ponsable actitud de amplios sectores de las
Fuerzas Armadas, que hacia fines de 1978 es-
tuvieron a punto de desencadenar una guerra
con Chile por el Canal de Beagle.

Ademds, la profunda brecha que se abria
entre las politicas monetaristas del equipo
econémico de Martinez de Hoz (que adqui-
rieron perfiles bien nitidos durante 1977, con
la reforma financiera, y 1978, con la apertura
comercial) y las propugnadas histéricamente
por la doctrina social de la Iglesia, basadas en
la armonia de las relaciones entre el capital y
el trabajo, confirmaba en el 4nimo de muchos
obispos que, mds alld de las referencias a su
catolicidad, el gobierno del “Proceso” estaba
muy lejos de encarnar en el plano temporal el
ideario de una Iglesia catdlica que, como ha-
bia quedado demostrado en Puebla, habia
asumido plenamente el espiritu del Concilio.

En esta creciente certidumbre en la que en-
contraban terreno fértil las iniciativas ten-

265



dientes a vincular a la Iglesia con otros secto-
res de la sociedad, adquirieron un importante
protagonismo algunos obispos de reciente
promocioén al cuerpo episcopal, como monse-
fior Laguna y monsefior Casaretto.

El acercamiento entre la jerarquia catdlica
y el sindicalismo peronista quedd evidencia-
do a lo largo de 1979, cuando el equipo de
pastoral social del episcopado dio a conocer
en los primeros dias de agosto un documen-
to, ratificado en sus consideraciones genera-
les por la comisién permanente del episcopa-
do en noviembre, en el cual manifestaba su
oposicion a la ley de asociaciones profesio-
nales que se aprestaba a sancionar el gobier-
no militar.?! Se trataba de una cuestién im-
portante sobre la cual, por primera vez, la
Iglesia y las Fuerzas Armadas aparecian, cla-
ramente, en veredas opuestas.

En el marco de una estrategia més amplia,
consistente en neutralizar a las corrientes mas
radicalizadas del catolicismo, la cuestion so-
cial comenz6 a ganar terreno, haciéndose ca-
da vez mds presente en las homilias y en las
declaraciones de los obispos, incluso en aque-
llos fuertemente conservadores, y en el marco
de una ortodoxia doctrinaria que no diese lu-
gar a interpretaciones consideradas extremas.

A medida que la crisis del régimen militar
se profundizaba, y se comenzaba a visualizar
la necesidad de una salida politica para el
“Proceso”, la Iglesia fue intensificando los
contactos con el sindicalismo peronista.?> En
este sentido, la designaciéon de monsefior La-
guna, en 1981, como presidente del equipo de
pastoral social, en el marco de una nueva es-
trategia de la Iglesia universal hacia el mundo
del trabajo, plasmada en la enciclica “Labo-

21 Cf. “Comunicado del equipo de pastoral social sobre
el derecho de agremiacion”, de agosto de 1979,y “De-
claracion de la comision permanente de la Conferencia
Episcopal Argentina sobre la ley de asociaciones gre-
miales de trabajadores”, de diciembre de 1979.

22 Cf. Arturo Fernandez, Sindicalismo e Iglesia 1976-
1987, Buenos Aires, CEAL, 1990.

rem Excercens” de Juan Pablo II, contribuyd
a dinamizar la relacién con el sindicalismo.
Pero tal vez la experiencia que con mayor
claridad refleje esta nueva vocacion hegemoni-
ca del catolicismo argentino tenga que ver con
el &mbito juvenil, al que la asamblea plenaria
de mayo de 1981 definié como una de las prio-
ridades pastorales bajo el lema “Toda la Iglesia
evangeliza a toda la juventud”. Para desarrollar
estas tareas el episcopado designé una comi-
sién nacional encabezada por el entonces obis-
po de Rafaela, monsefior Jorge Casaretto.??
En esta iniciativa, que iba a revelarse ade-
mds sumamente exitosa, puede apreciarse el
cambio de clima con respecto al periodo an-
terior y la idea, presente como vimos también
en el plano doctrinario, de incorporar viejas
demandas de los sectores renovadores despo-
jéndolas de sus connotaciones mds radicali-
zadas >
No deja de resultar significativo el interés
de la Iglesia por la reconquista del espacio ju-
venil en un momento en el que, si bien se pro-
duce un descongelamiento de la actividad de
la sociedad civil, sigue estando restringida la
participacién politica en los dmbitos tradicio-
nales. Es posible que a la luz de ese fenémeno
y de la reciente experiencia represiva, la Igle-
sia haya visto la oportunidad de ampliar su in-
fluencia desarrollando ese tipo de espacios.
Mucho més distante se revelaria la actitud
de la jerarquia catdlica hacia los partidos poli-
ticos, incluso en los tiempos en que se formé
la multipartidaria, con la cual el episcopado
COmO Cuerpo nunca aceptd reunirse y se vin-
cul6 solamente a través de dos de sus comisio-
nes: la de pastoral social y la de justicia y paz.
Paralelamente, las conclusiones de Puebla,
y mds tarde la advertencia formulada por

23 Cf. Clarin, 6 de abril de 1982.

24 En este sentido es significativo que el episcopado re-
tome un proyecto de la década de 1960, en el que ha-
bian participado activamente los sectores renovadores
del catolicismo.

266



Juan Pablo II, en octubre de 1979, con res-
pecto a la situacién de los derechos humanos
en la Argentina modificaron en el plano inter-
no las posiciones dentro del campo catélico,
fortaleciendo la de aquellos obispos y sacer-
dotes que se habian expresado criticamente
con respecto al régimen.?

En la misma direccién influyeron otros dos
acontecimientos ocurridos en estos afios: el
informe dado a conocer por la Comision Inte-
ramericana de Derechos Humanos de la OEA
y la obtencion del Premio Nobel de la Paz por
parte de Adolfo Pérez Esquivel, coordinador
latinoamericano del Servicio de Paz y Justi-
cia, una institucion de inspiracidn cristiana.

Tanto en el plano de la politica interna co-
mo en el de la propia institucion eclesidstica
se produjeron, entonces, una serie de cam-
bios que hacia 1980 contribuyeron a fortale-
cer la actividad de los obispos que desafiaban
el autoritarismo del régimen, dando lugar
ademds a que la defensa de los derechos hu-
manos se combinara crecientemente con la
denuncia de la situacién social.

En este sentido, una carta pastoral que el
obispo de Quilmes, Jorge Novak, hizo llegar
a la Conferencia Episcopal Argentina en
agosto de 1979 —de la que se imprimieron
mds de 20.000 copias que fueron distribuidas
en las distintas capillas y parroquias de la
diécesis— demuestra que los planteos de los
sectores renovadores de la Iglesia se inscri-
bian cada vez con mayor claridad en el mar-
co de los lineamientos de la Iglesia universal,
apoydndose en las conclusiones de Puebla y
en las enciclicas papales.?® En un mismo sen-
tido, eran esas redefiniciones las que le per-
mitieron al obispo de Viedma calificar como

25 En octubre de 1979 el Papa se refiri6 a la situacién
argentina solicitando al episcopado que “se hiciera eco
del angustioso problema de las personas desapareci-
das”. Cf. Mignone, Emilio, Iglesia y Dictadura, citado.
26 Novak, Jorge, Iglesia y Derechos Humanos, Buenos
Aires, Ciudad Nueva, 2000.

“anticristiana” la politica econdmica del régi-
men y afirmar que “la brecha que sefiala Pue-
bla, esa brecha entre ricos y pobres, es hoy en
la Argentina cada vez mds notable” >’

Es indudable que todos estos aconteci-
mientos legitimaban el accionar de aquellos
sectores del catolicismo que se oponian a las
politicas excluyentes del régimen militar, lle-
vando en ocasiones al enfrentamiento con
sectores de la jerarquia. Desde el conflicto
que enfrent6 al equipo de villas de emergen-
cia de la Arquididcesis de Buenos Aires con
las autoridades de la municipalidad, hasta la
activa participacion de sectores eclesiales en
la organizacion de ollas populares y toma de
tierras, lo que se advierte es un despertar de
los sectores progresistas del catolicismo, que
comienzan a enlazar sus reivindicaciones con
las de otros sectores de la sociedad.?8

La distancia que impuso la jerarquia res-
pecto de un régimen que estaba perdiendo la
iniciativa politica y veia cdmo se multiplica-
ban —tanto en el nivel de la representacion
sindical-partidaria como en el nivel de la vi-
da cotidiana— los sintomas de “resurreccién”
de la sociedad civil, se expres6 en uno de los
documentos mds importantes producidos por
la Iglesia bajo el gobierno militar. En “Iglesia
y comunidad nacional” los obispos adoptaron
expresamente la nueva estrategia de la Iglesia
universal y se pronunciaron en favor de la de-
mocracia politica.?

2T La Nacion, 9 de febrero de 1982.

28 Con respecto al conflicto entre el equipo de villas de
emergencia del Arzobispado de Buenos Aires y el mu-
nicipio véase el trabajo de Oscar Oszlak, Merecer la
ciudad, Buenos Aires, Humanitas-CEDES, 1991. La par-
ticipacion de sectores eclesidsticos en las tomas de tie-
rras que se producen a fines de la dictadura en algunos
partidos del Gran Buenos Aires puede seguirse en Fara,
Luis, “Luchas reivindicativas urbanas en un contexto
autoritario. Los asentamientos de San Francisco Sola-
no”, en Jelin, Elizabeth (comp.), Los nuevos movimien-
tos sociales, 2 vols., Buenos Aires, CEAL, 1985.

2 Documento de la Conferencia Episcopal Argentina:
“Iglesia y comunidad nacional”, en Documentos del
Episcopado Argentino, citado.

267



A pesar de este distanciamiento, las rela-
ciones entre el gobierno militar y la jerarquia
catdlica continuaron siendo buenas en térmi-
nos generales, y el episcopado persisti6 en su
negativa de adoptar una posicién mads critica
con respecto al régimen militar, aun en con-
tra de las presiones que desde el Vaticano le
llegaban en tal sentido.

Con respecto al tema de los derechos hu-
manos es posible observar que a partir de
1979 los documentos episcopales le dedican
cada vez menor atencién, mientras que los
sectores mayoritarios de la jerarquia comen-
zaron a manifestarse en favor de dejar atrds la
“dolorosa” cuestion de los desaparecidos.*

Presente ya en estos afios, la revision de lo
actuado por las Fuerzas Armadas durante la
“lucha antisubversiva” estaba destinada a ubi-
carse en el centro de la agenda de la transicién
democritica que se abrid luego de la derrota
militar en la guerra por las islas Malvinas.

La Iglesia catélica y el periodo
de transicion a la democracia: 1982-1983

La derrota militar en la guerra de Malvinas,
en junio de 1982, inaugurd la fase de des-
composicién del régimen militar.’! Lo que
confiere al periodo post Malvinas su unidad
interna es, desde luego, el proceso de transi-
cion a la democracia, a la luz del cual debe
ser analizado el papel de la Iglesia.

El conflicto con Inglaterra por las islas del
Atléantico Sur representd una buena oportuni-
dad para que los sectores mds tradicionalistas
de la Iglesia, sobre todo aquellos que se arti-
culaban en torno del clero castrense, recupe-
raran parte de la iniciativa que habian perdido
en los aflos anteriores en medio de un fervor
nacionalista que parecia impregnarlo todo.

30 Cf. declaraciones del cardenal Primatesta en La Na-
cion, 2 de enero de 1982.
31 Cf. Quiroga, Hugo, El tiempo del “Proceso”, citado.

Durante los meses de abril y mayo de 1982
volvieron a escucharse, por ultima vez, los
ecos del viejo mito nacional catdlico. Si el ar-
zobispo de La Plata consideraba que la recupe-
racion de las islas constituia “un acto que unia
al pueblo argentino en busca del destino feliz
para el cual Dios habia creado a la patria argen-
tina”,3? el de Rosario no se quedaba atrds, sos-
teniendo que “Dios defendera nuestra causa, la
causa que ha sido motivo de este acto de las
fuerzas armadas al ocupar un territorio que es
parte integrante de nuestra patria”.33

En términos generales, y en consonancia
con la actitud adoptada por la sociedad en su
conjunto, el episcopado catdlico apoyé la
accion del gobierno al recuperar las islas,
pronunciandose en favor de una “paz con
justicia”.

En momentos en que las criticas contra el
gobierno militar se intensificaban y recrude-
cian los antagonismos sectoriales, el episcopa-
do catélico creyé encontrar en el conflicto con
Inglaterra un instrumento que contribufa a la
unidad del cuerpo social. El arzobispo de Bue-
nos Aires, cardenal Aramburu, sostenia que
“ha surgido en el pais entero una histdrica ho-
ra de unanimidad de sentimientos, de objetivos
y de adhesién a nuestras fuerzas armadas” 3 y
en la misma direccidn, el arzobispo de Santa
Fe, monsefior Zazpe, elogiaba la capacidad de
“unidad solidaria del pueblo argentino”. 3

Pocos dias antes del final del conflicto, la
improvisada visita de Juan Pablo II a la Ar-
gentina —cuyo propésito fue equilibrar el via-
je del Papa por Gran Bretafia, previsto desde
hacfa varios meses— puso en evidencia, a par-
tir de los niveles de organizacion demostra-
dos y de una gran capacidad de movilizacién,
hasta qué punto la Iglesia habfa recompuesto
su estructura institucional.

32 La Nacién, 3 de abril de 1982.
3 Ibid., 17 de abril de 1982.
34 Ibid., 10 de abril de 1982.
35 Ibid., 19 de abril de 1982

268



Luego de la derrota militar, y en medio de
un clima de fuerte incertidumbre politica y de
un virtual vacio de poder, la respuesta de la
jerarquia cat6lica no se hizo esperar. El 2 de
julio, la comisién ejecutiva del episcopado
emitié un comunicado en el cual exhortaba a
la unidad nacional y convocaba a la modera-
cién, en un momento que juzgaba “delicado”
y “portador de gérmenes de consecuencias no
siempre previsibles” .3

Si la bisqueda de una transicién ordenada
aparecia como uno de los objetivos centrales
dentro de la estrategia de la jerarquia catoli-
ca, el otro iba a consistir en que las Fuerzas
Armadas —con las que al fin y al cabo la Igle-
sia seguia ligada a partir de una matriz ideo-
I6gica comun— se retirasen del poder en las
mejores condiciones posibles.

Como se ha sefialado anteriormente, en el
centro de la agenda de la transicién democré-
tica estaba la cuestion de los derechos huma-
nos y la revisién de lo actuado por las fuerzas
de seguridad durante los afios del “Proceso”.
La situacion de debilidad politica en que se
encontraba el régimen militar luego de la de-
rrota en Malvinas hizo que fracasaran sus in-
tentos de negociar esta cuestion con las fuer-
zas politicas y sociales, lo que obligé a las
autoridades militares a plantear una salida
unilateral 37 A fines de abril de 1983, el go-
bierno dio a conocer un “Documento Final* y
un “Acta Institucional” en la que se conside-
raba que todo lo actuado por las fuerzas de
seguridad en la “lucha contra la subversion”
debfia ser considerado un “acto de servicio” y
por lo tanto no podia ser materia punible. La
estrategia de las Fuerzas Armadas se comple-

36 La Nacion, 3 de julio de 1982.

37 Cf. Acuiia, Carlos y Smulovitz, Catalina, “Militares
en la transicion argentina: del gobierno a la subordina-
cion constitucional”, en C. Acufa y otros (comp.), Jui-
cio, castigos y memorias. Derechos humanos y justicia
en la politica argentina, Buenos Aires, Nueva Vision,
1995.

t6 en septiembre de 1983 con la sancién de la
“Ley de Pacificacién Nacional”, mds conoci-
da como “Ley de autoamnistia”.

Si bien el episcopado volvid a dividirse en
torno de este tema, se hizo evidente que el ma-
yoritario sector conservador, representado por
las figuras de mayor peso del catolicismo ar-
gentino, coincidid en cuanto a la necesidad de
encontrar un “cierre” a la cuestion de los dere-
chos humanos que no comprometiese institu-
cionalmente a las Fuerzas Armadas. A lo largo
de 1983 el cardenal Aramburu y el entonces
obispo de Avellaneda, monsefior Quarracino,
se pronunciaron en favor de una ley de amnis-
tia, al mismo tiempo que este dltimo advertia
sobre los peligros que podian derivarse de un
eventual juzgamiento de los militares.>®

En este sentido, result por demds signifi-
cativo el aval que la comisidn ejecutiva del
episcopado —integrada por el cardenal Aram-
buru, el cardenal Primatesta y monsefior L6-
pez— brindaron al “Documento Final”, recha-
zado de manera enérgica por la casi totalidad
de los sectores sociales, al plantear que el
mismo contenia “aspectos positivos”.

Con respecto a este tema, los sectores re-
novadores mds moderados, especialmente
desde el equipo de pastoral social comanda-
do por monsefior Laguna, adoptaron una pos-
tura tendiente a evitar la fuerte polarizacién
entre las Fuerzas Armadas y el resto de la so-
ciedad, organizando en diciembre de ese afio
una “Jornada de Reconciliacion Nacional”,
en las que se planteaba lo ocurrido en térmi-
nos de un conflicto entre dos bandos, en el
cual cada uno debia aceptar la responsabili-
dad que le cabfa.®

38 Cf. Mignone, Emilio, Iglesia y Dictadura, cit.,y Leo-
nardo Pérez Esquivel, “Democracia y dictadura: opcio-
nes y compromisos de los cristianos”, en AA.VV., 500
arios de cristianismo en Argentina, Buenos Aires, Cehi-
la-Nueva Tierra, 1992.

3 Cf. Leonardo Pérez Esquivel, “Democracia y dicta-
dura: opciones y compromisos de los cristianos”, en
AA.VV.,, 500 aiios de cristianismo en Argentina, citado.

269



Sélo el pequefio niicleo de obispos que ha-
bia denunciado desde el principio la politica
represiva del régimen exigi6 la justicia y la
verdad como requisito para lograr la eventual
reconciliacién. Para monsefior Hesayne, ésta
requeria de cinco condiciones: examen de
conciencia, dolor, arrepentimiento sincero de
los pecados, propdsito de correccion, confe-
sion sincera del pecado y reparacién del mal
cometido.*® En igual direccién, el obispo de
Neuquén rechazaba, basdndose en el texto
“Iglesia y comunidad nacional”, el “Docu-
mento Final” y la “Ley de autoamnistia” !

En suma, mds alld de estos pronunciamien-

40 El Porteiio, N° 16, abril de 1983.
41 Cf. Jaime de Nevares, La verdad nos hard libres, ci-
tado.

tos criticos, la conferencia episcopal eludi6
pronunciarse oficialmente acerca de la ley de
amnistia que los militares sancionaron dos se-
manas antes de las elecciones de octubre, sos-
teniendo que se trataba de una cuestién de ca-
ricter juridico, mientras que las figuras de
mayor peso en el dmbito de la jerarquia no
ocultaron su apoyo a la medida.

Ante el regreso al poder de los partidos tra-
dicionales, y mds aun en el caso de que triun-
fara en las elecciones el candidato del radica-
lismo, la Iglesia volvié a adoptar una posicién
fuertemente conservadora, temerosa de que el
futuro gobierno democratico impulsara medi-
das que fueran en contra de sus intereses.

En ese nuevo horizonte politico, la Iglesia
no podia prescindir de sus viejos aliados de la
corporacion militar, garantes, a pesar de todo,
de los principios de la catolicidad. o

270



Lecturas

Prismas

Revista de historia intelectual
N° 9 /2005



Sartre en la historia intelectual

Evocar a Jean-Paul Sartre en 2005 bajo la
figuracion del doble aniversario —el siglo y el
cuarto de siglo que demarcan los afios de su
nacimiento y de su muerte— pone de relieve una
habituacién al canon abstracto de las
escansiones de calendario que, no obstante, en
el caso del homenajeado, remite a una vida y
una obra hace tiempo indicativas de escansiones
concretas en la historia intelectual. En efecto,
Sartre, ya en vida pero, sobre todo, reconstituido
por la memoria, encarné momentos ejemplares
de varios desarrollos que, siendo cada uno
especifico y propio de una serie auténoma,
potenciaban sus contenidos al fusionarse en la
persona de su impulsor. Las direcciones y los
sesgos de esa expansion proteiforme abarrotan,
normalmente, los esbozos biograficos y las
noticias de diccionario, pues a la gran
distribucién inicial: escritor, filésofo, hombre
publico, se agregan enseguida las arraigadas
sefiales de reconocimiento: literatura de
compromiso, filosoffa de la existencia,
intervencion politica del intelectual, también
ellas discriminables en consignas de validez
epocal y pregnantes ademanes culturales
condensados en imperativos de lucidez que
atraviesan los géneros y las especialidades y se
revelan tributarios de un “intelectual total”.

De alli que el movimiento de enlace de Sartre
con la historia intelectual tiene el riesgo de
asumir, de entrada, el espesor intitil del
pleonasmo, pues en el siglo XX basta
mencionarlo para establecer un horizonte que
segmenta el continuum de las ideas y las
escuelas y abre asi la posibilidad de articular una
historia intelectual. De nombre propio, “Sartre”
derivé en término epénimo; en esa funcion,
incidi6 designando umbrales, periodos,
identidades. Ya la biografia que consagrara al
filésofo Annie Cohen-Solal en 1985! titulaba
“Los afios Sartre” la tercera de sus cuatro
secciones, correspondiente a los afios 1945-1956,
la fase exaltante de irradiacién del
existencialismo y de la teorizacion del
“compromiso” y, asimismo, la misma
segmentacion decenal que utilizara bastante
tiempo después Benoit Denis para tratar “El

José Sazbén
Universidad de Buenos Aires / CONICET

apogeo sartreano” como una etapa del largo
recorrido de esa vocacion del escritor francés
(mds espontdnea que reflexiva antes de Sartre)
que él estudia en su Literatura y compromiso >
“Los afios Sartre” es también el titulo del tercer
gran periodo del Siglo de los intelectuales
reconstruido por Michel Winock,? pero en este
caso, dada la escala del tratamiento, esos “afios
Sartre” integran una serie mas dilatada cuyas
anteriores estaciones fueron “Los afios Barres” y
“Los afios Gide”; el lector intuye, de todos
modos, que la coordinacién de periodos con
nombres emblematicos es una elaboracion
retrospectiva a partir, justamente, de la
relumbrante evidencia de “los afios Sartre”;
también es plausible que tal nominalizacién
simbdlica de hitos epocales reciba su sentido del
contenido simbolizado, y éste no es otro que la
conjuncién de una fuerte intervencién politico-
ideal (en torno del eje de los valores de la
izquierda y de la derecha) y una masiva obra
literaria encarnadas en una figura excedentaria y
representativa exhibida, entonces, como
eponima. Pero aun en este caso es el caso patente
de Sartre el que induce el método de la
designacion en una secuencia regresiva,
procedimiento idéntico al que hace arrancar en
Pascal la linea de los pensadores
“comprometidos”,* ya que una vez que se ha
disefiado el tipo —con sus atributos esenciales—,
solo queda deslizarlo como matriz portativa en la
historia de las ideas, volviéndolo fructifero en la
deteccion de rasgos comunes en las ejecutorias
de distintas personalidades. Con algo de
redundancia, se puede prolongar ese mismo
modelo asimilacionista a la historia de los
“intelectuales”, otra vez con Sartre como
portador de un tipo-ideal servicial y expresivo,

! Annie Cohen-Solal, Sartre. Una biografia [1985], Buenos
Aires, Emecé, 1990.

2 Benoit Denis, Littérature et engagement. De Pascal a
Sartre, Paris, Seuil, 2000.

3 Michel Winock, L siécle des intellectuels, Paris, Seuil, 1997.
4 Benoit Denis, op. cit., cap. VII: “Pascal ou le pathos de
I’engagement”.

273



circunstancia que resalta mas en la medida en
que, también candnicamente, los “intelectuales”
ya habfan surgido® con rasgos acabados en
visperas del 900, enmarcados en las alternativas
del Affaire Dreyfus (el hecho de que se suscitara
a proposito de Dreyfus un affaire fue,
justamente, su logro).® Sélo que en las décadas
siguientes no se habia producido un uso
generalizado del término en los estudios de
conjunto (con algunas excepciones significativas,
particularmente en afios préximos al Affaire;’
hacia fines de los afios de 1920, se destaca,
desde la izquierda marxista, la polémica del ex
surrealista Naville).® Pero mientras durante ese
periodo los enfoques colectivos de la categoria
se servian de otras denominaciones —por
ejemplo, en un mismo afio (1927), La trahison
des clercs de Julien Benda® y La république des
professeurs de Albert Thibaudet—, desde la
segunda posguerra la proyeccion sartreana de la
figura del “intelectual” consolidé una nocién
flexible y facilitadora que no sélo fue movilizada
para el contempordneo encuadramiento politico,
cientifico-social y literario, sino que se expandi6
a fases histéricas anteriores (Christophe Charle,
Les intellectuels en Europe au XIXe siecle, 1996)
y, en el limite, frecuentd el mas desenvuelto
anacronismo (Jacques Le Goff, Les intellectuels
au Moyen Age, 1957).

“Intelectual” y “compromiso” asumieron, asi,
un estatuto léxico ambivalente: por un lado, eran
términos codificados por su pertenencia al
discurso sartreano; por otro, eran nociones
generales, no marcadas, aptas para designar
funciones y actitudes de una época cualquiera (al
reeditar su Intelectuales en la Edad Media, Le
Goff comentd, satisfecho, que su audacia habia
sido imitada y superada: ejemplo, los estudios
sobre los intelectuales en la Antigiiedad).!® Esta
singularidad de su uso y el consiguiente
deslizamiento del referente puede producir
ilusiones 6pticas como la muy reciente del critico
italiano Vittorio Strada, quien a propdsito del
“engagement”, asevera que Sartre “no fue el
‘inventor’, si se piensa en una gloriosa tradicion
francesa que desde Voltaire llega hasta Hugo y
Zola”.!! La falacia de la observacién es patente
apenas se tenga en cuenta que la mencionada
tradicion es una elaboracién retrospectiva hecha
posible por un tipificador concepto
contemporaneo. Al menos, el estudio de Benoit
Denis, que incluso retrocede hasta un siglo antes
de Voltaire para resefiar “las figuras tutelares del

compromiso”, no incurre en el error de Strada,
pues es consciente de que sdlo “a partir del modo
en que Sartre y sus contemporaneos lo pensaron
[al compromiso] es que se puede remontar en el
tiempo” y examinar las pricticas
“comprometidas” del escritor en épocas en que
“la nocién de compromiso no existia como tal”.!2
Esa consustanciacion del iter intelectual de
Sartre con el armado nitido de una historia
intelectual es una incitacion irresistida por los
historiadores sindpticos. Niilo Kauppi, por
ejemplo, asume en el subtitulo de su
investigacion sobre “la nobleza intelectual
francesa”, la existencia de una era post-
sartreana cuyas transformaciones institucionales
y simbdlicas se propone detallar inspirado, en
general, por las concepciones de Pierre
Bourdieu.!3 En la medida en que estas tltimas

3 Christophe Charle, Naissance des “intellectuels” (1880-
1900), Paris, Minuit, 1990.

6 El linaje dreyfusista del concepto y su arraigo aparecen
claramente en esta sintesis de Dosse: “desde la movilizacién en
favor del capitdn Dreyfus hasta Jean-Paul Sartre, la figura del
intelectual critico ha dominado la escena francesa hasta el
punto de presentarse como la tnica postura intelectual posible”.
Cf. Frangois Dosse, “Paysage intellectuel: changement de
reperes”, en Le Débat, N° 110, mayo-agosto 2000, p. 67.

7 En varios textos, predomina la percepcién socialista de los
intelectuales. En el campo sindicalista soreliano, fue Hubert
Lagardelle quien, en 1900, publicé un escrito sobre Les
intellectuels devant le socialisme; varios afios después, se dio
a conocer la mds pretenciosa diatriba de Edouard Berth, Les
Méfaits des Intellectuels, Paris, Marcel Riviére et Cie., 1914;
el libro, dedicado a Georges Sorel, llevaba un largo prefacio
del mismo Sorel. Fuera de Francia, Max Adler difundio su
ensayo Der Sozialismus und die Intelektuellen, Viena, 1910.
Ajenos al enmarcamiento politico, se puede mencionar el
ensayo de Augustin Cartault L’Intellectuel. Etude
psychologique et morale (Paris, 1914), citado en Pascal Ory,
Jean-Francois Sirinelli, Les intellectuels en France, de

I’ Affaire Dreyfus a nos jours, Paris, Armand Colin, 1992, p.
7,y el libro del periodista Firmin Maillard La cité des
intellectuels (Paris, 1914), mencionado varias veces por
Walter Benjamin, entre otros lugares en “El Paris del
Segundo Imperio en Baudelaire” (incluido en Poesia y
capitalismo, Madrid, Taurus, 1980, p. 98).

8 Pierre Naville, La révolution et les intellectuels, Paris,
Gallimard, 1928, con nueva edicion revisada y aumentada en
1975.

9 En castellano, en cambio, el libro de Benda se present$ con
el titulo més llano y comprensible de La traicion de los
intelectuales (Santiago de Chile, Ediciones Ercilla, 1951).

10 Citado en Pascal Ory, Jean-Frangois Sirinelli, op. cit., p. 11.
! Vittorio Strada, “Sartre, un mito all’ombra di Camus”, en
Corriere della Sera, seccion ‘Cultura’, 16 de marzo de 2005.
12 Benoit Denis, op. cit., p. 19.

13 Niilo Kauppi, French Intellectual Nobility. Institutional and
Symbolic Transformations in the Post-Sartrian Era, Albany,
State University of New York Press, 1996.

274



hacen hincapié en cuestiones de legitimacion,
jerarquia, convenciones y pautas normativas en
el campo intelectual, Kauppi agrupa las diversas
vertientes del pensamiento emergente hacia fines
de los afios de 1950 en un “habitus intelectual
francés” que desde entonces dictard sus propias
pautas de validez en oposicion a las antes
prevalecientes. Ahora bien, para figurar la
transicién de uno a otro régimen de valor,
Kauppi apela a una escenificacion de
consonancias freudianas: los “nuevos aristécratas
de la cultura” crean, a pesar de sus diferencias,
un lazo comtin mediante el asesinato simbdlico
de Sartre.!* Desde luego, no es ésta la tinica vez
en que las retdricas de la historia intelectual
crean, a proposito del desplazamiento del
paradigma sartreano, un suspenso dramético que
se resuelve con la representacion de la muerte.
La dilatada historia del estructuralismo
compuesta por Frangois Dosse instala la muerte
(emblemadtica) de Sartre en su mismo incipit:
“como en toda tragedia, el estructuralismo, para
triunfar, debia matar”; asi se insinua, en la
primera frase, la inminencia del asesinato; y
también su victima: “Jean-Paul Sartre, figura
tutelar de los intelectuales de posguerra”.!> Que
el cambio de hegemonia definitorio del paso de
una a otra era —de la sartreana a la post-
sartreana— no pudo verificarse sin violencia estd
expresado asimismo en otra historia del ascenso
del estructuralismo, la de J. G. Merquior, cuya
primera seccion también lleva un titulo que
connota aniquilacién y exorcismo: “jMuera el
Cogito!”.!¢ Esa referencia al cogito —alusién
metonimica que sobreentiende la obsolescencia
de Sartre a partir de la caducidad de la filosofia
de la conciencia— resulta evocativa de otra gran
impugnacién del pensador existencialista,
efectuada segtin una diferente modalidad de la
ruptura, no ya la que acompatfia las pulsiones de
la muerte, sino la que se ejerce con el sarcasmo o
el irénico desdén. Es lo que parece haber
ocurrido (en marzo de 1961) durante una
confrontacion publica de Sartre y Althusser,
luego de aparecida la Critica de la razon
dialéctica del primero:!” la acusacién de una
incongruente incorporacién del cogito en un
planteo histérico basado en la filosofia de la
praxis no encontré a Sartre preparado para
responderla y Althusser, segtin los testimonios,
exhibi6 asi su superioridad dialéctica'® dejando a
Sartre en una situacién poco airosa. Que el
cotejo de posiciones haya tenido lugar en la

Ecole Normale Supérieure, escenario formativo
de ambos, y ante su director Jean Hyppolite, no
hace mds que afiadir simbolismo al
acontecimiento. Este, de todas maneras, s6lo fue
tal para los asistentes a ese singular torneo
filosofico, a diferencia de la publicacidn, el afio
siguiente, de El pensamiento salvaje,'® donde
Lévi-Strauss amplificaba la condena del cogito
sartreano en la medida en que lo hacia solidario
de todo el proyecto de la Critica, asentado,
segun €1, sobre bases orgullosamente
etnocéntricas y argumentaciones falaces. La
demolicién conjunta del historicismo, del
humanismo y de la filosofia de la conciencia,
todos los cuales tendrian su epitome en el
pensamiento de Sartre, asedi6 a éste ya desde los
primeros afios 1960, si bien s6lo a mediados de
la década resultaria patente el giro irreversible de
las preferencias tedricas del medio y el
confinamiento cada vez mds acentuado de las
pretensiones filosdéficas de Sartre a un modesto y
declinante espacio en la escena intelectual. Hacia
1966, ya se podian extraer conclusiones y
balances: el nimero que la revista L’Arc dedicé a
Sartre tenfa una introduccion donde el antes y el
después de la torsion que se verificaba en el
desarrollo de las ideas estaban marcados con
rasgos fuertemente contrastantes. El eclipse de la
filosofia ante las ciencias humanas suponia un
nuevo vocabulario y disimiles convicciones: “ya
no se habla de ‘conciencia’ o de ‘sujeto’, sino de

14 Niilo Kauppi, op. cit., p. 7.

15 Frangois Dosse, Histoire du structuralisme, 2 vols., Parfs,
La Découverte, 1992, t. 1, p. 19.

16 J. G. Merquior, From Prague to Paris. A Critique of
Structuralism and Post-structuralist Thought, Londres, Verso,
1988, p. 1.

17 Jean Hyppolite, director de la Ecole Normale Supérieure
hacia la época, pidi6 a Sartre que diera una conferencia en la
Escuela e invité a presenciarla a personalidades como
Maurice Merleau-Ponty y Georges Canguilhem. También
estuvieron presentes Louis Althusser y su séquito estudiantil;
en éste, figuraba Regis Debray, quien mas tarde, en Les
Rendez- Vous Manqués (Paris, 1975), aludirfa al
acontecimiento. Cf. A. Cohen-Solal, Sartre, cit., pp. 592-593;
Gregory Elliott, Althusser. The Detour of Theory, Londres,
Verso, 1987, p. 63; F. Dosse, op. cit., t. 1, p. 20.

18 “Era éste [Althusser], por una vez, quien mantenia una
posicién mds dialéctica, englobando el pensamiento de
Sartre”, juzgd después Debray, segtin el testimonio recogido
por Annie Cohen-Solal en su Sartre, cit., p. 592. Una opinion
complementaria de la de Debray es la de Canguilhem, quien
“repar6 sobre todo en la ‘malicia de las preguntas de los
normalistas althusserianos’” (op. cit., p. 593).

19 Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage, Parfs, Plon, 1962.

275



‘reglas’, de ‘codigos’, de ‘sistemas’; no se dice
que el hombre ‘produce el sentido’, sino que el
sentido ‘llega al hombre’; ya no se es
existencialista, sino estructuralista” 2% Al mismo
tiempo, en otra publicacion de ese afio un
observador extranjero hacia notar que “la
atmoésfera del Barrio Latino de Althusser es tal
que para cualquier estudiante de izquierda...
Sartre y Henri Lefebvre son monumentos
antiguos” 2!

El desdén de la escuela althusseriana, asi
como algunos sarcasmos de Michel Foucault son
bien conocidos, pero otro de los maitres a penser
de la época, Jacques Derrida, elabord, hacia
1968, un escrutinio mas elaborado de las
posiciones de Sartre. De hecho, éste integraba un
panorama critico de amplio aliento, unido a una
inclinacién programatica que ya se habia
manifestado en otros trabajos anteriores. No
carece de interés, para la historia futura del
influjo derridiano, el hecho de que tanto “Los
fines del hombre” (de 1968) como “La
estructura, el signo y el juego en el discurso de
las ciencias humanas” (de 1966) hayan sido, en
su origen, exposiciones hechas ante auditorios de
universidades norteamericanas.?>

El articulo de Derrida, que contrapone en sus
dos acdpites una frase de El ser y la nada y otra
de Las palabras y las cosas para sugerir la
brusca transicién de la asuncién confiada de la
“realidad humana” en Sartre a la desaparicion
del hombre en Foucault, esboza una
generalizacion cuyo contenido vale, sobre todo,
para su autor: “la critica del humanismo y del
antropologismo [...] es uno de los motivos
dominantes y conductores del pensamiento
francés actual”.?®* Encarnizdndose con la familia
de nociones sostenida por el humanismo
—hombre, realidad humana, humanidad, etc.—, lo
que 1llama la atencién en este texto son las
marcas de distanciamiento epocal con la filosofia
sartreana (a la que se adjudica un viciado
antropologismo), como si efectivamente la
agenda tedrica del pensamiento francés hubiera
clausurado ya las aperturas de El ser y la nada y,
con ellas, la pertinencia de la “realidad
humana™?* en las indagaciones filoséficas. El
texto también contiene el trastrocamiento més
pleno y estratégico del proyecto de Sartre,
inspirado en la bisqueda y la explicitacion del
sentido (en las acciones y en la historia
humana).?> Derrida hace notar, como uno de los
rasgos de la inversion de perspectivas producida

en el pensamiento francés, que mientras antes se
trataba de efectuar —principalmente por obra de
la fenomenologia— “una reduccién al sentido”,
en el presente lo que impera es “la reduccién del
sentido”, lo que significa que la propia
posibilidad del sentido estd determinada por “una
organizacién ‘formal’ que en si misma no tiene
sentido” .20 Esta alusién —positiva— al
estructuralismo semiolégico puede, por un lado,
conectarse con formulaciones similares del
articulo de 1966 (el significado “nunca estd
absolutamente presente fuera de un sistema de
diferencias”), pero, para el lector, evoca la
argumentacion lévi-straussiana esgrimida contra
la plenitud de sentido a la que aspiraba Sartre en
la Critique: también Lévi-Strauss le hacia notar a

Sartre esa regla de la reduccion por la cual “todo

sentido es justiciable de un menor sentido”.?’

Esos ataques convergentes —a la produccion
subjetiva del sentido, al aura de la “realidad

20 1’Are, N° 30, Aix-en-Provence, 1966, p. 1.

21 Bric Hobsbawm, “Struttura del capitale”, en I rivoluzionari
[orig. inglés: 1974], Turin, Einaudi, 1975, p. 178. El articulo
original se public6 en 1966 en el Times Literary Supplement,
a propésito de la aparicion de los libros de Althusser (y
colaboradores) Pour Marx y Lire le Capital.

22 Uno y otro escrito fueron contribuciones a coloquios
internacionales: “Les fins de I’homme” en Nueva York, octubre
de 1968; “La structure, le signe et le jeu dans le discours des
sciences humaines” en Baltimore, octubre de 1966.

23 J. Derrida, “Los fines del hombre™, en Mdrgenes de la
filosofia [orig. francés: 1972], Madrid, Catedra, 1994, p. 155.
24 Derrida mantiene toda la atencién en la primera gran obra
filosofica de Sartre, sin mencionar siquiera la Critica de la
razon dialéctica, publicada ocho afios antes de su
conferencia. En cuanto a la expresion “realidad humana”, no
deja de escarnecer esa “monstruosa” (p. 151) versién del
Dasein heideggeriano que circul6 con el aval de Sartre.

25 Por ejemplo: “Asi, la pluralidad de sentidos de la Historia
solo se puede plantear en la perspectiva de una totalizacion
futura [...]. Nuestra tarea histdrica es aproximar el momento
en que la Historia no tendrd sino un sdlo sentido”. Cf. Jean-
Paul Sartre, Critique de la raison dialectique, Parfs,
Gallimard, 1960, t. 1, p. 63. Hacia la misma época de
publicacién de la Critique, Sartre recapitulaba su amistad
intelectual con Merleau-Ponty: “nosotros seriamos cazadores
de sentido, dirfamos la verdad sobre el mundo...[atin] el
sentido del sinsentido existe y nos correspondia encontrarlo”.
Cf. Jean-Paul Sartre, “Merleau-Ponty vivant”, en Les temps
modernes, N° 184-185 (ntimero especial dedicado a Merleau-
Ponty), 1961, p. 316.

26 J. Derrida: “Los fines del hombre”, cit., p. 172.

27 Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage, cit., p. 338. Ms
tarde, y apoyado en la autoridad de Lévi-Strauss, Foucault
pudo conjeturar que “el sentido no era, probablemente, mas
que un efecto superficial, un resplandor, una espuma y que lo
que nos atravesaba profundamente [...] era el sistema”.
Citado en Raymond Bellour, “Homme pour homme”, en
L’Arc, N° 30, p. 13.

276



humana”, a la soberania del hombre garantizada
por el humanismo y el antropologismo, etc.—
tenian su correlato, fuera del campo filoséfico,
en la otra gran arena en la que se dirimia la
hegemonia de Sartre: la produccion literaria,
cuya ética, cuya politica y —segtin la exigente
normatividad sartreana— cuya misma légica
dependian del austero rigor del “compromiso”
del escritor. Ahora bien, la carga de
responsabilidad que sobrellevaba el literato
comprometido estaba en razén directa del tipo de
significaciones que proyectaba en su obra y del
resguardo de la libertad en el disefio de sus
ficciones y de sus descripciones: en cualquier
caso, lo que hacia era mostrar el mundo por
medio de la prosa, a la cual Sartre consideraba
“utilitaria por esencia”, siendo el prosista, en su
definicién, alguien que “se sirve de las
palabras”.?® Fue esta concepcién instrumental de
la literatura, que suponia un control de los
recursos expresivos y una plena mediatizacién de
la materia lingiiistica —conjunto de formas
idealmente subordinado a la intencion autoral—,
lo que comenzo a ser rechazado por diversas
corrientes y tedricos literarios desde fines de los
afios de 1950. Ya la acumulativa e insinuante
obra de Roland Barthes habia detectado y
razonado en este campo los indicios de una
nueva sensibilidad y su correspondencia con los
aportes de las cada vez mds celebradas ciencias
humanas. El interés de esa meditacion sobre las
condiciones, dispositivos y efectos de la
produccidn literaria residia en una connotada
modernidad de tratamiento del lenguaje que
desplazaba sin remedio el antiguo y férreo
esquema del compromiso sartreano, con su
concepcion del lenguaje como recurso funcional
subordinado a la accién y la comunicacién.?® Ya
en El grado cero de la escritura (1953), Barthes
habia comenzado a plantear la cuestién de la
autonomia de la forma como irreductible a la
intencion y a la direccién del pensamiento.
Posteriormente, sus continuas e inventivas
contribuciones a una indagacion del hecho
literario —acompafiada en ocasiones por la
acufiacion de neologismos— sedimentaron un
terreno de reflexién cuyas propias premisas
exclufan ya cualquier interlocucién con las
posiciones de Sartre. Basta citar su ponencia
“Escribir: ;verbo intransitivo?” (presentada en el
mismo coloquio norteamericano de 1966, antes
mencionado, al que concurrié Derrida) para
advertir que el descansado descarte de una idea

de la literatura como “expresion docil y
transparente” de la subjetividad, asi como el de
la “ideologia totalitaria del referente™!
cimentaban un nuevo sentido comtin para el cual
el idiolecto de Sartre resultaba indescifrable.
Esos afios de 1960 son también los del
nouveau roman 'y de la afirmacion de Tel Quel,
uno y otro focos —en parte tributarios de las
avanzadas barthesianas— de impugnacion y
desentendimiento del “compromiso” sartreano.
Si bien en uno y otro de estos grupos existe —en
grados variables— interés e involucramiento en
cuestiones politicas (por ejemplo, a propdsito de
la guerra de Argelia o de la revolucién cultural
china), de lo que en cada caso estan convencidos
es de la obsolescencia del planteo sartreano y,
por tanto, del imperativo de tener alejada a la
politica de la practica y la investigacion
literarias. Es, en cambio, toda una retdrica
objetivista, cientificista y teoricista la que
subtiende sus exploraciones, particularmente en
el caso de Tel Quel, una revista en la que la
participaciéon como colaboradores de los
filésofos mas en vista (Foucault, Derrida) o los
ecos de su ensefianza (el caso de Althusser),
contribuyen a dotar de una aureola de vanguardia
integrada (literatura, ciencias humanas,
filosofia)®? notoriamente indiferente a las
arcaicas agendas sartreanas. Parece natural,
entonces, la sintesis rencorosa del mismo Sartre
(en el caso, a propdsito de Foucault): “Robbe-
Grillet, el estructuralismo, la lingiifstica, Lacan,
Tel Quel son movilizados uno tras otro para
demostrar la imposibilidad de una reflexion

28 Jean-Paul Sartre, Qu’est-ce que la littérature? [1947],
Paris, Gallimard, 1964, p. 73.

2 Ibid., pp. 27-28: “[...] Una pura funcién que nos hemos
asimilado. Asf ocurre con el lenguaje [...]. Estamos en el
lenguaje como en nuestro cuerpo; lo sentimos
espontdneamente al trascenderlo [en le dépassant] hacia otros
fines, como sentimos nuestras manos y nuestros pies”. Y mas
adelante: “el fin del lenguaje es comunicar”.

30 Roland Barthes, Le degré zéro de I’écriture [1953], Parfs,
Gonthier, 1964, p. 73.

31 Roland Barthes, “Ecrire, verbe intransitif?” [1966], en Le
bruissement de la langue, Paris, Seuil, 1993, p. 25.

32 La pégina inicial de Tel Quel comenz6 a llevar a partir de
cierto momento un subtitulo, “Science / Littérature”. Por otro
lado, la integracion del aporte filoséfico aparece, con
orientada visibilidad, en la antologia publicada por la revista:
Théorie d’ensemble (Paris, Seuil, 1968), cuyo sumario estd
encabezado por sendos textos de Michel Foucault y Jacques
Derrida (en este ultimo caso, con la importante conferencia
“La différance”, presentada a comienzos de ese afio en la
Société frangaise de philosophie).

277



histérica”.>* Robbe-Grillet, quien ya en los afios
1950 se habia mostrado critico de la nocién
sartreana del compromiso, en 1963 manifesté
claramente que esa opcidn era incompatible con
el ejercicio de la literatura; la revista Tel Quel,
por su parte, se orientd desde el comienzo en una
direccidn divergente de la preceptiva del
compromiso y, con el aporte paraddjico de varios
militantes comunistas, repudié cualquier
subordinacién de la literatura a las ideologias
politicas.>*

La pérdida de arraigo del engagement
sartreano’ fue paralela a la de la figura
complementaria del “intelectual” como portador
de “exigencias universalistas”, tal como todavia
la fundamentaba Sartre en su mds dilatada
recuperacion del tema en la década de 1960.3¢ En
la década siguiente, Michel Foucault contrapuso a
ese retrato de “intelectual ‘universal’”, carente ya
de vigencia en su opinién, la nueva figura del
“intelectual especifico”, de intervencidn y
préctica sectoriales acordes con la posicion
precisa que le marcaban sus “condiciones de vida
y de trabajo” 37 Desde luego, esa toma de
distancia integraba en Foucault una concepcién
mds global y opositiva a las convicciones y
esquemas comprensivos sartreanos, Como es
posible apreciar, entre otros lugares, en la
argumentacion desarrollada por el autor en su
Arqueologia del saber 3® En cuanto al
“compromiso”, por otro lado, el significativo
entierro de tal opcion, casi simultdneo al de su
impulsor, tuvo lugar en oportunidad de la
aparicion de la revista de andlisis politico-cultural
Le Débat, orientada por el historiador Pierre
Nora. Dos semanas después de la muerte de
Sartre —ocurrida el 15 de abril de 1980—, Nora,
editor y difusor de colecciones histéricas en la
editorial Gallimard, expresé en el lanzamiento de
Le Débat la siguiente consigna, difundida por la
prensa: “Le Débat serd lo contrario de Les Temps
modernes y de su filosoffa del compromiso”.3® Si
se agrega que —tal el comentario del historiador
Francois Dosse— la creacion de Le Débat ponia
de relieve la “reconciliacién de los intelectuales
con los valores de la sociedad occidental y una
conversién progresiva al aronismo”,* puede
advertirse la profundidad de la brecha ya
consolidada entre el élan epocal del paradigma
sartreano y el modelo emergente, cuyos rasgos
integrativos y anti-utopizantes parecen bien
representados en la personalidad aludida por
Dosse, es decir Raymond Aron.

Durante el presente afio y a propdsito de la
convergencia de los dos centenarios —Sartre y
Aron nacieron, ambos, en 1905— se ha hecho
notar la ejemplaridad del cotejo entre las
trayectorias intelectuales de dos personalidades
que, inicialmente unidas por una estrecha
amistad y diversas afinidades —el mismo
ambiente formativo (la Ecole Normale
Supérieure), idénticos intereses filosdficos (la
fenomenologia, el pensamiento aleman),
comunes iniciativas culturales (la fundacién de
Les Temps modernes)—, fueron, posteriormente y

33 “Jean-Paul Sartre répond”, en L’Arc, N° 30, pp. 87-88.

34 Cf. Danielle Marx-Scouras, The Cultural Politics of Tel
Quel. Literature and the Left in the Wake of Engagement,
University Park, The Pennsylvania State University Press,
1996, pp. 17-19, 32-35, 45, 223-225.

35 A prop6sito de esta tan francesa modalidad de intervencién,
cabe destacar el significativo aporte de los investigadores
extranjeros que la han estudiado. Entre ellos: Anna Boschetti,
Sartre y “Les Temps Modernes” . Una empresa intelectual
[orig. francés: 1985], Buenos Aires, Nueva Vision, 1990;
Sunil Khilnani, Arguing revolution. The Intellectual Left in
Postwar France, New Haven, Yale University Press, 1993;
Sudhir Hazareesingh, Intellectuals and the French Communist
Party. Disillusion and Decline, Oxford, Clarendon Press,
1991; Tony Judt, Past Imperfect. French Intellectuals, 1944-
1956, Berkeley, University of California Press, 1992 y, del
mismo autor, The Burden of Responsibility. Blum, Camus,
Aron and the French Twentieth Century, Chicago, The
University of Chicago Press, 1998 (que incluye continuas
referencias a Sartre), sin olvidar el viejo estudio de David
Caute, El comunismo y los intelectuales franceses (1914-
1966) [orig. inglés: 1967], Barcelona, Oikos-Tau, 1968 (cuya
tercera parte estd dedicada a Gide, Malraux y Sartre).

36 Jean-Paul Sartre, “Defensa de los intelectuales”
(conferencias dadas en Japén en 1965), en Alrededor del 68
(1972), Buenos Aires, Losada, 1973, pp. 285-343.

37 Michel Foucault, “Verdad y poder” (entrevista de 1977), en
Microfisica del poder, Madrid, La Piqueta, 1979,
especialmente pp. 183-189. Incidentalmente se puede agregar
que las diferencias en la concepcion del intelectual entre
Sartre y Foucault no impidieron su participacion conjunta,
como intelectuales, en tribunas piblicas y manifestaciones de
protesta. Cf. Didier Eribon, Michel Foucault y sus
contempordneos [original francés: 1994], Buenos Aires,
Nueva Visién, 1975, pp. 175-176.

38 Michel Foucault, L’Archéologie du savoir, Paris,
Gallimard, 1969. Entre otros lugares claramente consagrados
a la refutacion de la idea de historia en Sartre, se puede
mencionar este contraataque, presumiblemente motivado por
las opiniones de aquél en la revista L’Arc (cf. n. 32): “No hay
que engafiarse: lo que tanto se lamenta no es la desaparicion
de la historia, sino el desplazamiento de aquella forma de
historia que secretamente estaba por completo referida a la
actividad sintética del sujeto” (p. 24).

3 Citado en Frangois Dosse, L ’histoire en miettes. Des
“Annales” a la “nouvelle histoire” , Paris, La Découverte,
1987, p. 216. Dosse alude a una declaracion de Pierre Nora
aparecida en Le Monde, de Paris, el 3 de mayo de 1980.

40 Frangois Dosse, Histoire du structuralisme, cit., t. 11, p. 323.

278



durante la mayor parte de sus fases creativas y
de sus intervenciones publicas, una persistente
referencia negativa, la una para la otra. Esa
permanencia en las antipodas del espectro
ideoldgico y politico, que abarcé cuestiones
cruciales como la guerra fria, el gaullismo, la
guerra de Vietnam, “mayo del 687, la
institucionalidad liberal, la pertinencia del
marxismo, etc. —e incluyé también, en el caso de
Aron, iniciativas criticas de amplio aliento
respecto del pensamiento de Sartre*! (carentes de
reciprocidad)—, suscité asimismo el perfilado
mads elocuente de dos figuraciones antinémicas
del intelectual. El respectivo alcance movilizador
de esas encarnaciones individuales de dos
modelos de reflexion e intervencion en los
grandes debates de la época qued¢ ilustrado en la
desafiante consigna paradéjica de aquellos
jovenes parisinos, persuadidos de que “era
preferible equivocarse con Sartre que tener razén
con Aron”.*? Hace diez afios, Jean-Frangois
Sirinelli presentd una ilustrativa biografia
paralela de Sartre y Aron en la que,
justificadamente, se pone de relieve —y se
coteja— las perspectivas que uno y otro adoptaron
no solamente frente a las multiples coyunturas de
la historia inmediata que les tocé vivir, sino
también ante la Historia como dimension global
y como proceso. Fue Aron quien, mucho antes
que Sartre, se impuso (a comienzos de la década
de 1930) “un proyecto que ya no abandonaria:
pensar la Historia mientras ella se hace” *3> Como
académico y observador de actualidad (por
ejemplo, en la revista L’Express), Aron cumplié
ese propdsito, aunque sin suscitar ningin séquito
fiel ni entusiasmos movilizadores como los
conquistados por Sartre, un tardio fil6sofo de la
Historia y actor de sus avatares que, no obstante,
en el dltimo periodo de su vida debi6 resignar
(en parte, por limitaciones fisicas) aquellos
proyectos en los que se jugaba tanto la
inteligibilidad de la Historia como la articulacién
de libertad y determinacién que movia a sus
sujetos. Tampoco esos proyectos encontraron
continuadores o generaron un continuado interés,
al menos en Francia. Lo que alli se produjo fue
un apartamiento sistemdtico de todos y cada uno
de los énfasis sartreanos tal como éstos se habian
cristalizado particularmente en Cuestiones de
método y la Critica de la razén dialéctica.*
Drésticamente devaluados y abandonados
parecen asi tanto el horizonte programético sobre
el que se recortaban esas obras: la posibilidad de

inteleccion de una historia total de la que pudiera
emerger “‘el sentido de la Historia’ y su Verdad”
(CRD, 156) como la apelacién incandescente de
aquella escena central de la historia
contemporénea, es decir la Revolucién Francesa,
a la que Sartre, en esa obra, volvia una y otra vez
para poner a prueba, como inmejorable campo
de ejercicio de su método, el propdsito general
de aplicar el esfuerzo tedrico a “‘situar’ un
acontecimiento, un grupo o un hombre” (CRD,
72) iluminando las ambivalencias del sentido de
la accidn, etc., pero teniendo presente que “esa
Historia hecha y anecddticamente conocida”
debia constituirse en “objeto de una experiencia
completa”, lejos de figurar “el objeto muerto y
transparente de un Saber inmutable” (CRD, 81).
Ahora bien, la empresa de Sartre se fundaba
en la posibilidad de principio de restituir
traslucidez a la praxis intencional, a partir del
movimiento de la comprension como aprehension
totalizante (CRD, 161-162), bajo la premisa de que
el sentido “de la totalizacion histdrica podia
develarse en el presente a un agente [...] situado
en medio de la Historia en curso” (CRD, 160).
Pero ya en el momento de su formulacién, este
designio no podia pasar la aduana del saber
recientemente constituido; incluso el mismo
1éxico sartreano lo impedia, ya que desde la
primera pdgina de la Critique el autor hablaba de
“constituir una antropologia estructural e
histérica” (CRD, 9) sin prever que el nexo

41 Aron consagré un curso de un afio entero al comentario e
interpretacion de la Critica de la razon dialéctica: luego
publicé su contenido como Historia y dialéctica de la
violencia (1973), Caracas, Monte Avila, 1975. También hay
que tener presente los andlisis consagrados a Sartre en
L’opium des intellectuels (Paris, Calman-Lévy, 1955), las
secciones que lo tienen por objeto en Marxismes imaginaires.
D’une sainte famille a I’autre (Paris, Gallimard, 1970) y las
remisiones a su obra en los cursos del College de France
postumamente editados como Lecciones sobre la historia
(1989), México, FCE, 1996.

42 Sobre esa frase ironiza un reciente comentario publicado en
Corriere della Sera. Cf. Pierluigi Battista, “Il vantaggio di
avere torto con Sartre”, 6 de marzo de 2005; la seccién
‘Cultura’ de este periddico siguié publicando en nimeros
sucesivos andlisis y puntos de vista con el cotejo Sartre-Aron
como leit-motiv.

43 Son palabras de Aron, citado en Jean-Frangois Sirinelli,
Sartre et Aron. Deus intellectuels dans le siecle, Parfs,
Hachette, 1985, p. 14.

44 Estas dos obras estdn reunidas en el tomo I (tinico
concluido y publicado por el autor) de la Critique de la
raison dialectique cit. en n. 25. A partir de ahora aludimos a
ella en el texto con la sigla CRD seguida del nimero de
pédgina.

279



invocado debfia representar, para el lector de los
afios de 1960, una friccién epistemoldgicamente
inasimilable. En efecto, tal lector contaba, para
ese momento, con un vocabulario disyuntivo que
durante el decenio volveria atin mds rigidos sus
registros (es la época de la exasperada
confrontacion Estructura/Historia) y, ademads, la
rdpida aclimatacion, desde 1962, de EI
pensamiento salvaje, ya lo habia instruido sobre
las operaciones de lectura que aconsejaba el
presente habitus.

El autor de El pensamiento salvaje habia
articulado la demolicion de la Critique en torno de
la pretension sartreana de recuperar en plenitud la
direccion y el sentido de la Historia desde el
interior de la Historia misma. Cuando Lévi-
Strauss fingia condensar la significacion de la
Critique con esta férmula: “En efecto, el
problema planteado por la Critica de la razon
dialéctica puede reducirse a éste: jen qué
condiciones es posible el mito de la Revolucién
Francesa?”, ejecutaba una doble maniobra: por un
lado, disolvia como vacuo espejismo el horizonte
filosofico de Sartre y, por otro, convalidaba el
dictum del revisionismo historiografico: algunos
afos antes, el decano de esta corriente, el
britanico Alfred Cobban, también se habia
esmerado en derruir “the myth of the French
Revolution”* Aun asf, el rebajamiento de la
memoria de la Revolucién a ficcién mitica no
tuvo el mismo sentido en uno y en otro; Cobban
solo aludia a fallidos recaudos empiricos y a
conceptos erréneos, mientras que el especialista y
tedrico de mitos que era Lévi-Strauss sugeria una
equivalencia antropoldgica y la recidiva de una
funcién general. En su acercamiento a la
Revolucion Francesa, Sartre se habria situado
“ante la historia como los primitivos ante el eterno
pasado”, ya que en su sistema “la historia
desempefia[ba], muy precisamente, el papel de un
mito” *® En esa intervencién polémica de Lévi-
Strauss contra Sartre —que, como después fue
evidente, represent una bisagra en la historia
intelectual francesa— habia dos elementos que,
unidos, favorecerian una actitud mds parsimoniosa
y desapegada ante el pasado nacional. Por un
lado, la deslegitimacion del aura de la Revolucién
Francesa (revolucién que, segin Lévi-Strauss, “tal
como se la conoce, no ha existido™); por otro lado,
y con efectos mds globales, la atribucién de
obsolescencia a la conciencia histdrica (cuya
“edad de oro” ya habria concluido). En definitiva,
y en exacta oposicion al programa de Sartre, Lévi-

Strauss juzgaba que, con el conveniente
distanciamiento, “la historia [...] deja de ser
interiorizable y pierde su inteligibilidad” #

El relevo historiografico de este saber
fundado en los tiempos largos de la etnologia
serd asumido muy pronto por Frangois Furet para
aplicarlo polémicamente a la coyuntura histdrica.
En 1967, este historiador recupera con simpatia
las tesis criticas de Lévi-Strauss en un articulo
que hace notar que el prestigio de la “etnologia
estructural” estd asociado al hecho de que esa
disciplina “ofrece una anti-historia”.
Describiendo con agudeza la mutacion del
panorama cultural que han suscitado las nuevas
tendencias y, en particular, la relacion entre “Los
intelectuales franceses y el estructuralismo”
(titulo del articulo), Furet destaca hasta qué
punto la figura de Lévi-Strauss es “la imagen
invertida del hombre sartreano, a quien la
inmersion en la historia [...] impone el célebre
compromiso”.*® Hacia la época, Furet es uno de
los tantos observadores que convalida la
deflacion del empeiio de Sartre, convertido ahora
en “célebre compromiso”, es decir en pintoresca
reliquia de una época transcurrida.*°

En el decenio siguiente, la historiografia
revisionista acentuard la marca lévistraussiana.
Asi como Sartre aspiraba a dialectizar los

45 Alfred Cobban, “The myth of the French Revolution”
[1955], en Aspects of the French Revolution, Londres,
Paladin, 1968.

46 C Lévi-Strauss, op. cit. (en n. 19), p. 336.

4T Ibid., pp. 342, 337-338.

48 Frangois Furet, “Les intellectuels frangais et le
structuralisme” [1967], en L’atelier de ’histoire, Paris,
Flammarion, 1982, pp. 40 y 44.

4 A contramano de este rechazo generalizado por parte de las
figuras ascendentes de la escena intelectual francesa, los
estudiantes movilizados por la agitacion universitaria de
mayo y junio de 1968 entraron en rdpida sintonia con Sartre,
tnico orador en la Sorbona ocupada a quien quisieron
escuchar. Sartre, por su lado, experimentd un gran estimulo
por ese contacto y, de hecho, se puso al servicio del
movimiento de protesta, entre otros aspectos, haciendo él de
entrevistador del militante Cohn-Bendit para Le Nouvel
Observateur. Cf. Jeannette Colombel, Jean-Paul Sartre.

Un homme en situations [1985], Paris, Le livre de poche,
2000, pp. 181-184 y 558-564. Francois Dosse hace hincapié
en ese contraste entre la ténica intelectual dominante durante
“el 68” y el mantenimiento del viejo carisma (cuya génesis
cultural era arrinconada como démodée) por parte de Sartre.
De hecho, mientras en las universidades habia sefiales de
hostilidad hacia los maestros del estructuralismo, la
compenetracién del viejo filésofo con la agitacion juvenil
autorizaba a pensar que (si bien efimeramente) se estaba
cumpliendo “la revancha de Sartre”. Asf titula Dosse el
capitulo 11 del segundo tomo de su Histoire du
structuralisme, donde detalla esas alternativas.

280



conocimientos brindados por las ciencias
humanas y, en particular, por la antropologia,
poniéndolos a todos “en situacion” mediante la
inteleccién que brindaba la Historia (para €1, la
sintesis normativa era, como se vio, una
“antropologia estructural e histérica”), un
impulso antagénico, puesto en marcha por Lévi-
Strauss, ejecutaba la rotacion inversa, bajo el
supuesto de que la historia, y las sociedades que
se reconocen en ella, eran s6lo una fraccion —de
ningtin modo privilegiada— de un desarrollo
varias veces milenario s6lo conceptualizable con
las nociones que elaboraba la antropologia (y una
de ellas equiparaba la conciencia histdrica con las
formaciones imaginarias propias del mito).

Hacia fines de la década de 1970, y en un
articulo de nombre lapidario —“La Revolucién
Francesa ha terminado”—, Francois Furet
retomard la agenda critica que Lévi-Strauss habia
movilizado en la década anterior para
deslegitimar el proyecto histdrico-filoséfico
sartreano. Asi como Lévi-Strauss le habia
imputado a Sartre un apriorismo eurocéntrico en
virtud del cual el filésofo, “cautivo de su cogito”,
ponia a la sociedad histérica como sujeto, con el
unico resultado de quedar encerrado ahora en un
cogito sociologizado,® del mismo modo Furet
desestimaba ahora la representacion de la
burguesia revolucionaria en la versién ortodoxa,
ya que —decia—, en ese caso “el cogito, expulsado
de las conciencias individuales, se refugia en los
sujetos colectivos”>! Igualmente, recuperaba la
tesis de la discontinuidad entre cronologia e
interpretacion y entre discurso historiografico y
experiencia histérica (desarrollada con énfasis en
El pensamiento salvaje). Asimismo, lo que es
mads significativo en un historiador, Furet
convalidaba el desplazamiento categorial
antropologizante que le permitia a Lévi-Strauss
clasificar la filosofia de Sartre como un
“documento etnogréfico de primer orden”,
servicial para “comprender la mitologia de
nuestro tiempo” > Pues el autor de Pensar la
Revolucion Francesa, por su lado, no sélo
asimila polémicamente la impronta histérica de la
Revolucion al pensamiento mitico: también
reclama una actitud de extrafiamiento ante el
fenémeno revolucionario, ni mas ni menos una
“etnologia”, apta para emancipar al estudioso de
un “paisaje tan familiar” 33

Las consecuencias dltimas de esta
desafeccion que hace presa de la conciencia
histérica® y del meditado deslizamiento de sus

atributos al desvan de los objetos intitiles,
museales, coleccionables como vestigios de
épocas muertas, pueden apreciarse en un empefio
maés reciente, debido a uno de los notorios
continuadores de Furet. Lo que este ultimo habia
reclamado en “La Revolucion Francesa ha
terminado”: olvidar la significacién que la
Revolucién legé a sus herederos y asumir frente
a ella sélo la “curiosidad intelectual” y la
actividad gratuita de conocimiento del pasado” >
serd llevado a cabo con rigurosa coherencia por
Pierre Nora en el marco de un vasto proyecto
que abarca toda la Francia moderna. Nora, a
quien antes mencionamos como licido y
programaético antagonista de la tradicion
sartreana del compromiso, es significativo en
este recuento de posiciones intelectuales a
contracorriente de las aperturas tedricas de
Sartre, porque concibid y realizé un proyecto de
ejecucion colectiva cuyos fundamentos son la
exacta antitesis de la apelacion y reconversion
inteligible de la historia propuesta por el autor de
la Critica de la razon dialéctica. Ese proyecto,
tan espectacular como fascinante —cristalizado en
las casi cinco mil paginas de Les Lieux de
mémoire—° tuvo una inspiracién, dice el mismo
Nora, “casi etnografica” y constituy —siempre
en sus términos— un “intento experimental, casi
jugueton” de rastrear sitios de memoria
—materiales o inmateriales— con el fin de obtener
“excitantes panoramas novedosos” >’

La premisa de Nora, expuesta en su
fundamentada introduccién general a esa vasta
exploracion de los lugares (franceses) de
memoria, es que la aceleracion de la historia

50 C. Lévi-Strauss, op. cit., p. 330.

3! Frangois Furet, “Le catéchisme révolutionnaire” [1971], en
Penser la Révolution Frangaise, cit., p. 192.

52 C. Lévi-Strauss, op. cit., p. 330.

33 Frangois Furet, “La Révolution frangaise est terminée”
[1978], en Penser la Révolution frangaise, cit., pp. 25-26.

34 El aporte foucaultiano a esa desafeccién consistié en
exhibir la conciencia histérica como irremediablemente
dependiente de una figuracién continuista de la historia en la
que encontraria cabida la “promesa” de una reapropiacion,
por el hombre, de todo lo que pudo haber escapado a su
dominio. Para Foucault, la “mutacién epistemoldgica” del
concepto de historia veta ya esa visién continuista. Cf.

M Foucault, L’Archéologie du savoir, cit., pp. 21-22.

5 Ibid.

56 Pierre Nora (dir.), Les Lieux de mémoire (1984-1992),
Paris, Gallimard (col. Quarto), 1997, 4757 paginas.

57 Pierre Nora, “From Lieux de mémoire to Realms of
Memory”, en P. Nora (dir.), Realms of Memory. Rethinking
the French Past, vol. I: Conflicts and Divisions, Nueva York,
Columbia University Press, 1996, pp. XXI 'y XVIII.

281



arrastra todas las cosas a “un pasado
definitivamente muerto”. Un ejemplo explicito,
para el autor, es que en la actualidad “hacer la
historiografia de la Revolucién Francesa,
reconstituir sus mitos y sus interpretaciones,
significa que ya no nos identificamos
completamente con su legado” .38 Este tipo de
meditacion —y aun la retdrica que lo subtiende—
son indicios ilustrativos de un nuevo régimen de
pensamiento histdrico que se sitia en las
antipodas de los estimulos, politicos y tedricos,
que movieron a Sartre a elaborar, como dijera, los
instrumentos cognoscitivos “mediante los cuales
la Historia se piensa, en tanto son también los
instrumentos practicos por los que ella se hace”
(CRD, 135). El despejamiento de la conciencia
histérica y su inducida vacancia permiten que la
antigua preocupacion por la articulacion de
determinaciones, que remitia a un saber regulador
de la accidn practica, sea sustituida por la
gratuidad del acceso al pasado, que se expresa
entonces en la recoleccién de imagenes y
representaciones: figuraciones de la memoria. En
la conjuncién inarticulada de esos fragmentos, tan
excitantes como inocuos, convocados con talento
y sostenido impulso por Pierre Nora para los
Lieux de mémoire, se puede medir y apreciar el
quiebre de época, la distancia insalvable que nos
separa de aquella historia total ambicionada por
Sartre, ahora integrada —como se dirfa en el
lenguaje de sus contradictores— a la episteme de
otra, remota, historia intelectual. De hecho, lo que
él hubiera llamado el “humus” epocal, el suelo
nutricio de todo pensamiento creador, habia
sufrido una brusca alteracién en los dltimos
decenios de su vida, particularmente en lo que se
refiere al horizonte en el que €l habfa situado su
laborioso propésito de acceder a “la
inteligibilidad de la historia” >

Ciertamente, el mismo Sartre habia debido
renunciar a la ejecucion de ese magno intento,
inicialmente por las dificultades de resolucién
conceptual encontradas en su acercamiento
filosofico comprensivo a “Ia historia en curso”,
objeto de reflexién del segundo tomo de la Critica
(cuya redaccion, por ese motivo, quedd
interrumpida)® y, luego, por su declinacién fisica,
en particular la pérdida de la vista. Pero, desde el
punto de vista de la eventual fertilidad de una idea
y de su consecuente exploracion, es significativo
que, aun fracasado, el proyecto sartreano fuera
considerado valioso, digno de escrutinio y objeto
de un atento examen. Pero esto no tuvo lugar en

Francia.®! sino en el medio cultural anglosajon:
fueron un norteamericano —Roland Aronson—52
un britdnico —Perry Anderson—° los primeros
estudiosos que se interesaron en acceder a los
manuscritos del segundo tomo de la Critica y fue
una editorial inglesa -New Left Books— la que
primero tomd la decisién de publicarlo.% Por otro
lado, afios después de la muerte de Sartre, la
ténica general con la que se celebr6 el
Bicentenario de la Revolucion Francesa ratificé
asimismo aquella certidumbre, esgrimida contra
él, segtin la cual “la edad de oro de la conciencia
histdrica” ya habia quedado atrds. S6lo que en ese
diagnéstico hay que ver también una profecia
autocumplida; no el resultado inevitable de “la
fuerza de las cosas”, sino una realidad inducida
por quienes, al desplazar a Sartre, inauguraban
una nueva, y desencantada, fase de la historia
intelectual. O

y

38 Pierre Nora, “Entre Mémoire et Histoire. La problématique
des lieux”, en P. Nora (dir.), Les Lieux de mémoire, cit., p. 96.
% Jean-Paul Sartre, Critique de la raison dialectique, tomo Ii
(inachevé): L’intelligibilité de I’histoire, edicion cuidada por
Arlette Elkaim-Sartre, Paris, Gallimard, 1985.

% La permanencia de la preocupacién de Sartre por una
indagacién del sentido global de la historia, unida ahora a una
aguda sensibilidad a los problemas de una “moral”, puede
apreciarse en su vivaz participacion en el didlogo con Benny
Lévy publicado en el mes anterior a su muerte. Cf. Jean-Paul
Sartre, “L’espoir maintenant”, Le Nouvel Observateur, N°
800, 801 y 802, 10, 17 y 24 de marzo de 1980.

61La escasa propensi6n del medio intelectual francés a
sentirse concernido por el legado de Sartre puede
ejemplificarse tomando como referencia la misma revista
antes mencionada, Le Débat. Esta, en 1985, hizo conocer, en
una seccién “Sartre, cinco afos después”, algunos textos
breves de “jovenes escritores y filésofos” cuyas opiniones
sobre la personalidad intelectual y la obra general de Sartre
fueron invariablemente desdefiosas y, también, inequivocas en
cuanto a que ninguna deuda los unia a dicha herencia. Cf. Le
Débat, N° 35, mayo 1985, pp. 61-78.

62 Roland Aronson, “Sartre’s Turning Piont: The Abandoned
Critique de la raison dialectique, volume two”, en Paul Arthur
Schilpp (ed.), The Philosophy of Jean-Paul Sartre, La Salle,
Ilinois, The Library of Living Philosophers, vol. XVI, cap. 28.
63 Perry Anderson, Arguments within English Marxism,
Londres, Verso, 1980, pp. 52-53. En este libro, publicado el
mismo afio de la muerte de Sartre, Perry Anderson ofrece una
interpretacion critica de los impasses de la argumentacion de
Sartre en el tomo inconcluso, tema al que volveria el autor
unos afios después en In the Tracks of Historical Materialism,
Londres, Verso, 1983, pp. 70-72.

64 En los meses siguientes a la muerte de Sartre, un estudioso
norteamericano informaba, refiriéndose a los materiales del
tomo inconcluso, que “New Left Books tenia planeada la
primera publicacién del manuscrito completo”. Cf. Roland
Aronson, art. cit., p. 706. Este autor, por lo demds, también
publicé en esa época Jean-Paul Sartre, Philosophy in the
World (Londres, 1980).

282



Entre la Kulturkritik y los Estudios culturales: un debate
contempordneo entre Francis Mulhern y Stefan Collini

Pocas corrientes en los espacios universitarios
contempordneos han despertado tantas
polémicas, y de tal grado de apasionamiento,
como la constitucién y posterior transformacion
de los “estudios culturales” en su pasaje del
“Birmingham Centre for Cultural Studies” al
mundo académico norteamericano. Situados en
un espacio de cruce entre muchas disciplinas
diversas —como la critica literaria, la sociologia,
la antropologia, o la historia— y sin un marco
disciplinar propio, los estudios culturales han
parecido, sobre todo para quienes contintian
desarrollando su practica de investigacion en el
interior de las disciplinas mds tradicionales, un
abigarrado rejunte de perspectivas y de objetos
de estudio carente, en tltima instancia, del rigor
intelectual que constituye el requisito ineluctable
para la legitimacién plena de cualquier practica
académica. Por ejemplo, en un ensayo reciente,
cuyo titulo —“Estudios agraviados” —! indica
desde un inicio el tono general de su evaluacién,
el historiador de las ideas britdnico, Stefan
Collini, ha ironizado sobre el estatuto de
legitimidad de este campo:

Aqui tenemos tres recetas para la realizacién de
“Estudios culturales”: Primera receta. Comience
una carrera como estudioso de la literatura
inglesa. Siéntase insatisfecho: busque estudiar
una gama mds amplia de textos contemporaneos
y “relevantes”, y extienda la nocién de “texto”
hasta incluir a los medios, la performance y el
ritual. Haga campafia para que esta actividad sea
reconocida como una disciplina académica.
Ponga en funcionamiento un laboratorio para
estudiar la prensa de tipo “tabloide” o las
telenovelas o el andlisis del discurso. Aplique a
los resultados el nombre de “Estudios
culturales”. Segunda receta. Comience una
carrera como un académico especializado en
ciencias sociales. Siéntase insatisfecho; rechace
la cientificidad engafiosa, y persiga una linea
mds fenomenoldgica de estudios de la relacién
entre los significados publicos y la experiencia
privada. Haga campafia para que esto sea
aceptado como una disciplina académica
legitima. Ponga en funcionamiento un

Jorge Myers
Universidad Nacional de Quilmes / CONICET

laboratorio para estudiar a los hinchas del fiitbol
o las fiestas musicales caseras o las mafianas de
“tupperware”. Aplique a los resultados el nombre
de “Estudios culturales”. Tercera receta.
Identifique aquello que le provoca més
descontento. Haga campafia para que el estudio
de esta fuente de su descontento sea reconocida
como una disciplina académica legitima. Teorice
la resistencia a esta campaiia como parte de un
andlisis mds amplio de la operacién represiva del
poder en la sociedad. Ponga en funcionamiento
un laboratorio para estudiar la (mala)
representacion de los gays en los medios o la
imbricacién de la critica literaria con el discurso
colonialista o la prevalecencia de prejuicios
masculinistas a la hora de evaluar las
posibilidades de tener una carrera exitosa.
Aplique a los resultados el nombre de “Estudios
culturales™ 2

La critica desarrollada por Collini en las paginas
siguientes de ese articulo se circunscribe a tres
puntos fundamentales: primero, que los “estudios
culturales” tienden (sobre todo en su variante
norteamericana) hacia un relativismo cultural
que aplana los valores antiguamente asociados
con los productos culturales complejos que
circulaban en los espacios de élite —como la
literatura, las artes plasticas o la filosofia-,
obturando de ese modo la posibilidad de
formular discriminaciones entre una obra y otra,
en funcidn de su calidad (estética, intelectual,
moral); segundo, que en una mayoria de los
casos aparecen vehiculizados por trabajos que
carecen de gran productividad intelectual —tanto
las metodologias empleadas como los objetos
seleccionados sirven poco para expandir el
universo de nuestros conocimientos sobre la
sociedad y la cultura, y no generan, por ende,
corrientes fructiferas de discusién e intercambio

'O “del agravio™, ya que este uso de la palabra inglesa “grie-
vance” autorizarfa cualquiera de las dos traducciones.

2 Collini, Stefan, “Grievance Studies: How not to do Cultural
Criticism”, English Pasts. Essays in History and Culture,
Oxford, Oxford University Press, 1999, pp. 253-254.

283



de perspectivas— y tercero, que en una mayoria
de los casos esta produccion ha tendido a
privilegiar al memorial de agravios por encima
de la precisién empirica y la coherencia
argumentativa —los juicios (o “prejuicios”) a
priori en tono de denuncia subordinan a s{
mismos toda la investigacion posterior—. La
diatriba de Collini —desarrollada originalmente a
través del vehiculo de una resefia a la
compilacion Cultural Studies de Lawrence
Grossberg— se elaboraba a partir de un anclaje
fuerte en un campo disciplinar —la historia, y
mds especificamente la historia contextual de las
ideas— y de una vision ideoldgica mds general,
que podria quizds ser caracterizada como liberal
0 aun “whig” —en el sentido positivo que le han
asignado a este término J. W. Burrow y otros,
definiéndolo como una actitud ante la vida y los
problemas filosoficos y politicos siempre atenta
a la complejidad de la realidad humana—. En
efecto, aquello que Collini objetaba con mayor
fuerza en este texto era que los “estudios
culturales” —si bien cumplian una funcién
positiva de ampliacién del campo posible de
estudios académicos, sobre todo al focalizar
fendmenos culturales pertenecientes a la cultura
popular o de masas y muchas veces,
precisamente por ello, ignorados olimpicamente
por las lineas de investigacion universitarias—
son insensibles a “la rica textura de aquellas
corrientes culturales que considera
‘dominantes’”.? La razén detras de esa falta de
sensibilidad residiria, segtin Collini, en la
subordinacion de la tarea de analisis y critica de
la cultura a propdsitos fundamentalmente ajenos
a la tarea intelectual: cargan con el fardo de
querer realizar simultdneamente una
investigacién académica y realizar una terapia
social. Constituyen, por ende, una forma
ilegitima de la critica cultural —siguiendo el
espiritu del articulo de Collini casi podria decirse
que representan su antitesis—.

En el 2000 aparecia un libro que el propio
Collini denominaria un hito de central
importancia para el andlisis histérico y social de
la cultura: Culture/Metaculture de Francis
Mulhern, publicado en la prestigiosa serie de
manuales universitarios para estudiantes de
literatura, “The New Critical Idiom”, de
Routledge. Bajo la engafiosa forma de un
manual, Mulhern —vinculado estrechamente con
la tradicién de andlisis de la cultura y la sociedad
establecida por Raymond Williams, director de

la “old New Left Review” durante una década, y
autor de un valioso libro sobre la empresa
cultural de la revista de los Leavis, Scrutiny—
elabor6 una ambiciosa reinterpretacion de la
historia de los “estudios culturales” y de las
funciones y las perspectivas que caracterizan su
propia especificidad. En términos sucintos, esa
reinterpretacion esta subtendida por un
argumento tedrico y por otro de indole histdrica:
en el plano de la teoria, por la elaboracién de un
concepto nuevo, el de “metacultura”, y en el
plano de la historia, por una lectura a contrapelo
de la historia candnica de los estudios culturales,
tendiente a enfatizar su continuidad con las
formas profundas de la critica cultural anteriores
a ellos, en vez de su ruptura con ella.

La definicion del término “metacultura” es
central a la organizacion de todo el libro. Luego
de haber declarado que el tema de su estudio era
la exploracién analitica de un “lugar comiin” —en
el sentido de Bourdieu, a quien citaba—
denominado “cultura” —sede de algunas de las
tradiciones intelectuales mds importantes del
siglo que entonces acababa—, procedi6 a explicar
el sentido preciso que le asignaba al vocablo
“metacultura”. Este debia servir para designar
simultdneamente su intencién de abordar los
problemas fundamentales del campo de los
estudios de la cultura y el cardcter
eminentemente reflexivo del discurso que se
ocupaba de ella: “El discurso metacultural es,
entonces, aquel en el cual la cultura, no importa
como la definamos, habla de sf misma”.* La
elaboracion mas compleja del sentido de este
término, realizada por Mulhern a continuacién
de la frase citada, describe con gran precision la
sede desde la cual buscé desarrollar su
reinterpretacion de la historia y del sentido de los
estudios culturales, y por ello merece ser citada
in extenso:

Mais precisamente, es un discurso en el cual la
cultura interpela a su propia generalidad y
condiciones de existencia. Los cuatro términos
presentes en esta formulacion requieren ser
enfatizados. Aquello que estd siendo tematizado
es la generalidad de las actividades productoras
de sentido, no simplemente alguna de sus muchas
variedades especificas, como, por ejemplo, las

3 Collini, Stefan, “Grievance Studies...”, cit., p. 263.
4 Mulhern, Francis, Culture/Metaculture, Londres, Routledge,
2000, p. XIV.

284



practicas religiosas o los paseos delante de las
vidrieras o la poesia o la educacién de adultos.
Esa generalidad es interpelada en relacién con
sus condiciones de existencia socioculturales, que
pueden ser conceptualizadas, por ejemplo, como
“el industrialismo”, o “el capitalismo”, o “la
modernidad”. La metacultura es discurso en el
sentido més fuerte de ese término versatil: un
conjunto de tépicos y procedimientos formados
histéricamente que a la vez impulsan y regulan el
habla (utterance) de las personas que lo habitan,
asigndndoles posiciones precisas en el campo de
significacién que delimita. En el discurso
metacultural la posicién correspondiente al hecho
de ver y de hablar y de escribir, el tipo de sujeto
en el que cualquier individuo se convierte cuando
lo practica, es la cultura en si misma.’

Aplicado al andlisis de la historia de los estudios
culturales, el discurso de Mulhern organiza su
perspectiva histdrica en torno a dos ejes o
momentos de la reflexion de la cultura sobre si
misma, colocando en el centro de su analisis la
relacién entre ellos: la Kulturkritik —una
categoria construida por el propio Mulhern, ya
que ese término no existe en inglés—y los
Estudios culturales. Partiendo de la temprana
contraposicion realizada por Herder entre Kultur
y Zivilisation, Mulhern sostiene que es posible
integrar en una sola las dos principales
tradiciones (la alemana y la inglesa) de reflexién
critica acerca de la sociedad y la politica a partir
de la cultura que existieron durante el siglo XIX:
ésta corresponderia al tronco raigal de la
Kulturkritik. Aunque en el caso de la primera, el
énfasis pos-herderiano estuvo colocado sobre la
relatividad intrinseca de las culturas nacionales,
mientras que en el de la segunda la tendencia
general —condensada paradigmadticamente en la
obra de Matthew Arnold— consistid, en cambio,
en enfatizar el cardcter universal de los valores
culturales, ambas partian de una premisa
semejante que permitirfa su hibridizacién en el
siglo XX: la cultura como principio ineluctable
de una sociedad regida por valores considerados
auténticos y, por ende, legitimos. En el siglo XX,
en un contexto dominado por la crisis
sociopolitica abierta por el impacto traumético
de la Primera Guerra Mundial y por el acuciante
fantasma de la sociedad de masas, esta tradicion
de andlisis se habria generalizado a todo el
espacio europeo. La Kulturkritik, tal cual la
define Mulhern, nace en 1918 como defensa de
una cultura de minorias contra el avance de una

civilizacion (o sociedad) de masas; y estarfa
marcada, desde su propio inicio, por el clima de
malestar y de escepticismo ante las posibilidades
de una accidn politica eficaz, que la crisis
civilizatoria y la democratizacién cultural y
politica suscitaron entonces entre las €élites
intelectuales europeas.®

De gran agudeza interpretativa —cada una de
las secciones dedicadas a examinar brevemente
la posicion y la obra de autores especificos
contiene observaciones que las iluminan, aun en
aquellos casos donde las conclusiones no
terminan de convencer— el niicleo de su
argumento reside en la distincién entre
“autoridad” y “poder”, una distincién que a su
juicio los practicantes de los Estudios culturales
han omitido hacer, resultando de alli su
incapacidad para efectuar una verdadera ruptura
con la Kulturkritik. La posicién de Mulhern ante
los estudios culturales —rica en matices analiticos
y en discriminaciones— no es de rechazo absoluto
—a diferencia de la expresada por Collini en el
articulo citado—: consiste mds bien en una
evaluacidn critica y por momentos demoledora
de un proyecto digno de respeto que ha
fracasado por entero en alcanzar las metas que se
habia asignado a s{ mismo. La razon reside en
“la falta de reconocimiento de su propia
identidad (misrecognition)” que ha acechado
siempre al proyecto de los estudios culturales.
Postuldndose como una corriente subversiva de
su elitismo y de su mirada autoritaria, “la
tendencia predominante en los Estudios
culturales ha sido la de negar los valores sociales
especificos de la Kulturkritik, mientras retenian
su forma profunda, que luego por ende repiten
como el patrén de su propia imaginacién
estratégica”.” Al no discriminar entre “el poder”
—que refiere a todas aquellas pricticas asociadas
al ejercicio del dominio en una sociedad,
reposando siempre, en ultima instancia, sobre el
uso de medios coercitivos— y “la autoridad” —que
es una forma no coercitiva de ejercicio del
dominio y que casi siempre, como en la nocién
weberiana de legitimidad, borra las huellas de la
dominacién bajo la apariencia del libre

5 Mulhern, Francis, Culture. .., cit.

6 No es casual, ademds, que la Kulturkritik definida por
Mulhern como recusadora de la politica haya sido inaugura-
da, segtin él, por el ensayo de Thomas Mann, Las reflexiones
de un hombre ajeno a la politica, de 1918.

7 Mulhern, Francis, op. cit., pp. XVII-XIX.

285



consentimiento de quienes la padecen—, han
terminado por reproducir los mismos patrones
que definieron a la Kulturkritik. Segin Mulhern,
aquello que define la especificidad de la
dominacién cultural es su ejercicio de

la autoridad en contraposicion a otras formas

de dominacién que se basan en el ejercicio del
poder. Los estudios culturales, al confundir la
autoridad con el poder, han reproducido
inconscientemente la misma critica a lo politico
que habia animado el discurso de la Kulturkritik:
“aunque socialmente contrastados, los objetos
ideales de la Kulturkritik y de los Estudios
culturales se parecen en esto: ambos insisten en
que la ‘cultura’ es la verdad necesaria, aunque
ignorada, de la sociedad, cuya maldicion es la
naturaleza inadecuada de la forma prevaleciente
de autoridad general, lo politico” 3 Como
consecuencia de esa elision entre los dos
conceptos, el asalto a los bastiones del privilegio
de la alta cultura ha resultado, paradéjicamente,
en un renovado intento por disolver la politica en
el interior de la accidn cultural. Antes que estar
enfrentadas como modalidades discursivas
diametralmente opuestas, la Kulturkritik y los
Estudios culturales comparten el empefio por
reemplazar la politica por una accion centrada
en la cultura, concebida como el sitio de los
“buenos” o de “los mds altos” valores de la
sociedad. La unica diferencia —menor si se
efectda el andlisis critico a partir de aquello que
ambas modalidades se habian propuesto lograr—
serfa que mientras que la Kulturkritik
representaria la tendencia autoritaria y elitista
del discurso metacultural, los Estudios culturales
representarian su mutacién populista de
izquierda.

En cierto sentido, el libro de Mulhern opera,
desde su propio titulo, como un palimpsesto de
Cultura y Sociedad de Raymond Williams,
escrito casi cincuenta afios antes. Las figuras
identificadas como representantes de la
Kulturkritik britdnica son casi siempre los
mismos analizados por Williams en la porcion de
su libro que trata del siglo Xx: Orwell, los Leavis,
Eliot, el circulo de Bloomsbury, Christopher
Caudwell. Su abordaje efectda, sin embargo, una
extension y también, en mds de una ocasién, una
disrupcion de los juicios formulados por
Williams: por ejemplo en el caso de Orwell, la
valoracion positiva hecha por Williams del tono
plebeyo de su prosa es invertida: indica, para
Mulhern, en cambio, el fracaso tltimo del

intelectual con vocacién de critica cultural en
Inglaterra, que sélo puede apelar a un populismo
empobrecido y afin a los prejuicios nativos como
herramienta. Todo el libro parece haber sido
escrito como una suerte de didlogo critico con
Cultura y sociedad y, més en general, con la obra
entera de Williams. Sin que ello haya implicado
la ruptura de su indudable vinculo con la obra
anterior, difiere de ella en dos aspectos cruciales,
que a su vez subrayan las principales
discrepancias entre Mulhern y Williams: su
recorte cronoldgico y su recorte geografico. La
primera diferencia subraya la distancia temporal
que separa a las dos obras. Mientras que gran
parte de Cultura y sociedad esta dedicada a
explorar el legado decimonénico de la critica
cultural britdnica, el libro de Mulhern ignora casi
por completo el siglo XIX. La Kulturkritik de
Mulhern pertenece por entero al siglo XX. M4s
aun, su relevancia para Mulhern tiene menos que
ver con los valores intrinsecos de la misma —que
reconoce explicitamente mas de una vez a lo
largo del libro— que con su papel de molde o
fragua para los Estudios Culturales surgidos en la
segunda mitad de ese siglo. Dividido en tres
partes, el libro pudo haberlo estado en cuatro, ya
que los capitulos cuarto de la primera parte —“Un
ajuste de cuentas”— y primero de la segunda parte
—“Una teoria”—, forman una unidad que opera
como bisagra entre la discusion de la Kulturkritik
y aquélla de los Estudios culturales. Es en esos
dos capitulos donde Mulhern aborda el periodo
que constituyd el horizonte del presente para la
clasica obra de Williams, los afios de 1950; y es
alli donde aparece discutida la obra de Richard
Hoggart, primero, y de Raymond Williams
después. Momento clave de ruptura entre una
tradicion y otra, podria decirse que el abordaje
del mismo por Mulhern estd predicado sobre la
hipétesis de que la deriva seguida por los
Estudios culturales a partir de entonces result6 de
las consecuencias no intencionales de los
proyectos de andlisis cultural de aquellos dos
autores, y de la figura que de alguna manera
emblematizé los Estudios culturales ingleses
durante tres décadas, Stuart Hall. (Cabe sefalar
que su discusion de toda la trayectoria intelectual
de Hall constituye uno de los andlisis més sutiles,
precisos y logrados de todos los que se hayan
dedicado a ese autor.) No s6lo los objetos

8 Ibid., p. XIX.

286



estudiados por Williams, sino la propia obra del
conceptualizador del “materialismo cultural”,
aparecen reinterpretados, de este modo, como
consecuencia del cambio de perspectiva que
implica el nuevo recorte cronoldgico de Mulhern.

La segunda discrepancia, mds contundente
(ya que representa una toma de distancia
deliberada), consiste en la critica al nacionalismo
cultural de Williams, a su anglicidad demasiado
autocentrada. Haciendo suya una parte de la
requisitoria formulada por Paul Gilroy en la
década de 1990, destaca que una aceptacion
autocomplaciente de los valores de la
“anglicidad” atravesé gran parte del discurso de
la Nueva Izquierda inglesa de los afios de 1950
y 1960, incluyendo el del propio Williams. La
ampliacidn de la perspectiva geografica
abordada ha implicado, también ella, pues, una
reinterpretacion del significado de las
tradiciones exploradas en Cultura y sociedad.
Es por ello que la Kulturkritik conceptualizada
por Mulhern es europea en su composicion y en
su alcance: Thomas Mann, Ortega y Gasset,
Freud, Karl Mannheim, Marcuse, Karl Kraus y
Julien Benda, entre otros, integran esa
formacién cultural al lado de los ingleses.

Y del mismo modo, los Estudios culturales
explorados por €l son internacionales, aunque
no se pierda de vista el rol crucial jugado en su
origen por los tedricos ingleses, ni tampoco las
diferencias de énfasis y de propdsito que
separan a los Estudios culturales ingleses (de la
tradicién de Stuart Hall y Birmingham) de
aquellos desarrollados por fuera de Inglaterra, y
sobre todo en los Estados Unidos.” El principal
efecto de este desplazamiento de la ubicacion
de su mirada geografica ha sido el de
contextualizar la tradicion inglesa, modificando
de ese modo la importancia relativa asignada a
los distintos momentos y figuras constitutivos
de la misma.

La publicacién de Culture/Metaculture —que
generd una discusion relativamente amplia— fue
definida por Stefan Collini en enero/febrero del
2001, en las paginas de la New Left Review,
como un hito en el andlisis tedrico de la
cultura.!® Su comentario al libro, de tono
indudablemente elogioso (dice, entre otras cosas,
que es ésta “una obra, desde muchos puntos de
vista, brillante”), sefiald, sin embargo, dos
discrepancias fundamentales: primero, observé
que la omision del siglo XIX de la tradicién de la
Kulturkritik cargaba las tintas a favor del

argumento de Mulhern acerca del caricter
“elitista y autoritario” de esa tradicién. Collini
observaba que si Ruskin o William Morris
hubieran sido incluidos, aquella definicién tan
contundente resultaria menos plausible. Segundo,
observé que la critica dirigida en contra del
discurso metacultural también abarcaba la propia
obra de Mulhern, ya que si aquello que definia
ese discurso era la critica a la politica desde la
sede de la cultura, la propuesta alternativa
desarrollada por Mulhern en su libro —aquélla de
una “politica cultural”—!! no podia escapar —si
era sometida a la misma logica implacable de su
argumentacion acerca de la continuidad entre la
Kulturkritik y los Estudios culturales— a ese
mismo destino. Esta ultima observacidn, sefiala
Collini, aunque indudablemente seria tomada
como una critica negativa por Mulhern, no lo era
desde su propio punto de vista, ya que su vision
de la relacién entre la cultura y la politica era
distinta a la del autor comentado. La cultura,
segin Collini, debia ser entendida como “el
aspecto de significatividad, presente en todas las
actividades, cuando éste era elevado a la
reflexividad”™: la actividad propia de todo
intelectual era la reflexion, incluyendo una
reflexion cultural (a partir de esa definicién de
“cultura”) en torno a la politica. A tono con su
trayectoria intelectual anterior, Collini
reivindicaba la continuada validez de una mirada
“arnoldiana”, es decir, de la critica cultural.

Estas observaciones dieron inicio a una larga
polémica desarrollada en las pdginas de la NLR:
en el nimero 16 Mulhern respondié con un
articulo titulado “Beyond Metaculture”; en el 18
Collini retrucé con “Defending Cultural
Criticism”; en el 23 Mulhern volvié al ataque
con “What is Cultural Criticism?”, y, finalmente,
en el 27 Collini amplié y resumi6 sus

9 Cabe seiialar que, siguiendo a Tom Steele, Mulhern acepta
que una diferencia clave entre los Estudios culturales ingleses
y aquéllos elaborados en otras latitudes ha sido su origen en el
seno de una practica cultural especifica —la educacién de adul-
tos en la Inglaterra de entreguerras—, y no en una disciplina
académica —la critica literaria, donde tienen su principal ancla-
je los Estudios culturales en casi todo el resto del mundo—.
Véase Steele, Tom, The Emergence of Cultural Studies 1945-
1965, Londres, Lawrence and Wishart, 1997.

10 Collini, Stefan, “Culture Talk”, New Left Review, N° 7,
enero/febrero de 2001.

T Que retomaba argumentos avanzados en su libro anterior,
The present lasts a long time. Essays in Cultural Politics,
Notre Dame, Indiana, Field Day Essays/Notre Dame
University Press, 1998.

287



argumentos en “On Variousness”.'> En los meses
posteriores a esa Ultima entrega del intercambio
Mulhern/Collini, han seguido apareciendo, ya en
el 2005, algunas intervenciones menores en
torno a esa polémica, escritas por terceros. El
debate sirvi6 para precisar mejor la posicién
respectiva de cada uno de los autores ante
aquello que Mulhern llama “discurso
metacultural” y Collini “critica cultural”; a la vez
que subray6 —tanto por el tono relativamente
cordial del intercambio, cuanto por la seriedad
con que cada uno examiné la obra del otro— el
hecho de que frente a los nuevos populismos
posmodernos que han proliferado en el interior
de los Estudios culturales resulta mds probable
hoy dia un didlogo productivo entre posiciones
“posmarxistas” y “liberales culturales” (las que
terminaron asigndndose respectivamente ambos
autores).

Desde la perspectiva de la obra que dio inicio
al debate, y también desde aquélla de la temdtica
de Prismas, sus principales resultados fueron los
siguientes: primero, una definicién mds clara por
parte de Mulhern de su propia posicion, es decir,
del Iugar desde el cual se sentia autorizado para
elaborar su critica general e impugnadora del
“discurso metacultural” en sus dos variantes;
segundo, una ampliacién y especificacion mds
precisa de un punto ciego de
Culture/Metaculture —el lugar que le asignaba, en
relacion con la Kulturkritik, a la escuela de
Frankfurt, sobre todo en su modalidad
adorniana—; y, tercero, una mayor definicién de
la perspectiva teérica'? e historiogréfica que ha
presidido la importante obra de Collini. En
cuanto a la primera cuestién, Mulhern, en
respuesta a la acusacion de que su propia critica
no escapaba a las generales de la ley que €1
mismo se habia empefiado en establecer,
reformul6é de un modo mas condensado y mds
explicito su concepto de aquello que debia ser
“la politica cultural”: un viejo tema en su obra
—de raigambre en tltima instancia williamsiana,
aunque él haya preferido en el contexto de este
debate invocar los nimenes de Lenin y de
Gramsci— que ha orientado tanto su estudio sobre
el grupo de Scrutiny cuanto la mayorfa de los
ensayos reunidos en The Present Lasts a Long
Time. A diferencia del discurso metacultural, la
politica de la cultura propiciada por Mulhern
toma su punto de partida del reconocimiento de
que la cultura y la politica, aunque solapadas e
imbricadas constantemente y de los modos mas

variados, constituyen dos fendmenos claramente
distintos. Segin Mulhern:

La cultura estd en todas partes; la politica puede
estar en cualquier parte, lo cual no es equivalente
a lo anterior. Cualquier antagonismo social
puede tornarse politico, ha sostenido Schmitt, en
el sentido de intensificarse hasta el punto donde
asume la forma que define a la politica: una
relacion publica y colectiva de tipo amigo-
enemigo proseguida con la conciencia de “la
posibilidad del caso extremo”, de “la lucha hasta
la muerte”. Si la aceptacion filoséfica que
Schmitt hace del combate mortal es ideoldgica,
una clausura decadente de la posibilidad de una
existencia social apaciguada, su formalismo
riguroso nos ofrece una iluminacién de la cual
tenemos algo que aprender. [...] Si la diferencia
especifica de la politica es formal, y no una
cuestion de sustancia social, y mucho menos de
meras artes profesionales, entonces la relacién
cultura-politica es interna a cada uno de esos
términos emparentados. Los complejos culturales
habitan la politica como el campo y horizonte
incierto de aquello que es socialmente
imaginable; y las practicas de la identidad y de
la representacion, los entramados de afinidad y
aversion, que componen estos complejos estan
siempre, en principio, texturados por la
posibilidad de la politica, entendida como
amenaza o demanda u oportunidad. La politica,
pues, puede estar en cualquier lado, pero no, a
diferencia de la cultura, en todos lados. [...]
“Discrepancia” es el término que he utilizado
para resumir los limites y las posibilidades de
esa relacion, y para calificar los sentidos de la
“politica cultural” 14

En clave gramsciana-williamsiana, la cultura es,
para Mulhern, consustancial a toda actividad
humana, mientras que la politica, aunque
siempre una posibilidad latente, sélo existe alli
donde se realiza el esfuerzo concreto por darle
existencia. Es a partir de esta posicion, es decir
de su creencia en la posibilidad de una politica
de la cultura que pueda efectuar una verdadera

12 yéase, respectivamente, New Left Review, No. 16, julio-
agosto de 2002, NLR, N° 18, noviembre-diciembre de 2002,
NLR, N° 23, septiembre-octubre de 2003, y NLR, N° 27, mayo-
junio de 2004.

13 “Heurfstica” serfa quizds un término mds adecuado, ya que
Collini ha dejado claro a lo largo de este intercambio que des-
confia y adn reniega de la utilizaciéon de marcos tedricos ela-
borados a priori para dar cuenta de la historia cultural e inte-
lectual.

14 NLR, N° 16, pp. 102-103.

288



transformacion de las relaciones sociales, que
Mulhern ha formulado su ingeniosa
reinterpretacion de una parte importante del
andlisis de las relaciones entre la sociedad y la
cultura durante el siglo XX (una creencia que en
la dltima frase de Culture/Metaculture, cabe
sefalar, aparece amortiguada por su suscripcion
al licido pesimismo adorniano acerca de la
imposibilidad de hacer realidad la promesa de la
felicidad, y que implica que la tnica politica
cultural posible en el siglo XXI serd “un arte de
lo posible™):!5 aquello que iguala la Kulturkritik
y los Estudios culturales es su negacion de la
politica, basada en la atribucién de valores
positivos a la esfera de lo cultural —fueran éstos
aristocraticos o deméticos— y negativos a la de la
politica —entendida como el reino de la razén
instrumental, de un pragmatismo estrecho guiado
exclusivamente por la logica de los fines
inmediatos—. Desde el punto de vista de la
historia intelectual, este sefialamiento de una
profunda continuidad en un plano, donde antes
habia parecido existir inicamente una ruptura, es
sin duda estimulante y original, y representa una
contribucién excepcional a la reflexién en torno
de la historia intelectual europea del siglo XX
—aun cuando desde otros puntos de mira se
pueda seguir trabajando sobre las diferencias y
las rupturas entre esas dos corrientes—.

La discusion del lugar de la Escuela de
Frankfurt en su reconstruccién de la Kulturkritik,
aunque de importancia mas acotada, no deja de
representar también uno de los momentos més
utiles del debate (aunque poco sorprendente), ya
que la casi completa omision de los
frankfurtianos respondia, qué duda cabe, a la
profunda conviccién de Mulhern de que el
marxismo, aun en sus variantes mas
negativamente “politicas”, siempre implica una
valoracion de la politica. Sintiéndose presionado
por algunas de las observaciones de Collini (que
no aludian explicitamente a la Escuela de
Frankfurt), Mulhern en su primera respuesta
acepto describirla —deteniéndose en los casos de
Adorno y Marcuse— como una subcategoria
anomala de la Kulturkritik, una Kulturkritik
marxista. La reconsideracion del caso de Adorno
sirve de paradigma para toda la Escuela. El autor
de Minima Moralia no puede ser excluido de la
compaiiia ilustre de los Kulturkritiker por dos
razones: primero, su marxismo, ejemplificado
por su rechazo del decisionismo schmittiano,
desembocd en una politica que, por estar

orientada hacia un horizonte en ultima instancia
utépico, no podia sino ser “ajena a la politica”;'
y segundo —como pareceria obvio a cualquier
lector de Adorno— por su desdén hacia la
civilizacion de masas.

Finalmente, la rica y matizada discusién
elaborada por Collini en respuesta a la cada vez
mas contundente definicion de la posicién de
Mulhern, constituye un contrapunto
historiografico de gran importancia —atento mas
a las diferencias entre autores, escuelas y estilos
de discurso, que a las semejanzas que
construcciones tedricas ambiciosas como la de
Mulhern tienden a volver visibles—. En su tltima
intervencion en el debate, hace explicito el
programa que guié sus primeros trabajos de
historia intelectual y de historia de las ciencias
sociales: éstos habrian estado animados sobre
todo por el deseo de confrontar las
interpretaciones instrumentales y ahistdricas de
la historia intelectual del siglo XIX que
efectuaban muchos sociélogos y tedricos
politicos de los afios 1970 y 1980 (un ejemplo,
aunque €l no lo mencione, seria la lectura de
Hobbes realizada por C. B. McPherson en un
libro de gran éxito en la década de 1970),
elaborando, en cambio, una historia
meticulosamente contextualizada y atenta a los
significados histdricos de las palabras y de los
discursos. Como historiador, el imperio de las
doctrinas y de las teorfas formuladas a priori le
resultaba sumamente deletéreo para la
posibilidad de un conocimiento histdrico
auténtico. Mas aun, y esto emerge como el eje de
su discrepancia con Mulhern, no sélo la historia
intelectual, sino también la “critica cultural”, a
favor de cuyos méritos lanza un dltimo y
elocuente “plaidoyer”, derivarian sus
condiciones de posibilidad del reconocimiento de
las diferencias, de los matices, de la variedad en
la experiencia cultural e intelectual de las
sociedades humanas; mientras que el esfuerzo
por construir un marco tedrico riguroso y de
amplio alcance tenderia a aplanar precisamente
aquellos variados y variables detalles, tonos de
voz y de registro, que constituyen el material
ineludible de toda exploraciéon —qua critico, qua

15 Ibid., 2000, p. 174.

16 Mulhern invoca la siguiente cita de Adorno: “La libertad
consistiria no en tener que elegir entre blanco y negro, sino en
recusar tales elecciones”.

289



historiador— del denso universo de la cultura.
Collini defiende los fueros de la critica cultural,
declara, porque esa critica implica un arte de la
persuasion; implicitamente, Mulhern habria
defendido los fueros de la politica en contra de la
critica cultural, precisamente porque ésta
implicaria, en cambio, una toma de decision.
Como todo debate en torno de perspectivas
fundamentales y diametralmente opuestas, éste
no podia sino quedar inconcluso, abierto. Las
posiciones de ambos autores, representativas
cada cual a su manera de modalidades
discrepantes de encarar la historia cultural e
intelectual, han quedado “colocadas sobre la
mesa”, a la espera de que el lector decida entre
ellas. Desde nuestro periférico mirador
argentino, y desde la perspectiva de una
disciplina todavia en vias de consolidacién en
nuestro pais, como lo es la historia intelectual,
pareceria ser que la modalidad “a la Grignon y
Passeron” de abordaje de estas dos derivas serfa
la mas productiva: asi como, ante la opacidad
epistemoldgica de la cultura de los dominados, la

mejor estrategia para el soci6logo perteneciente
al universo de los dominantes seria, segtn ellos,
el de la alternancia entre enfoques legitimistas y
relativistas, una alternancia que serviria —como
los sucesivos golpes de timon para corregir las
derivas del curso de una embarcacién— para
corregir las que de ellas se desprenden
(miserabilismo y populismo); en la historia
intelectual, esa estrategia serviria para evitar las
derivas demasiado pronunciadas que se cuelan,
por un lado, del énfasis tedrico colocado sobre
las semejanzas de larga duracion y, por otro lado,
del énfasis histérico colocado sobre las
diferencias minuciosas de corta duracién.
Incompatibles entre si, las modalidades
alternativas de encarar la historia intelectual
ejemplificadas por las posiciones respectivas de
Mulhern y Collini parecerian ser, ambas,
funcionales a la préctica de la historia intelectual
(aunque en distintos “momentos” de la misma),
y complementarias en el sentido de servir para
corregir mutuamente sus derivas demasiado
pronunciadas en un sentido o en el otro. O

290



Resenas

Prismas

Revista de historia intelectual
N° 9 /2005



Martin Jay

Campos de fuerza. Entre la historia intelectual y la critica cultural
Buenos Aires, Paidds, 2003, 350 paginas

Entrecruzamientos
de sofisticada erudicion

Con una década de atraso,
Paidés resolvi publicar la
excelente traduccién de Alcira
Bixio de Campos de fuerza;
probablemente, la decision
obedece a un creciente interés
por este tipo de obras —digamos
que eclécticas— entre un
publico académico
hispanoparlante que, en el
interin y por referencias o
lecturas en su idioma original,
ha ido reconociendo el nombre
y las medidas hipétesis de
Martin Jay. Si el lector lo
desconocia, de la lectura de
Campos de fuerza saldra
reparado: Jay cita
puntillosamente todas sus
obras y opiniones anteriores,

e incluso dedica unas treinta
paginas a discutir una de sus
mds conocidas tesis. En cuanto
al hecho de que la edicion sea
argentina, no deberia inducir a
falsos orgullos: no se trata de
que Buenos Aires haya vuelto a
ser la principal fuente
propagadora en espariol de
ideas formuladas en otras
lenguas, como lo era hace
medio siglo, sino que se ha
tornado la plaza mas
econémica para imprimir libros
que, en su mayoria, se
embarcan a buscar sus
adquisidores/lectores en otras
latitudes.

Martin Jay es un reconocido
especialista en la Escuela de
Frankfurt, que ha abordado
desde una perspectiva algo

inusual entre nosotros: la de la
historia intelectual, que no es
exactamente equiparable a la
historia de las ideas.
Simplificando, podria decirse
que la historia intelectual pone
tanta atencion en las ideas
como en sus emisores y
receptores, lo que la ubica
constantemente al borde del
abordaje multidisciplinario. Jay
no rehuye esta expansion, lo
que resulta meritorio en un
académico norteamericano;
como se sabe, sus colegas
suelen trabajar sus parcelas con
espesas anteojeras, no sea que
se les filtren pajas de otros
campos. Por el contrario, Jay
nos invita a asistir al
entrecruzamiento de su
territorio tedrico con el
propuesto por la critica
cultural. Y lo hace en trece
ensayos de naturaleza y
vocacion abierta, aun cuando
concedan ante el estilo
monogréfico en uso, y se
preocupen —a veces hasta el
absurdo— en sefialar quién
formuld primero una idea, y en
qué contexto lo hizo.

Sélo algunos de los ensayos
proclaman desde el titulo sus
contenidos; asi el referido a las
perspectivas de Carl Schmitt y
Georges Bataille a propdsito de
la soberania, el del parangén
entre Agnus Heller y Hannah
Arendt, el que trata sobre
Habermas y/contra los
posestructuralistas o el relativo
a la influencia de los traslados
fisicos de la Escuela de
Frankfurt en la produccién de

293

sus investigadores. En los otros
casos, bajo titulos de fantasia
encontramos inteligentes
disquisiciones —bastante libres—
a proposito de la estetizacion
de la politica, la desbordada
capacidad de imaginar, la ética
(pos)estructuralista, los
problemas de lo que Jay llama
el ocularcentrismo —o la mirada
en la modernidad—, los grandes
nombres o la supremacia de los
textos en si. Fueron escritos
entre 1985y 1991,y
presentados en distintos
simposios académicos; las
preocupaciones que motivaron
los ensayos reconocen origen
comtin, pero a veces son
abordadas desde muy cercay a
veces con visiones
panoramicas, lo que resulta
interesante pero no acaba de
otorgarles la coherencia de un
texto comun.

La idea del campo de fuerza
—que da origen a un titulo no
siempre justificado— es
retomada de Walter Benjamin,
quien se vali6 de ella para
ejemplificar cémo cada
circunstancia o momento de lo
humano representa una forma
de conflicto entre su prehistoria
y su poshistoria. Adorno mismo
alguna vez la us6. Con alguna
inocencia, Martin Jay sostiene
que €l viene haciendo un uso
patrimonial del concepto desde
1981, y que incluso Derrida
habia empezado a emplearlo.
Esta precision es oportuna
porque Campos de fuerza
declara ser un intento de
relevamiento de las formas en



que cierta intelectualidad
norteamericana estaba
absorbiendo —sdlo a comienzos
de la década de 1990- el
“reciente” pensamiento
europeo-francés,
principalmente los aportes de
Bataille, Foucault, Kristeva,
Derrida y el tan controvertido
De Man. En ese aspecto y pese
a toda su erudicion, para el
lector latinoamericano el libro
resulta poco novedoso; como se
sabe —y tal vez como efecto
colateral positivo de nuestra
casi irremediable aculturacion—,
fuimos la primera esponja en
absorber el posestructuralismo.
Martin Jay reconoce que sus
estudios sobre la Escuela de
Frankfurt son fruto de su
atraccion por el llamado
“marxismo occidental”, algo
que con la caida del Muro de
Berlin y del supuesto marxismo
oriental ha perdido sentido
como categoria de andlisis
(todo marxismo ha pasado a ser
occidental, que es lo que
siempre fue). En ese terreno,
Jay se mueve con cémoda
soltura, al punto que lo mejor
del conjunto de ensayos estd
atravesado por ese sdlido saber.
Cuando se concentra en ello
—en el primer trabajo, por
ejemplo— surge toda la utilidad
de su instrumento de la
paréfrasis sindptica como
reconstituyente de racionalidad
comunicativa. En el periplo
entre Frankfurt, Nueva York,
California y nuevamente
Frankfurt, el famoso Instituto
de Investigacién Social va
dejando sus entrafias a la vista,
que Jay enumera
metddicamente: marxismo
hegeliano, modernismo
estético, autoconciencia judia,
psicoanalisis, racionalizaciones
a la Weber, posestructuralismo,
mandarinismo cultural. Este

aspecto es propicio para el
acercamiento desde la historia
intelectual, pues sirve para
comprender el porqué de la tan
cuestionada asepsia politica —o
desinterés— y las formas tan
disimiles de vivir el marxismo
intelectual —y la vida— de
Horkheimer y Benjamin, por
poner ejemplos extremos de
una gama en la que entran
Adorno, Marcuse, Fromm y
luego Habermas, por sélo citar
los nombres mds ilustres. No
hay explicacion univoca, y Jay
se ocupa de refutar la teoria del
“milagro” de ese marxismo
critico, como funcién, por
ejemplo, de la condicion
moderna de Frankfurt —de la
que se decia que era “la
primera ciudad del siglo XX,
la polis de nuestro tiempo—: la
generacion de pensamiento
critico continué en el completo
aislamiento neoyorquino, en los
paramos californianos, en la
Frankfurt-Plan Marshall de
posguerra.

Los dos tltimos ensayos —a
propésito de los “grandes
nombres” y de los enfoques
textuales— son los mas fuertes,
pues vuelven a poner en
tension las posibilidades de la
historia intelectual, a la par de
representar cabalmente la
metafora del campo de fuerzas.
Oportunamente, Jay nos
recuerda que fueron
precisamente los grandes
nombres quienes de manera
mds tenaz —y estéril— se
opusieron a su asimilacion con
las ideas que hicieron emerger.
Explicitamente, Socrates/Platon
lo hacen en Fedro. Luego
comparte la refinada
observacion acerca de que,
tradicionalmente, en el arte la
obra puede estar ligada con el
nombre, pero en la ciencia no.
Esta tradicion se compacta con

294

el positivismo cientificista, que
opera incluso en un
inconsciente prevenido —si los
hubo— como el de Freud,
desesperado ante la idea de que
el psicoandlisis se transformara
en freudismo (como se
transformd), o en la hastiada
declaracién de Marx acerca de
que €l, al menos €l, “no era
marxista”. El temor era la
puesta en duda de la
imparcialidad y la neutralidad
de los procedimientos usados
para establecer una verdad.
Ahora bien, se pregunta Jay:
(,como llegar a una forma de
justificacion que no opere
convocando autoridades?
Comprueba que, mas alla del
atractivo de las féormulas, no se
ha producido la muerte del
autor proclamada por Foucault
y Barthes. Siguiendo a La
Capra, nos propone que, al
menos, escindamos al autor de
sus comentaristas para de ese
modo evitar incorporar todo un
canon que bien puede resultar
espureo. La bisqueda es la de
la representacion autonomizada
de las ideas, pero reconociendo
que en nuestra tradicion
humanista hay inevitablemente
huellas del interés personal.

En cuanto al enfoque textual
—en tanto opuesto a la
interpretacion contextual propia
de toda forma de historia
social—, Jay comienza
introduciendo la hermenéutica
—tan francesa— de la sospecha:
ni por la intencién autoral, ni
por el contexto cultural de
produccién ni por la nuevas
teorias de la recepcion se arriba
a algo parecido a una
interpretacion segura. Hasta
aqui, estamos ante la forma en
que Jay absorbe “el giro
lingiiistico”. Lo que lo asombra
es el intento de derrumbar toda
separacion entre texto y



contexto, el rechazo a toda
causalidad entre uno y otro, a
toda prioridad valorativa. El
texto deja de tener interior y
exterior, lo que resulta
sugestivo, pero amenaza con
hacer desaparecer el mismo
texto. {Como entender el
famoso “no hay nada fuera del
texto” de Derrida? ;Qué decir
ante la afirmacién de Ricoeur
acerca de que “toda accion
humana es un texto”? Nada, o
tomarlos en serio pero como
estimulos y condicionantes de
lectura, limites de
interpretacion: aceptar que la
historia de las ideas se
transforme en historia de los
significados, aceptar una
circularidad dialéctica donde se
va del todo a la parte y
viceversa. Estar atentos a la
“historia de los efectos” de un
texto de la que nos hablaba
Gadamer, estudiar las
tradiciones de lectura tanto —o
mds— que los mismos textos.
Comprobar, desde luego, que
no hay observador neutral ni
objetivo, que el observador es
un instrumento donde —en
principio, casi por regla— se
reconstruyen mal texto y
contexto. Sin embargo, Jay nos
propone resistir criticamente la
expansion de la intertextualidad
culturalista y su fusién
dialégica de horizontes, con los
que la antropologia nos lleva a
“leer” toda cultura como si

fuera un texto. Aceptemos, mas
bien, que el texto se refiere a
algo diferente de si mismo,
algo interpretable como
significante de la significacion.
Busquemos el hipotexto,
internalizado pero exterior al
texto en cuestion. Si hay salida
a tanto dilema, es por via del
reconocimiento de la naturaleza
alegodrica del texto, un antiguo
seflalamiento de Benjamin; lo
alegdrico visto en oposicién a
lo simbdlico, como
reconocimiento de que dice una
cosa y significa otra. Y afrontar
la ira de los dioses, la penosa
sensacion de deuda y culpa;
aceptar, hasta cierto punto, que
los “vivos” usan a los
“muertos”.

Como se ve, estas
disquisiciones ajenas tienen su
interés, porque ajenas no es lo
mismo que excluyentes. Con la
osadia propia de eternos
deudores externos, bien
podemos incorporarlas a
condicidn de que las pongamos
en didlogo con lo propio; no
faltan entre nosotros quienes a
la distancia —y sin haber estado
quizds nunca en Frankfurt— han
estudiado a Adorno, a
Frankheimer, a Benjamin (con
jota y entonacién aguda).
Martin Jay trabaja en una
tradicion en la que el espiritu
cientifico —aun multiplemente
controvertido— se equipara con
la ética protestante; entre

295

nosotros no cabe semejante
simulacién, pues sin remedio
somos sociolégicamente
catélicos. De los —nada menos
que-— seiscientos treinta autores
que cita, apenas hay
marginalmente seis espafioles y
ni un latinoamericano (jni
siquiera, por concesion a las
modas, nombra a Borges!).
Nuestra conviccién es que no
son é€sas las relaciones de los
“campos de fuerza” de nuestras
culturas, y que reflejan el
prejuicio de que estos trépicos
—por debajo del Rio Bravo todo
lo es, hasta la Patagonia— estan
reservados a las mulatas
pasionales, los malabaristas del
balompié y los febriles
compositores del realismo
magico. Para nuestro consuelo,
el anglocentrismo es tal que
cualquier estudioso germano
que quiera satisfacer
medianamente su narcisismo
debe olvidarse del idioma de
Goethe y aprender de apuro
uno que, ay, ya no es el de
Shakespeare. El libro de Martin
Jay nos sirve, pero, como quien
dice, a condicion de. Al
pensamiento critico, por pura
consecuencia, debemos leerlo
criticamente.

Maria del Carmen
Cabrero
UNS



Ernesto Galli della Loggia
L’identitd italiana

Bologna, Il Mulino, 1998, 171 paginas

Ensayo sobre una dificil
modernidad

Como prueba de que la
indagacion sobre la
idiosincrasia nacional no es una
mania exclusivamente
argentina, en una coleccién
dedicada a la identidad italiana
—que el mismo autor dirige— se
ofrece este ensayo de
interpretacién nacional. El
texto se abre con el papel de la
geografia en la configuracion
de la realidad italiana, dado que
ella explica que se tornara en
lugar de encuentro de diversas
corrientes migratorias y
culturales (Grecia, Bizancio, el
mundo isldmico, el
cristianismo, longobardos,
normandos, franceses,
austriacos, espafioles...) que
definieron el extraordinario
espesor de civilizacién y
cultura de la region.

En el propio territorio, el
papel divisorio desempefiado
por la cadena apeninica fue
leido por la conciencia romana
mds antigua como si la
verdadera y auténtica Italia
fuera la vertiente del Tirreno,
mientras que la del Adridtico
quedaba relegada a una extrafia
lejania. De todos modos, la
principal diversidad de origen
quedé instalada en la escision
entre Norte y Sur. Pero
mientras la presencia
catalizadora de Venecia y de
Génova proyectaban al norte
italiano hacia el mundo, aquella
escision fue ocluida por la
imagen de una Italia prédiga y

del “bel paese” por
antonomasia, idea de pais-
jardin de Europa que sigue
resonando en Rubén Dario
—recuerda Galli— cuando
escribe que recorrerd la
peninsula “como un ave sobre
un jardin”.

Lo que no se vefa era que,
fuera de los palacios de las
ciudades y de la Iglesia, se
extendia la pobreza, cuyo
epicentro se ubicaba en el
Mezzogiorno, donde a la
indigencia campesina se le
sumaba una imponente y
miserable plebe urbana en
Napoles. Esa pobreza
campesina permanecerd hasta
la mitad del siglo XX, y dejé
numerosas improntas, como
aquélla de la consagracién de
San Francisco de Asis en tanto
“poverello di Dio” y patrono
de Italia. A juicio del autor,
dejé también como beneficio
secundario el desarrollo de
destrezas muy italianas para
“arreglarselas” con los propios
recursos; cuna de esa clasica
picardia (“furberia”) italiana,
aunque también del
“maquiavelismo” de su clase
dirigente. De manera anéloga,
también su historia de
multiples invasiones e
intercambios culturales habria
producido una gran capacidad
de adaptacion, una
plasmabilidad y receptividad,
una propension al sincretismo,
una movilidad del espiritu, una
disponibilidad para imaginar e
inventar que pueden ser
considerados en conjunto como

296

“un rasgo de la identidad del
pais” (pp. 21-25).

Estas circunstancias
geogréficas e historicas de
larga duracion ofician de
trasfondo para la inquietud que
motoriza y articula el ensayo en
clave identitaria: la pregunta
por las razones del fracaso de
la incorporacién de Italia a la
modernidad. Este fracaso ya no
lo explica la geografia sino los
aportes de otras disciplinas
sociales, y la historia asi como
la ciencia politica resultan
seleccionadas para indicar las
dificultades estructurales de la
peninsula para la implantacién
de algtin tipo de hegemonia.
Pero si de marcas histdricas
profundas se trata, las
fundamentales en términos de
construccion de la identidad
son las heredades latina y
catélica. Esta dltima establecid
una relacion tenaz y profunda
con el mundo popular
campesino, y la fe cristiana
representd por muchos siglos el
unico lazo efectivamente
comun que determind “rasgos
decisivos de la vision del
mundo, del sentimiento de la
vida, de la sensibilidad moral y
del gusto” (p. 45).

También en esa larga
tradicion la ciudad organizada
segiin el modelo comunal
represent6 un elemento crucial.
Si bien la impronta oligdrquica
impregnd la vida de las
comunas, y el “destino politico
de la ciudad y el destino
personal se ligaron y
coincidieron”, también por esta



via se formé una cultura civica,
articulada a su vez con el culto
religioso y con el arte italiano
de las catedrales y de las artes
pldsticas.

Sobre ese denso escenario
historico se jugd el drama de la
modernidad italiana,
condensado en el fracaso
experimentado en la
construccién del Estado, al cual
Galli della Loggia dedica la
parte sustantiva del ensayo.
Argumenta asi que, en
principio, el extraordinario
policentrismo de las soberanias
citadinas determind la cesura
entre la identidad italiana y la
identidad nacional, esto es, la
escision entre el modo de
nacimiento del Estado nacional
y el pasado histdrico del pais.
El regionalismo conservé asi en
los diversos dialectos la marca
de aquel pasado construido a lo
largo de siglos, poniendo de
relieve la importancia
fundamental de la “patria
singular”.

La unificacién de 1861, por
el contrario, se realizo
prescindiendo de toda patria
chica, al par que el eje Torino-
Népoles conformd la
alternativa histdrica a la Italia
de la ciudad y definié el eje de
la estatalidad. Pero los
movimientos politicos
dominantes luego de la
unificacién (catolicismo
politico, fascismo, comunismo)
no priorizaron dicho eje e
insistieron en el regionalismo
de la tradicion comunal. Fuere
porque la élite septentrional
estuvo demasiado atraida por la
lucratividad de su territorio, o
porque la estructura local le
impidi6 ver el Estado, lo cierto
es que a lo sumo le asignaron
una funcién ancilar en cuanto
dispensador de favores y
prebendas. Como resultado, el

policentrismo de la modernidad
italiana instalado en el drea
centro-septentrional no llegé a
“devenir Estado”, por su
incapacidad pero también por
la resistencia pasiva del
Mezzogiorno. Por todo ello,
animada de virtud civica y
laboriosidad, nutrida de una red
asociativa y de respeto
profundo por las instituciones
de la colectividad y de sus
reglas, Milan —como
condensacién de la modernidad
italiana— aparece
recurrentemente tentada por la
utopia de una total reduccion
de la sociedad politica a la
civil, siempre bajo la insignia
de la productividad y la buena
administracion. Por otra parte,
también Roma interviene en el
fallido encuentro entre politica
y Estado, dada su incapacidad
para ejercer el rol centralizador.
No ha podido en efecto
imponer una hegemonia
politico-cultural, ni traducir en
términos nacionales los
estimulos provenientes de las
diversas regiones.

En suma, la Italia nacida en
1861 no podia encontrar en la
historia del pais los materiales
con los que construir el Estado
ni menos una tradicién de
mando centralizado y de
eficiencia administrativa con la
cual mantener unida a la
naciéon. Como consecuencia,
una modernidad con poco
Estado y baja estatalidad fue
necesariamente sometida en
gran medida a la sociedad,
constrefiida a acoger e
incorporar toda la viscosidad,
el retraso y las contradicciones
de la esfera social. En ese
panorama, la politica —tanto su
pensamiento como sus
practicas y sus agentes—
pretendi6 alimentar todo el
estatismo necesario y toda la

297

ideologia modernizadora
deseable, pero lo que de esto se
derramaba hacia el tejido social
era lo que la sociedad
conseguia por si sola rumiar y
metabolizar sobre la base de
sus propias exigencias y
deseos. Entonces, al depositarse
sobre una sociedad molecular y
mudltiple, aquellos impulsos de
la politica se transformaban con
facilidad en corporativismo,
familiarismo, evasion fiscal,
ilegalidad de masas y otros
males andlogos.

Como contrapartida, la
esfera politica se obstind en
relanzar una y otra vez su
proyecto original, siempre
expuesta a una deriva
estadocéntrica, aun cuando
solamente en teorfa. A ello se
debe que la politica, lejos de
colocarse en el terreno de la
operatividad, lo hizo en el de la
ideologia. Porque en la prictica
la sociedad se encargaba cada
vez de dirigir hacia sus propios
fines particulares “el
estatalismo sin Estado de la
politica”, olvidando los
objetivos unitarios y
privatizando sus efectos. La
identidad italiana
contempordnea se model6 en el
fondo de esta relacion casi
atormentada y contradictoria
entre modernidad, politica y
dimensién estatal.

En otro registro aun mds
polémico, Galli indica que
desde 1861 debe sefialarse una
doble ausencia: de una
verdadera élite burocratico-
administrativa, y de una cultura
y mentalidad de tipo
conservador. Esa élite fruto de
una eticidad de servicio al
Estado ha defeccionado, y con
ello imposibilité la formacion
de un grupo social que no se
atara de algtin modo a la
politica de partido. No se



desarroll6 por ende una cultura
estatal, de los intereses
generales y de su tutela, de las
leyes y de la imparcialidad
procedimental: una cultura
opuesta a la inevitable
arbitrariedad de las decisiones
politicas.

Ausencia de una élite
administrativa, cultural y social
auténoma, y escasa incidencia
del mérito y de la dimensién del
rango contribuyeron a definir
otra caracteristica de la
experiencia italiana: la falta de
un polo efectivo de signo
conservador, intimamente
liberal y nutrido de
escepticismo y tolerancia. Este
fenémeno remite a un fuerte
condicionamiento histérico: era
muy dificil que un Estado-
nacién formado por via
revolucionaria pudiese permitir
el surgimiento y aceptar la
legitimidad de una posicion
politica realmente
conservadora.

El origen reciente del
Estado, el caracter heteroctono
de sus instituciones, su
ausencia de ligazon con la
tradicion, su naturaleza politica
e ideoldgicamente
revolucionaria, todo ello, junto
con la ausencia de un rasgo
conservador, explica un aspecto
muy importante de la
experiencia unitaria: la fallida
trasformacion de la antigua
oligarquia en una nueva élite
nacional. Ya que, constituido el
nuevo reino, los notables
urbanos fueron mas propensos
a aceptar las oportunidades que
la politica representativa les
ofrecia —senadurias,
diputaciones..— que a dejarse
atraer por la carrera
administrativa del Estado. El
hecho es que la politica llegé a
representar por antonomasia el
poder, y la oligarquia antepuso

mantenerse cerca de él a la
posibilidad de continuar
desempefiandose como
direccién de la sociedad.
Jugada enteramente a la
politica, no controlada por
ninguna cultura de Estado y
privada de una posicién
conservadora, se encontrd sin
filtros ni mediaciones ante una
sociedad corporativizada,
oligdrquica y geograficamente
segmentada.

La contracara de esta débil o
inexistente estatalidad ha sido
la ausencia de la politica, pero
ahora en el sentido cldsico de
atencion a la polis. En cambio,
la politica realmente existente
se ligd siempre con una
dimensién de exclusivo poder
para fines particulares como
apropiacion y distribucién de
recursos publicos. De esa
manera, un uso masivo de la
politica ha sido el del acceso a
la obtencion de un estatus
social tradicional (convertirse
en un aristocrata o un burgués),
y el enorme relieve de la
politica ha producido una
practica amarrada al propio
poder autorreferencial, y por
ende separada de todo saber
auténomo de la estatalidad.

Nacida de una revolucién
desde arriba —o sea, de la mas
tipica y fuerte de las decisiones
politicas imaginables—, Italia
recibi6 el impulso perverso de
la hiperpoliticidad. Y es que la
politica surgié dotada de un
poder demitrgico y llend los
huecos adonde no llegaba la
historia. Las instituciones
fueron asimismo importadas
por decisiones exclusivamente
politicas, con lo cual resultaron
casi artificiales. De tal manera,
la identidad italiana (como la de
otros paises pobres y de origen
revolucionario) se construy6
sobre la piedra angular de la

298

politica entendida como
animadora de pasiones y dadora
de recursos; pasiones y recursos
que han significado para
muchos italianos su via de
acceso a la modernidad. Asi,
desde 1861, subir a un tren,
reflexionar sobre los hdbitos de
vida, leer un libro, han estado
ligados con la politica, pero la
politica separada del Estado y
de las instituciones, y también
de una cultura civica y de
atencion a las reglas y
procedimientos. El Estado, las
instituciones y el propio ethos
permanecieron extrafios, y
generaron uno de los rasgos
mds viejos de la antropologia
italiana: la propension a la
pertenencia circunscripta al
grupo, al clan, a la faccién. En
esto consistié el
involucramiento politico en
Italia: un modo de afirmar la
pertenencia, por trazar una linea
neta entre un ellos y un
nosotros. Para muchos italianos
ser comunista o fascista ha sido
asi la confirmacién de una
solidaridad, la esperanza de un
pequeiio beneficio, un modo de
defenderse, la consecuencia
obligada de un vinculo
personal.

Desde su unidad, entonces,
una frase sintetiza un rasgo
central de la vida italiana:
“mucha politica y poco Estado,
mucha ideologia y poca cultura
de Estado” (p. 143). Si lo que
distingue a la sociedad
moderna es su cardcter formal-
convencional, es decir, el
conjunto de reglas y de
comportamientos aceptados por
la misma sociedad, su modelo
remite a aquellos paises donde,
al menos tendencialmente, el
individuo se forma sin vinculos
con la trascendencia ni con
pertenencias tradicionales como
la familia, ni con el territorio ni



con la actividad laboral. La
opinién publica, como
consecuencia, no se constituye
en el hogar ni en la
corporacidn, ni en la vecindad
o la confraternidad. Pero ante
la falta de una estatalidad fuerte
y la ausencia de la idea de
interés comiin, la familia y el
linaje adquieren predominio,
aplastando cualquier
perspectiva de libre formacion
del individuo y de una sociedad
fundada sobre las cualidades
personales y sobre el mérito.
De allf esa suerte de doble
rostro del italiano:
individualista, en tanto el
individualismo es la expresion
mds pura del inmediatismo y la
espontaneidad, y al mismo
tiempo amante del grupo
cerrado (familia, corporacion)
dominado por reglas
tradicionales. Aqui lo que
permanece vacante es el rol del
individuo como titular de
derechos naturales, la sociedad
civil como expresion originaria
y prioritaria de la vida
colectiva, la concepcion del
Estado como fruto en cierto
sentido artificial y voluntario
de un contrato, y subordinado a
esta sociedad.

Ese lugar ha sido llenado
por la estructura familiarista, de
la cual no se ignoran las
enormes capacidades que ha
revelado para funcionar como
célula productiva y sostén de la
vida cotidiana de un gran
nimero de personas. Esa
familia monogdmica reunida en
torno de la autoridad de un
capo ha rendido de modo
ejemplar su examen en el
campo econdmico, con la Fiat
como paradigma. Pero de esta
manera el individuo
permanecié al margen de la
abstraccion de las relaciones
formales, instalando siempre un

lazo de base personal. Familia,
oligarquia y corporaciones
ilustran por ende aspectos
centrales de la identidad
italiana, y tienen el elemento
comiun de constituir otras tantas
fuentes normativas auténomas
y sectoriales, ligadas con las
situaciones particulares del
individuo. Esto es, nitidamente
diferenciada de la fuente
normativa de 4mbito
generalisimo que acarrea el
Estado moderno. Cada
individuo deviene asi un lugar
aparte, con valores y normas
vélidas para €l solo. En
consecuencia Italia serd tierra
de individuos como pocas,
pero de individuos con serias
dificultades para devenir
ciudadanos, que pagan asf el
precio de la ausencia del
Estado como referente natural y
obligado de la ciudadanfia.

Finalmente, si ese Estado de
baja estatalidad ha determinado
ese hiato entre vida social de
los particulares y de la
comunidad por una parte y del
Estado politico nacional por la
otra, es preciso concluir que el
Estado unitario ha hallado en
Italia limites infranqueables en
la sociedad civil y en la
sociabilidad fundada en el
particularismo, tanto geografico
como socio-cultural. Puede
concluirse asi con suficiente
exactitud dénde se ha
producido la verdadera ruptura
entre la identidad politica
italiana y la modernidad: en el
ambito de la ideologfa y de la
construccion estatal.

Si ése es el hilo central del
ensayo de Galli della Loggia,
existe otro estrato
argumentativo de interés
referido a la relacién entre
intelectuales y Estado-sociedad
en Italia, vinculado con el rol
central que desempefiaron los

299

intelectuales en la formacion de
dicha identidad. Un primer
déficit de ese desempefio es
atribuido histéricamente por el
autor a tres factores: la
decadencia de la universidad
bajo el peso de la Iglesia de la
Contrarreforma, la extrema
debilidad de la ensefianza
formal traducida en el
abrumador porcentaje de
analfabetismo, y la incapacidad
de la cultura letrada para
organizar intereses y
emprendimientos sociales y
nacionales. A mediados del siglo
XIX Italia era asf un pais sin
gramdtica ni vocabulario, sin
historia, sin mapas, sin ninguno
de los elementos necesarios para
conocerse y entenderse a si
misma y al mundo.

Por lo demds, si la compleja
relacién entre Iglesia y Estado
es quizds el elemento que mds
ha contribuido a modelar la
identidad politico-ideoldgica de
la peninsula, el predominio
de una cultura antieclesidstica
en el dmbito de los
intelectuales laicos implicé una
fractura con la mayoria de los
italianos. Dentro de aquel
mundo intelectual habria
surgido asi la idea de las “dos
naciones”: la “mala” de los
simples y la “buena” de cufio
ilustrado, de la cual los
intelectuales se consideraron
parte para legitimar una élite
con funciones pedagdgicas,
“una minoria de extranjeros
profetas en su patria y
representantes autorizados de
esa misma patria”.

Por su parte, la Iglesia
ratificé la separacion entre
intelectuales y pueblo,
empujando a los intelectuales
laicos a concebirse como una
suerte de antiiglesia y a
contraponerse a aquel otro
cuerpo organizado de



intelectuales que son los
clérigos. En una relacion
especular invertida, la identidad
popular se configurara de tal
modo dentro de un sentimiento
de desconfianza hacia los
saberes cultos, tenidos por
funcionales a la opresion de los
de abajo. Esta creencia tenaz
dard lugar al ilegalismo y a una
difusa concepcién anarquizante
ante la ley y el Estado.

Por otro lado, se rechazd
una cultura politica ligada con
los saberes técnico-cientificos e
implantada sobre espacios
institucionales, y se afirmé otra
concebida mds cerca del arte
que de la ciencia. De tal modo
cobré predominio en la
elaboracién de una identidad
politica el papel de los
intelectuales letterati, extranos
por formacién —considera
Galli— a la perspectiva de la
modernidad y criticos de la
misma. Estos han sido los
principales productores de una
ideologia identitaria nacional y
han reforzado su permanente
complacencia en el “anti-
italianismo”, formulando
aquella visién del pais como de
dos naciones incompatibles y
luciendo siempre dispuestos a
lanzar una mirada
despiadadamente pesimista
sobre Italia para reivindicar de
paso un elitismo heroico. Por
fin, por la antes indicada
omnipresencia de la politica, y
salvo la excepcién de Croce, no
ha habido en Italia
personalidades que hayan
tenido éxito en afirmar el
propio prestigio intelectual y
usarlo en una dimensién
genérica de liderazgo sobre la
sociedad sin pasar por los
canales de la politica.

De todas maneras, el ensayo
se cierra con menos
escepticismo del que su
desarrollo argumentativo
permitiria concluir. Porque, a
pesar de todo, “el dificil
‘nosotros’ de los italianos”
puede confiar en que Italia es
una galaxia que sin embargo
compone un conjunto. Al fin
y al cabo, cuna de la latinidad y
sede histdrica del cristianismo
catélico, por ello Italia no ha
estallado en una multiplicidad de
regiones, sino que ha
conservado “un nombre, una
imagen y un sentido de si misma
como de un todo sustancial”...

Sintetizar esa experiencia
multiple con aquel fondo
histérico bajo una forma
moderna es la dificil obra de
sintesis que la identidad italiana
estd llamada a realizar. Para
ello sirven el Estado y las
clases dirigentes, encargadas de
componer y organizar las
multiples formas de la “simple”
identidad italiana en una
moderna compaginacion puesta
al servicio de la salvaguarda
del individuo, de la tutela del
interés general y del respeto de
la ley, para fundar aquella
patria que ahora falta.

De tal modo se cierra este
ensayo de interpretacion
nacional, que decide no
instalarse ni en el terreno del
esencialismo del ensayo
dominante hasta la Segunda
Guerra ni en el de la deriva
posmoderna. Persiste en
cambio en su confianza en las
inspiraciones de las ciencias
sociales, colocando a la
historia como gufa para la
inteleccién de la construccién
de la identidad italiana.
Realmente estimulante por el

300

modo argumentado en que
desarrolla su narracién, ofrece
ciertos modulos para la
reflexion de las formaciones
nacionales (y sus respectivas
autorrepresentaciones) en ese
espacio complejo construido
por el tridngulo Estado,
sociedad y cultura, aun cuando
dentro de una circunscripcion
histérica que algunos han
seflalado como anacrénica por
la prolepsis segun la cual Italia
es anterior a Italia, esto es, al
Estado-nacién unificado s6lo
en 1861.

La claridad expositiva del
libro permite sin dificultad
determinar que buena parte de
sus argumentaciones estan
articuladas desde una posicién
liberal-conservadora reactiva a
la perspectiva hegeliano-
jacobina (proclive al uso del
comando politico para animar y
revigorizar la conduccién
estatal), y suspicaz ante el
papel de lo politico como
elemento instituyente y no sélo
traductor y filtro de pulsiones
que provienen de la historia, la
cultura o la sociedad. Resulta
entonces comprensible que se
encarnice contra esa
importacién de instituciones
que en el terreno de la historia
intelectual ha sido polemizada
como la problemadtica de “las
ideas fuera de lugar”. Se reabre
en esa instancia la polémica
tedrica y la necesidad de
indagaciones para determinar
cudn exitoso resulté en cada
espacio nacional ese ingreso
traumatico en la modernidad.

Oscar Terdn
UNQ / UBA / CONICET



Aimer Granados Garcia y Carlos Marichal (compiladores)
Construccion de las identidades latinoamericanas. Ensayos de historia intelectual

(siglos XIX y XX)

México, El Colegio de México, 2004, 269 paginas

Pensar la historia intelectual
latinoamericana alrededor del
concepto de identidad impone
someterse a su ambivalencia,
en tanto implica reconocerse y
a la vez singularizarse frente a
otras culturas. Este punto es
asumido desde el inicio por los
compiladores de la obra, que
postulan como hilo de Ariadna
para trabajar las identidades
latinoamericanas las
intervenciones de intelectuales
y politicos, desde comienzos
del siglo XIX hasta las primeras
décadas del XX, en torno del
problema de la “unidad” de
esta parte del continente. Aimer
Granados Garcia y Carlos
Marichal diferencian la vieja
vision esencialista de la historia
de las ideas de la nueva historia
intelectual en tanto “segundo
nivel de conceptualizacion”,
centrado en la reflexién sobre
cuestiones tedrico-
metodoldgicas y conceptuales,
nivel en el que alinean las
producciones de Elias Palti,
José Murillo de Carvalho,
Carlos Altamirano y Eduardo
Devés Valdés. La historia
intelectual se constituird, segin
el primero de los mencionados,
en torno del aporte no sélo de
los historiadores, sino de la
critica literaria, la filosofia y la
antropologia cultural. Y,
apuntan los compiladores, se
trata de comprender —como
seflala Skinner— lo que los
textos querian significar y
c6mo pretendian que se tomara
ese significado, poniendo los
enunciados en relacién con los

contextos lingiiisticos dados.
Dentro de este debate se
inscribe el seminario de Carlos
Marichal y otros investigadores
en El Colegio de México, del
cual es resultado esta obra
colectiva. En el panorama
histérico de la “historia de las
ideas” los compiladores
destacan la tradicion
fundacional de los sucesores del
intelectual republicano espafiol
José Gaos: Leopoldo Zea,
Arturo Roig, Ricaurte Soler y
Arturo Ardao como
reafirmadores de “la identidad
latinoamericana”. En ese
momento la disciplina quedé
montada sobre un enfoque
genealdgico de las ideas y sobre
el debate acerca de la
imposibilidad de un aporte al
pensamiento universal desde lo
local. En términos de Murillo
de Carvalho, la historia de las
ideas se investigaba alrededor
de dos lineas: seguir un autor o
conjunto de autores analizados
en torno de la corriente de
pensamiento a la que adscriben
(liberalismo, positivismo, etc.)
o vincular las ideas a los
intereses de los grupos sociales
o del Estado. Este investigador
brasilefio impulsa los estudios
de historia intelectual en torno
de la retdrica como instrumento
de critica, persuasion y
convencimiento, que permite
—por ejemplo— reinterpretar
aquella “verborragia” de
comienzos de siglo, poniéndola
en relacion con el estudio de los
lenguajes politicos y los
protocolos de lectura del

301

publico. Para Altamirano se
trata también de avanzar sobre
las resistencias que ofrecen los
textos a las operaciones de
exégesis y comentario, ponerlos
en relacién con sus condiciones
pragmaticas, sin ahorrar la
critica interna. En este recorrido
introductorio, Granados y
Marichal incorporan el giro
lingiiistico y la historia
conceptual de Koselleck,
aunque los trabajos compilados
no se inscriban directamente en
estas lineas, a excepcion del
estudio de la semdntica
politica de Indoamérica que
hace Luis Arturo Torres Rojo,
alrededor de Maridtegui y de
Haya de la Torre.

Se encuentran en este
volumen articulos que entran
en los términos clésicos de la
historia de las ideas: la revision
de conceptos como “América
Latina” e “Hispanoamérica”
en las obras del peruano
Francisco Garcia Calderén,
analizadas por Alicia Gil
Lazaro; los trabajos del
“cientifico” mexicano Justo
Sierra, tomado por Fausta
Gantus; los trayectos del
socialista argentino Manuel
Ugarte y el dirigente de la
Reforma Universitaria Deodoro
Roca, ambos estudiados por
Javier Moyano. También
encontramos trabajos como el
de Aimer Granados, donde
rastrea la emergencia de una
“conciencia latinoamericana”
en los congresos de
intelectuales realizados en
Panamd, Lima y Santiago entre



1826 y 1860. O el de Esther
Aillon Soria, que analiza el
concepto L’Amérique Latine
que sirvi6 inicialmente a la
justificacién de Napoledn 111
para la intervencion en México.
Luego del fracaso de la
invasion, la idea de “América
Latina”, segtn esta autora, se
convirtio en una estrategia de
reconocimiento impulsada por
intelectuales residentes en Paris
—como Francisco Bilbao y el
colombiano Torres Caicedo—
para diferenciarse de los
Estados Unidos, la cual se
articul6 con el trabajo de
intelectuales franceses y su
gobierno que, impedido de una
expansion colonial como la que
desarrollaba en Asia y Africa,
impulsé desde 1890 una
politica cultural a través de
publicaciones, instituciones
cientificas y de educacién
superior para América “Latina”
que tuvo amplia y favorable
repercusion de este lado del
Atlantico. Francia, explica
Aillon Soria, buscaba
simultdneamente incorporar a
Espaiia e Italia en un bloque,
para oponerlo al sajon y al
eslavo en la disputa del mapa
europeo. Otro texto que sigue
los cruces entre cultura y
politica atendiendo ambos

mundos es el de Alexandra Pita
Gonzélez, que revisa en la
revista Repertorio Americano
las vicisitudes del
“hispanoamericanismo” frente
a la Guerra Civil espaifiola,
primero, y las del
“panamericanismo”, luego,
originalmente cuestionado por
enmascarar la politica
imperialista estadounidense,
para devenir en un
“interamericanismo” mas
proclive al acuerdo con los
Estados Unidos frente a la
amenaza alemana en la
Segunda Guerra Mundial,
indica esta autora. Para Manuel
Vargas la diferenciacion frente
a los americanos del norte se
sostuvo en conceptos como el
de “raza”, argumentados en la
difusién de la biologia entre los
pensadores mexicanos. Este
autor recorre la obra de
Francisco Bulnes, de
inspiracién lamarckiana, y la de
José Vasconcelos, que se basa
en los aportes de Mendel. Para
impulsar la hibridacion
Vasconcelos sale del
“determinismo cultural, racial y
geogréfico” e incorpora
elementos “estéticos” al trabajo
del filésofo. Vargas invita a una
revision del lazo entre historia
de las ideas e historia

302

cientifica, para iluminar y
comprender mejor los procesos
ideoldgicos que sostienen la
idea de la “raza csmica” que
tanto impacto tuvo en el
pensamiento latinoamericano.
El mosaico de trabajos
reunidos abarca un periodo
amplio y las producciones
intelectuales representativas de
México, el Peru y la Argentina
—aunque falta atencién para el
caso brasilefio, cuya
importancia es reconocida en la
introduccion-. Los textos,
fundamentados en
investigaciones amplias y
documentadas, dejan planteado
el problema de la permanente
mutacion de lo latinoamericano
y las tensiones a las que son
sometidos los conceptos que
buscan aprehender una
“identidad” o “identidades”,
siempre expuestas a crisis que
imponen prestar atencion a la
escena europea, a las
transformaciones de las
politicas estatales y a la
relacién de los intelectuales con
los movimientos que agitan sin
cesar a nuestras sociedades.

Adridn Celentano
UNLP



Hugo Cancino (coordinador)

Los intelectuales latinoamericanos entre la modernidad y la tradicion, siglos XIX y XX

Francfort, AHILA/Iberoamericana/Vervuert, 2004, 150 pédginas

Este segundo volumen de la
serie Cuadernos de AHILA retine
un conjunto variado de ensayos
dedicados a analizar las ideas
de figuras intelectuales
latinoamericanas, en un amplio
arco temporal que cubre desde
mediados del siglo XIX hasta el
presente, a partir de la
perspectiva de la oposicion
entre modernidad y tradicion.
Lo que une tan heterogéneo
elenco de autores que aqui se
analiza, que incluye
personalidades politico-
intelectuales tan diversas como
Lucas Alaman, Ledncio
Basbaum o Mario Vargas
Llosa, es la vocacién comin de
incentivar el progreso e
impulsar la modernizacién de
las estructuras sociales y
culturales locales.

El primero de los trabajos,
de Guillermo Zermefio, rastrea
el surgimiento en México de
una perspectiva cientifica de la
historia, cuyos origenes sitda,
contra lo que suele afirmarse,
no en el ideario positivista que
dominé durante el porfiriato,
sino antes, en los afios
inmediatamente posteriores a la
ocupacion norteamericana, en
la obra de los lideres
conservadores Lucas Alaman y
José Justo de la Cortina,
quienes por primera vez
hicieron uso sistemdtico de
estadisticas e informacion
cuantitativa como instrumento
para reconstruir el pasado.
Como muestra Zermefio, este
afan de fundar su discurso
histérico sobre bases objetivas

no necesariamente excluia el
objetivo de poner la escritura
de la historia al servicio de los
intereses politicos nacionales
presentes, segun ellos los
entendian.

En el capitulo siguiente,
Carmen L. Bohdrquez analiza
la obra del venezolano
Laureano Vallenilla Lanz
tratando de comprender cémo
se articula en ella el intento de
desarrollar una metodologia
cientifica con su caracter de
suerte de ideologia oficial del
régimen instaurado por Juan
Vicente Gomez en 1910. Segin
muestra la autora, la que opera
este vinculo es una vision
determinista histérica fundada
en la idea de la existencia en la
realidad local de enraizadas
tendencias espontdneas a la
desintegracion, cuyos origenes
Vallenilla Lanz sitda en el
periodo colonial. A ésta se
opondria, sin embargo, una
tendencia a la integracion, pero
cuyo desarrollo requiere de la
figura de un caudillo que le
sirva de aglutinante. Més alla
de sus derivaciones politicas,
Bohoérquez prefiere destacar lo
que considera los aportes
intelectuales fundamentales de
Vallenilla Lanz: la concepcion
de la historia como proceso y el
énfasis en la necesidad de un
criterio americano para
considerar la realidad local.

Cesia Hirschbein sefala, a
su vez, las contribuciones de
otras tres figuras intelectuales
venezolanas: Lisandro
Alvarado, quien se propuso

303

aplicar los métodos propios de
las ciencias naturales al campo
de las humanidades, Manuel
Diaz Rodriguez, quien,
contemporaneamente al
anterior, introduce nuevos
patrones estético-literarios en el
canon hasta entonces
predominantemente roméntico,
y Rufino Blanco-Fombona,
quien en su obra ensayistica
aportard elementos para la
comprension del modernismo
en América Latina. El impulso
comun a los tres es el de
instituir el “Imperio de la
Razoén”. La paradoja es que van
a rescatar valores liberales para
ponerlos al servicio de la
dictadura gomecista. Aun asi,
afirma Hirschbein, haran
emerger la conciencia de una
identidad latinoamericana que
anticipard, en muchos aspectos,
y preparard la novelistica del
boom.

Hugo Cancino desanda la
actitud reactiva de la Iglesia
chilena ante el avance del
liberalismo en la segunda mitad
del siglo XIX, que se mantuvo,
en lo esencial, hasta la década
de 1930. Segin muestra,
contrariamente a la imagen que
se impuso recientemente como
defensora de la democracia y
los derechos humanos, la
misma acompaii6 el curso
ultramontano que se impuso
entonces desde Roma. El giro
ideoldgico posterior del
episcopado chileno se relaciona
también, en gran medida, con
impulsos provenientes de fuera
de él; en particular, la



reorientacion del Vaticano en la
segunda mitad del siglo XX
hacia un cristianismo de
orientacién social y progresista.

Lucia Maria Paschoal
Guimaries discute el ensayo de
Licinio Cardoso, A margem da
historia da Repriiblica, que da
su titulo también a la obra
colectiva reunida por €l en
1924, en la que se intenta hacer
un balance de la experiencia
abierta en el Brasil en 1889. En
su repaso del pasado reciente,
Cardoso habra de destacar el
problema de la falta de
cohesion de la nacidn brasilefia,
producto de la dislocacién del
régimen imperial desde la
abolicién que la Repiblica no
alcanzaria a resolver. Esto
servird de base a su proyecto de
un idealismo orgdnico que
anticipa motivos que luego
darén sustento a la fundacion
del Estado Novo.

Nanci Leonzo indaga el
catdlogo de la biblioteca
Eduardo Prado como un modo
de reconstruir un mundo
intelectual, el mundo elegante
en el que se formo este
miembro de una familia notable
de San Pablo. Lo que descubre
Leonzo, més allé del previsible
predominio de textos de
orientacion catdlica, es el
universo sumamente
heterogéneo y, en muchos
sentidos, claramente ecléctico
de lecturas que orientaron al
autor de A lllusdo Americana.
Esta vasta cultura habrd, en fin,
de expresarse en el tono de
moderacién, pleno de matices,
con que articularfa su
decididamente critica
perspectiva de la cultura de su
tiempo, en cuyo mismo
desprecio, de todos modos, se
denuncia ya un desdén
tipicamente aristocratico por
los valores de la modernidad.

Lend Medeiros de Menezes
sigue la trayectoria politico-
intelectual de un pensador y
militante, Ledncio Basbaum,
quien llegé a ser en 1927
secretario general de la
Juventud Comunista del Brasil,
para poco después entrar en
una dura disputa con la
direccion nacional del partido
encabezada por Luis Carlos
Prestes. El eje de su critica se
centrard en lo que denuncia
como el obrerismo que
impregna a dicha dirigencia, a
lo que se suma un estilo de
conduccién formado en las filas
militares y que pretende
reproducir en el interior del
partido un régimen mas propio
de los cuarteles. En tdltima
instancia, afirma Menezes, lo
que subyace allf es una disputa,
que no habré de saldarse, por el
lugar del intelectual en el seno
de las organizaciones politicas
militantes.

Pablo Rolando R.
Cristoffanini se interroga por
los fundamento del giro
ideoldgico reciente de Mario
Vargas Llosa, tras el cual
descubre una perspectiva de la
realidad latinoamericana, ya
presente en los afios de su
filiacién izquierdista, que
combina optimismo politico
con pesimismo econdémico. Su
vuelco politico se expresara, de
todos modos, en el hecho de
que desplazard la fuente de los
males que afligen a la regioén, y
que dan fundamento a su
pesimismo econdémico, del
plano externo al plano interno.
Las posturas antiimperialistas
le parecerdn ya como simples
reveladoras de un tipico
complejo local de victimas que
hunde sus raices en la
Conquista. No obstante, su
discurso comparte todavia otro
rasgo en comtun con las

304

perspectivas de izquierda
que combate: una vision
globalizante que excluye a
priori toda otra opcién como
legitima.

Finalmente, Rogelio de la
Mora V. analiza los cambios
que se produjeron en el tltimo
medio siglo en los modos de
interpelacion de la
intelectualidad mexicana a la
sociedad. El punto de partida es
la masacre de Tlatelolco, y, en
particular, la figura de Octavio
Paz como epitome de
intelectual critico de esos afios.
Su trayectoria muestra la
importancia del mundo de las
revistas literarias como medio
para la articulacién de un
discurso critico del régimen
que lograra acogida en vastos
sectores de la sociedad
mexicana y conferird a las
figuras intelectuales en torno de
las cuales tales medios habran
de gravitar una autoridad moral
casi indisputada. El
surgimiento del EZLN marca, en
cambio, la emergencia de un
nuevo tipo de intelectual, que
cambia la ciudad de México
por Chiapas y desplaza de su
centro el mundo de las élites
letradas urbanas por las masas
campesinas. Sin embargo,
afirma el autor, el uso masivo
de Internet le permitird, al
mismo tiempo, dirigirse a una
audiencia globalizada que lo
conecta con una masa de
seguidores desplegada por las
mds diversas regiones y
comunica inmediatamente con
los centros de produccion
cultural. Por su parte, el
proceso de investigacion de los
sucesos de 1968, que llevo por
primera vez en ese pais a un ex
presidente a declarar ante la
justicia, muestra otra nueva
caracteristica que distingue a la
intelectualidad mexicana de los



tltimos afios. Esta ya perderd
sus vinculos con el poder para
ejercer preferentemente su
accién desde un nuevo tipo de
organizaciones, las ONGs, que
son las que encabezaran,
justamente, la campaiia
exigiendo justicia por las
violaciones a los derechos
humanos por parte del régimen
prifsta.

En la Introduccion al
volumen que resefiamos Hugo
Cancino intenta definir qué
cabria aqui entender por
modernidad. Segun sefala, el
término se refiere “al
movimiento ideoldgico,
cultural y civilizatorio, que
alcanzard su mas alta expresion

en el discurso de la filosofia de
la Ilustracion y de la revolucién
francesa”, y, aclara, éste “tiene
sus raices remotas en el
Renacimiento y en la
Reforma”. Los ensayos alli
reunidos nos descubren, en
cambio, que el marco adoptado,
organizado alrededor de la
oposicion entre tradicién y
modernidad, abre un campo de
andlisis que no alcanza, sin
embargo, a contener. La
inmensa variedad de
perspectivas al respecto que
ellos nos revelan desafia
claramente cualquier intento de
fijar conceptualmente la
modernidad, descubrir ciertos
rasgos esenciales que le

305

confieran al término un sentido
determinado, mas alla de los
modos cambiantes de su
definicion. Aun asi subsiste el
hecho de la centralidad que ha
tenido y tiene tal antinomia en
los modos de articulacidn de
todo discurso sobre la realidad
latinoamericana. Y esto parece
obligarnos, pues, a reorientar la
mirada sobre el propio marco
conceptual, tornar la dicotomia
entre tradicién y modernidad de
premisa analitica en objeto, ella
misma, de analisis histérico.

Elias José Palti
UNQ / UNLP / CONICET



Beatriz Colombi

Viaje intelectual: Migraciones y desplazamientos en América Latina (1880-1915),
Rosario, Beatriz Viterbo, 2004, 270 piginas

La indole inestable del relato de
viajes hace del género un objeto
resbaladizo y dificil de apresar.
Por su condicién mévil y en
fuga, y por la coexistencia de
una exploracién del mundo con
una autoexploracidn, los libros
de viaje construyen
representaciones fronterizas,
que se dirigen hacia el exterior
y hacia el interior de la
enunciacion. ;Qué retratan los
viajes, el paisaje o la
percepcion del viajero? ;Qué
autoimagen del yo resulta
construida en ellos? ;Cudl es su
referente y cudles las estrategias
para construirlo? Este libro es
una intervencion ante esas
preguntas y propone para
responderlas un recorrido por
un corpus de relatos de viaje
emprendidos por escritores
latinoamericanos o basados en
la regién, principalmente por
Europa —Espaiia y Francia—y
los Estados Unidos, durante el
momento de internacio-
nalizacién de la cultura de
América Latina.

La coyuntura estudiada por
Beatriz Colombi es un punto
clave para trazar una
genealogia del
latinoamericanismo y examinar
los comienzos de su version
hispdnica finisecular. Aunque el
rol de la literatura en este
proceso —tal como lo han
estudiado Angel Rama, Sylvia
Molloy y Julio Ramos— es
conocido, no existen libros que
exploren de manera exhaustiva
la relacién entre la literatura de
viajes y la formacién de un

imaginario latinoamericano. La
invencion de América Latina,
se sabe, cobra forma en la
pluma de los escritores que la
construyen desde fuera, como
rescata Colombi en Marti o en
Manuel Ugarte. Si Espafia u
Oceania pueden ser
invenciones —de las litografias
francesas o de los textos de
John William Cook, segin
seflala Sarmiento en sus Viajes—
0 México una imagen
concebida desde Europa, como
sostiene Colombi en el capitulo
dedicado a Alfonso Reyes, otro
tanto ocurre con la escritura de
los viajeros latinoamericanos,
estudiados como una
constelacion de donde emerge
una silueta continental.

Un primer hallazgo del libro
radica en la reconstruccion de
un mapa, con un doble efecto:
forma un campo enhebrado por
relaciones literarias y sirve para
recomponer el itinerario de esa
formacion. Colombi recorre las
lecturas mutuas de Sarmiento y
Marti, el epistolario de Reyes y
Pedro Henriquez Ureiia,
examina a Horacio Quiroga y
Enrique Gémez Carrillo
reunidos en los cafés parisinos;
todos ellos forman un conjunto
que Viaje intelectual recupera
en un estudio minucioso de
cruces, intersecciones y
traficos, donde el género es
interrogado a partir de su
anclaje en algunos escenarios
urbanos privilegiados. Las
ciudades —Paris y Washington,
Chicago y Madrid, Barcelona y
Nueva York— son zonas de

306

cruce y espacios de
peregrinacién en busca de una
consagracién no siempre
conseguida, pero sobre todo
son leidas como espacios donde
se tejen los vinculos entre pares
y desde donde se fragua la
identidad colectiva. La ciudad
letrada aparece asi desplazada
fuera de la regién y se
reconocen deudas, imitaciones
y un comercio de practicas que
a menudo se inician en Nueva
York o en Paris, para luego
reproducirse en América
Latina. Aunque el
latinoamericanismo ha
comenzado a ser estudiado a
partir de su conformacién como
disciplina académica en los
Estados Unidos, serfa preciso
incorporar un rastreo mas
preciso de su prehistoria
europea que este libro
contribuye a producir.

La debilidad de los intereses
imperiales europeos en
América Latina impidi6 la
formacion de una divisién
como la que tuvo lugar en la
academia norteamericana a
partir de la guerra fria. Sin
embargo, algunos comienzos
reveladores emergen alli,
activados por un resorte
diferente del que operd en el
contexto norteamericano.
Como en los viajes europeos a
Oriente, los viajes
latinoamericanos tienen mas
impacto por la representacion
que formulan de América
Latina que por el paisaje
europeo o norteamericano
referido en ellos. Serdn los



escritores viajeros quienes
inicien la tradicién
latinoamericanista a través de
articulos periodisticos,
epistolarios y su propia obra
literaria, en la que los textos de
viajes ocupan un lugar central y
marginal a la vez. Las crénicas
periodisticas, aunque un género
menor para sus propios autores,
contribuyeron a fabricar la
herencia y proyectaron un
patrimonio comun. Los viajes
permitieron asi un contacto
imposible en la posicion
nacional aislada de cada autor.
Un segundo punto es el
problema nacional. El libro
atraviesa naciones, continentes,
indaga la formacion de un
imaginario hispanoamericano
que es, naturalmente, un objeto
transnacional. La bibliografia
mds reciente sobre viajes
plantea una distincién entre el
concepto de viaje y el de
desplazamiento, donde el
primero aparece préximo al
turismo y el segundo a la
didspora masiva. ;/Se trata en
este caso de viajeros o de
migrantes? Seria interesante
interrogar el viaje —triste pero
firme, como dice Marti— en su
enunciacién desplazada. Tanto
Sarmiento como Marti
escribieron algunos de sus
libros mé4s importantes fuera de
sus patrias, y no tanto viajando
como afincados en el exilio por
largos periodos, trabajando,
traduciendo y obteniendo un
reconocimiento que no tuvieron
en sus paises de origen. El
desplazamiento es, hasta cierto
punto, condicién de posibilidad
para la enunciacion, asi como
lo es para la formulacién de un
imaginario latinoamericano.
Por lo tanto, la posicién de
Marti en Nueva York, como la
de Groussac en Buenos Aires,
mds que la de un viajero se

asemeja a la de un migrante, un
inmigrante que piensa en su
patria pero también en su tierra
adoptiva. La patria, dice el
poeta cubano, sdlo se encuentra
en el destierro. ;Coémo entender
esta declaracién? No sdlo se
encuentra debido al destierro,
sino que precisa del destierro
para ser encontrada y, en
consecuencia, aparece cuando
se la ha abandonado; la patria
es posible por la ausencia. Asf,
las Escenas norteamericanas
son, ademads de crénicas
publicadas en diarios
latinoamericanos, articulos de
opinion sobre la politica y la
sociedad locales. ;Es Marti el
primer hispano en los Estados
Unidos? ;Se lo puede leer
como un precursor de los latino
studies? ;Cudl es la ciudadania
de Groussac? ;Hasta donde
podemos llamar a Groussac
escritor francés? Otro tanto
puede decirse de Manuel
Ugarte, Rubén Dario o Enrique
Gomez Carrillo, todos autores
cuyo viaje no tuvo boleto de
regreso. Serfa interesante leer a
estos escritores mds que como
viajeros, como desplazados y
fracasados en sus paises de
origen, en quienes el viaje deja
una huella indeleble, capaz de
alterar y reconvertir su
identidad. Es preciso asumir la
incertidumbre activada por el
viaje, ademds de su
productividad en la invencién
de tradiciones.

Aunque Viaje intelectual
alude reiteradamente al
concepto de in-between, no
estoy seguro de que todos los
sentidos de esta categoria sean
aprovechados. Los relatos de
viaje, segin lo demostraron
Flora Siissekind y Julio Ramos,
forman un género escurridizo e
hibrido, central en el proceso
de modernizacidn literaria en

307

América Latina. Sin embargo,
quizds seria necesario leer con
mayor desconfianza la posicion
desde donde construyen el
mapa y sus fronteras
imaginarias. Porque la posicién
in-between caracteristica del
viajero posee el atributo de
horadar las tradiciones, al
mismo tiempo que las produce.
Nos exige asi replantear las
identidades duras y las
categorias rigidas para
reconocer los procesos de
afiliacion y su efecto en la
formacion del canon. Estudiar
el desplazamiento requiere
acompaifiar la migracion
conceptual para leer la aporia
inaugural del
latinoamericanismo, “la
ausencia fundacional,
frecuentemente ligada al exilio
o la migracién, que sitda al
sujeto fuera de las fronteras de
la tierra natal —y de la lengua
materna— cuyas esencias
paraddjicamente intenta
nombrar”.!

La empresa de nombrar las
esencias forma una coleccién de
souvenirs: un equipaje de
viajero poblado por recuerdos
bastante homogéneos por
tratarse de una coleccion
latinoamericana. Uno de los
saberes empleados para
imaginar la coleccion, la
filologia, contribuye a componer
la identidad hispédnica basada en
la lengua, que demarca fronteras
para un patrimonio edificado
sobre la letra escrita y celoso de
cualquier amenaza a su
composicién uniforme,

! Julio Ramos, “Genealogias de la moral
latinoamericanista: el cuerpo y la deuda
de Flora Tristdn”, en Mabel Morafia
(ed.), Nuevas perspectivas desde/sobre
América Latina, Santiago, Editorial
Cuarto Propio-1ILI, 2000, p. 225.



masculina, arrodillada ante la
cultura europea. Esa coleccién,
como el museo de objetos
orientalistas de Gémez Carrillo,
permite explicar la renuencia de
los autores estudiados a pensar
en América Latina como un
conjunto mds amplio que la
cultura letrada.

El cosmopolitismo
finisecular signific6 un vinculo
mundano con Europa, incluso
aunque la stplica por el
reconocimiento no encontrara a
menudo otro eco que el de los

propios colegas
hispanoamericanos. Eso
permite entender la ausencia de
la cultura brasilefia, o casi toda
referencia a aquello que no
perteneciera a la cultura de élite
a la que, por origen de clase o
por capital simbdlico,
pertenecian todos los miembros
de la constelacién estudiada en
Viaje intelectual. Cabe
interponer entonces una
pregunta adicional acerca de
los bordes externos del mapa
trazado por Colombi, e

308

interrogar asf los efectos
ultimos del viaje. El equipaje
que los viajeros acumulan en su
travesia es util para desagregar
el contenido de la tradicidn,
reconocer aquello que excluye
y entender mejor la genealogia
del latinoamericanismo, una
tarea para la que éste resulta un
libro imprescindible.

Alvaro Ferndndez Bravo
UDESA / CONICET



Gustavo Sora

Traducir el Brasil. Una antropologia de la circulacion internacional de las ideas,
Buenos Aires, Libros del Zorzal, 2003, 253 pédginas

Traducir al vacio

El libro de Gustavo Sord se
abre con la constatacion de una
doble paradoja: los escritores
brasilefios desconocen las
traducciones que se han hecho
de sus libros al espaiiol,
mientras que los propios
argentinos desconocen el
conocimiento sobre el Brasil
que esos libros deberian haber
traido al contexto argentino. Lo
que Soré define como la
“férmula Mérou” —en honor al
primer estudioso argentino que
se propone despejar el
desconocimiento de los
argentinos por el Brasil
escribiendo un estudio de
largas pretensiones, El Brasil
intelectual—, complementada
por la férmula Broca —en
homenaje al primer brasilefio
que desconoce la traduccion de
escritores brasilefios en la
Argentina—, organiza su texto
en una investigacion de
pretensiones mucho mas
ambiciosas que la mera
investigacion sobre los hechos
materiales que justifiquen o
expliquen esa percepcion.

A partir de una investigacion
empirica de las traducciones de
escritores brasilefios al espafiol
realizadas en la Argentina, Sord
constata y demuestra que esas
percepciones eran equivocadas
en tanto la traduccién de
autores brasilefios realizada en
la Argentina supera con creces
—segln variables histdricas— la
realizada en muchos otros
paises. Pero la investigacion

demuestra con datos
contundentes otra consecuencia
mads relevante para la historia
intelectual y cultural de la
Argentina y del Brasil, y que,
lamentablemente, no es una
paradoja: la de que la efectiva
traduccidn de autores
brasilefios en la Argentina no
ha servido para paliar ese
mutuo desconocimiento que las
férmulas Mérou y Broca
delatan, quizéds confundiendo
las razones, pero no
equivocandose en el
diagnéstico.

Sord analiza todas las
instancias del proceso de la
traduccion, concentrandose en
las distintas mediaciones que
influyen en ese proceso (desde
instituciones y politicas de
Estado hasta el mercado y la
politica de las editoriales y los
subsidios).

La investigacion se
concentra en cuatro periodos
importantes de la traduccién de
literatura brasilefia en la
Argentina: el primero se
extiende desde el siglo XIX
hasta los afos de 1930, cuando
se cristaliza, de la mano de las
politicas culturales del Estado
Novo de Getulio Vargas (1937-
1945), 1a idea de una “auténtica
cultura nacional brasilefia” que
inicia el segundo periodo
estudiado por Sord. La primera
etapa muestra los vinculos
estrechos entre diplomacia y
traduccioén y sorprende por la
impresionante actualidad de las
traducciones: Esaii y Jacob de
Machado de Assis, por

309

ejemplo, cuya primera edicién
en el Brasil data de 1904, fue
traducido al espafiol apenas un
afio después, en 1905. Esa
sincronia es a su vez evidencia
de un intenso didlogo entre la
literatura argentina y la
brasilena, sobre todo durante
los afios romadnticos, como
queda demostrado a lo largo
del texto de Sord. En la
segunda etapa, en cambio, la
traduccién aparece
estrechamente ligada con las
politicas culturales del gobierno
Vargas, insinuando ademads los
vinculos y las alianzas politicas
de izquierda que se sustentaron
en el exilio en la Argentina de
Luiz Carlos Prestes y Jorge
Amado, integrantes mas que
importantes del Partido
Comunista Brasilefio. Un tercer
periodo, denominado por Sora
mercantil —de 1945 a 1985—,
exhibe la hegemonia del
mercado en la eleccion y
funcionamiento de la
traduccion, aunque cabria
agregar también —y sobre
todo— la importancia que
durante la década de 1960
adquieren las cuestiones
ideoldgicas y el tipo de
problemas para los cuales los
estudios sociales brasilefios
aparecen como un modelo a
observar, como se refleja en la
relevancia de temas
relacionados con los problemas
sociales y de desarrollo durante
esa década.

Por tltimo, un cuarto
periodo, que Sord denomina de
internacionalizacion, se inicia



en 1985, en el que las
relaciones entre la cultura
argentina y la brasilefia resultan
en gran parte de la mediacion
de intercambios internacionales
en la Feria de Frankfurt, en
Barcelona y en los circuitos
constructores del mercado
editorial internacional.

Si el libro de Gustavo Sora
logra de forma contundente
exhibir el error “material” de
las férmulas Broca y Mérou, lo
hace al evidenciar la
discrepancia entre “hechos
materiales” y su poder
simbdlico. Porque si su
investigacién demuestra que en
determinados momentos de la
historia de las relaciones entre
el Brasil y la Argentina de
hecho esa traduccion del Brasil
existio, su investigacion no
busca demoler la creencia de
que, y ahora pese a esa
traduccion, el Brasil se
desconoce en la Argentina.

(Por qué el Brasil se
desconoce, entonces, si sin
embargo se traduce y se ha
traducido a lo largo del
siglo XX? El gran mérito del
libro de Sord es precisamente
abrir un camino para ensayar
algunas respuestas.

En su andlisis detallado se
evidencia cudnto una serie de
condiciones politicas y
culturales que rodean las
elecciones de qué traducir y
dénde inciden previamente no
s6lo en la seleccion de esas
traducciones, sino en el
impacto que las mismas van a
tener en la constitucién de un
saber sobre esa otra literatura
en un campo cultural
especifico. Las posiciones en
esos campos de los agentes
culturales encargados de la
traduccion y de la edicion, la
articulacion de esas
traducciones en programas de

educacion y difusién y la
relacién entre diplomacia y
traduccién hacen a la
construccion del poder
simbdlico de esas traducciones.

La escasa reedicién y
circulacién de muchos de esos
libros muestra por qué el Brasil
no se conoce: de los candnicos
e importantisimos titulos
brasilefios traducidos por la
Biblioteca La Nacién, por
ejemplo (nada mds y nada
menos que autores como los ya
para entonces consagradisimos
Machado de Assis, José de
Alencar, Aluisio Azevedo),
ninguno de ellos fue reeditado,
a pesar de que gran cantidad de
titulos de esa coleccién
“universalista” provenientes de
tradiciones literarias europeas
debieron ser reeditados afio a
afio. Por otro lado, la debilidad
institucional de la Argentina en
términos de bibliotecas e
instituciones dedicadas al
desarrollo del conocimiento
sobre el Brasil tampoco
contribuy6 a “actualizar” el
conocimiento del Brasil que
esos libros traducidos podrian
haber traido.

A pesar de la importancia y
la solidez que estos datos y la
investigacién empirica
proporcionan al argumento de
Sord, y de la gran cantidad de
“mitos” que este relevamiento
histérico derriba, considero que
el interés mayor de este libro
—su interés no sélo en términos
académicos, para una historia
cultural latinoamericana, sino
ademds su interés en términos
de politicas culturales— radica
en otra zona de su trabajo.

Porque a partir de un
andlisis de esos datos empiricos
contrastados con la articulacion
histdérica de esos hechos
materiales en significados
imaginarios que no siempre se

310

corresponden directamente con
esos hechos materiales, el libro
produce una serie de datos
menos empiricos —o por lo
menos no tan mensurables—
pero tan sustantivos como los
primeros.

En primer lugar, la
constatacion de que la
“actualizacion” del significado
de esos libros traducidos en sus
dimensiones histdricas depende
de las formas en las cuales
ellos son recibidos y
apropiados por sus lectores, asi
como de las posiciones en el
campo intelectual de los
agentes traductores o
“importadores”. En segundo
lugar, la constatacion de que
los problemas de traduccién (en
un sentido cultural mas amplio)
no se limitan a dos culturas
nacionales especificas sino que
responden a una configuracién
internacional de redes de
relaciones interlingiifsticas.

La estructura del libro
reproduce estas dos
problematicas: una historia de
la traduccion de escritores
brasilefios al espafiol —donde se
analizan los lugares y las
relaciones de esos textos con
sus agentes materiales—, y un
estudio antropoldgico de la
feria internacional del libro de
Frankfurt —donde se evidencia
la intervencién del mercado
internacional del libro en la
configuracién de las relaciones
entre dos culturas nacionales,
demostrando cdmo “las fuerzas
de internacionalizacién de los
mercados desde fines de los
afios ochenta remataron el
distanciamiento entre dos
‘culturas nacionales’ cuya
vigencia editorial es regulada
en aduanas muy lejanas”

(p- 221.)

Con esa estructura, la

investigacion se propone como



un capitulo “de una sociologia
de los factores determinantes
en la circulacién internacional
de las ideas” (p. 40), idea que a
su vez aparece en el subtitulo
del libro. Y éste es un punto
tedrico importante, no sélo para
la traduccion, sino para el
pensamiento cultural en
general, y, tal vez con mas
razon, especificamente
latinoamericano. Porque si
hasta hace muy poco éramos
pensados y pensdbamos con
conceptos que, importantisimos
como lo fueron en su momento
y todavia lo siguen siendo,
suponen una direccionalidad
unica —siempre pautada desde
Europa—, la ventaja de
conceptos mds complejos es
que permiten acceder a
realidades que habian sido
oscurecidas por esos conceptos
unidireccionales. La ventaja de
la perspectiva de Sord queda
clara en varios ejemplos del
libro. Detengdmonos en
algunos:

La traduccién de los
“escritores regionalistas” en los
afios de 1930. El autor
demuestra que esa seleccion se
corresponde por un lado con
los procesos de nacionalizacién
de esa literatura en el Brasil
—las acciones de la era Vargas y
sus politicas culturales—. En ese
sentido, en la eleccion
argentina pueden verse los
efectos de ese campo cultural
especificamente brasilefio. Pero
ademas, las incidencias
internacionales también quedan
demostradas por el andlisis que
hace de los agentes y los
editores argentinos que eligen
esos textos. En el caso de la
editorial Claridad es evidente:
editores asociados con el
socialismo de la internacional

Clarté —patrocinada en la
Argentina por Alfredo Palacios,
Mario Bravo, Juan B. Justo—,
que mantiene un estricto
internacionalismo y que tuvo
también su revista en el Brasil,
en 1921, son fundamentales en
este periodo. Los exilios de los
escritores brasilefios en la
Argentina (como el caso de
Jorge Amado) y argentinos en
el Brasil no sélo explican las
traducciones, sino también el
tipo de intercambios que se
realizan. Pero ademds Sord
avanza otra hipdtesis
fundamental para explicar este
momento de la traduccién:
pensarla como un capitulo del
americanismo de la década de
1930. La anécdota de Benjamin
de Garay pidiéndole a
Graciliano Ramos “historias del
nordeste, cosas regionales y
pintorescas” —que impulsan la
escritura, nada mas y nada
menos, que de Vidas Secas—
ayuda a percibir cuédnto de la
construccion de un “estilo
nacional” estd pautado por
factores y contribuciones de
otras culturas nacionales.

Otro ejemplo: basta leer los
titulos traducidos en los
cargados afios de 1960 para
entender cémo las
problemadticas politicas y
sociales de esos afios,
transnacionales pero sobre todo
latinoamericanas —como la
cuestion agraria, el
desarrollismo y la
modernizacion— pautan no sélo
la seleccion de titulos sino
también el lugar atribuido al
Brasil en ese periodo como
gran cantera de ideas y de
intelectuales que pueden pensar
estos problemas. S6lo una
muestra, porque creo que los
titulos y sus autores hablan por

311

si solos: Burguesia y
proletariado en el
nacionalismo brasileiio, de
Helio Jaguaribe, Evolucion
politica del Brasil, de Caio
Prado Jr., El libro negro del
hambre, de Josué Montuello,
La crisis del desarrollismo y la
nueva dependencia, organizado
por Teotonio dos Santos y
Helio Jaguaribe.

El libro de Sora exhibe un
uso original y productivo de las
perspectivas tedricas de Pierre
Bourdieu sobre el campo
intelectual, de Pascale
Casanova sobre la “République
des lettres” —particularmente
sus ideas sobre la influencia de
la geopolitica en la forma en
que la literatura es conocida y
adquiere fama—, y de Roger
Chartier sobre los espacios de
la produccioén y la circulacién
de los libros y las practicas de
lectura.

En un cierto sentido, el libro
de Sord —su investigacion
exhaustiva y su trabajo
incansable por conocer y hacer
conocer el Brasil en la
Argentina— es el mejor ejemplo
de la simultdnea persistencia e
inversion de la formula Mérou:
muestra el desconocimiento
sobre el Brasil a partir de una
iluminacién sobre el Brasil en
la Argentina. Ojald su libro sea
el primero en la efectiva
reversion de la férmula Mérou
y apunte hacia la traduccién
efectiva —no s6lo material sino
también con poder simbdlico—
del Brasil en la Argentina. Y
mds alld de la Argentina, en el
pensamiento latinoamericano.

Florencia Garramurio
UDESA / CONICET



Heloisa Pontes

Destinos Mistos. Os criticos do grupo Clima em Sdo Paulo 1940-1968
San Pablo, Companhia das Letras, 1998, 297 pédginas

En su libro Heloisa Pontes
analiza las experiencias de
juventud de los intelectuales
que conformaron el grupo
Clima, circulo del cual
despuntaron a partir de los afios
de 1960 algunas de las figuras
mds reconocidas de la critica
cultural brasilefia. Entre los
nombres mas notables de este
grupo estdn los de los criticos
Antonio Candido (literario),
Decio de Almeida Prado
(teatro), Paulo Emilio Salles
Gomes (cine), Lourival Gomes
Machado (arte) y Gilda de
Mello e Souza (gusto y
consumos). Inspirado en el
célebre ensayo de Raymond
Williams sobre el Bloomsbury
Group, el trabajo de Pontes
propone estudiar “las relaciones
concretas del grupo con la
totalidad del sistema social, y
no sélo sus ideas abstractas” (p.
15). De ahi que éste no solo se
detiene en el andlisis de las
obras, de las ideas y de los
debates sostenidos por estos
autores, sino también en el
espacio social y cultural en el
cual los miembros de Clima se
iniciaron a la vida intelectual y
fueron insertdndose
profesionalmente. El trabajo
traza con agudeza el recorrido
de estos hombres y mujeres que
hicieron de una experiencia
inaugural —la de publicar una
revista en sus dfas
universitarios— el trampolin
para la construccién de un
proyecto intelectual e
institucional.

El primer capitulo de

Destinos Mistos reconstruye los
debates que circunscribieron la
trayectoria inicial del critico de
arte Lourival Gomes Machado
con el fin de discutir el
contexto de formacion e
interlocucién del grupo. A
través del esbozo de una
personalidad, de la discusion de
sus enunciados y de la
recepcion de los mismos,
Pontes intenta mostrar cémo las
pdginas de Clima permitieron a
Machado hacerse conocer en
los medios artisticos e
intelectuales de la ciudad de
modo de viabilizar su proyecto
intelectual: renovar los estudios
de arte brasilefios. Joven
graduado de la recientemente
fundada Facultad de Filosoffa y
Letras de la Universidad de San
Pablo, Machado procuraba a
principios de la década de 1940
afianzar una critica de arte en
moldes més académicos que
superara el amateurismo, el
autodidactismo y la
improvisacién propios de los
criticos y ensayistas poligrafos
de la época. La autora dedica
especial atencion a la
publicacién por parte de este
critico del ensayo Retrato da
arte moderna do Brasil (1945),
que lee como un punto de
inflexién en sus esfuerzos por
estudiar sistemdticamente la
produccidn artistica nacional y
por distanciarse de sus
predecesores. En esta parte del
trabajo despunta uno de los
argumentos centrales del libro:
la importancia que el
movimiento modernista tuvo en

312

la tarea encarada por los
miembros de Clima y en la
conformacién de su propia
identidad intelectual.

Del estudio de una
personalidad Pontes pasa en el
segundo capitulo a ocuparse del
grupo Clima en su conjunto,
centrdndose en el examen de la
plataforma intelectual y en el
contexto de emergencia de este
grupo. Las declaraciones
prestadas por cuatro de los
miembros més conspicuos
de Clima al diario O Estado de
S. Paulo entre 1943 y 1944
sirven a Pontes para iluminar
las vinculaciones de estos
jovenes con la intelectualidad
de la época, sobre todo con las
ya consagradas figuras del
modernismo. Partiendo de estas
exposiciones la autora discute
también la naturaleza de la
insercion de los miembros de
Clima en la Facultad de
Filosofia y Letras y traza los
contornos de una identidad
generacional en proceso de
construccion. Aparecen asi los
rasgos de una generacion que
aunque heredera del
movimiento modernista se
siente llamada y autorizada a
romper con esta tradicién, a
evaluar su legado y a orientar
su actividad no a la creacién
artistica sino a la critica
especializada como modelo por
excelencia del trabajo
intelectual. Ambiciones que
—como ilustra la autora con
detalle— fueron recibidas por
las figuras conocidas con una
mezcla de admiracién y



desconfianza. El escritor
Oswald de Andrade resumio los
prejuicios y recelos que estos
jovenes universitarios con
conciencia profesional
generaron en “los viejos” al
colocarles el mote de los chato-
boys (los chicos aburridos). En
la tdltima seccién del capitulo
Pontes se asoma a un tema al
que vuelve recurrentemente: la
singular formacidn y
experiencia académica que
tuvieron los miembros de
Clima. Ellos fueron no sélo
algunos de los primeros
alumnos de la Facultad de
Filosofia y Letras de la USP,
sino que por esta misma razon
tuvieron el privilegio de ser
estudiantes de los profesores
franceses que llegaron a San
Pablo a mediados de la década
de 1930 con la misién de abrir
la facultad. Contingente este
ultimo que incluia los nombres
de Claude Lévi-Strauss, Jean
Mauge y Roger Bastide entre
otros. En la propia genealogia
del grupo la formacién provista
por estos profesores fue
decisiva en sus elecciones
intelectuales posteriores.

En el tercer capitulo la
autora discurre por un tema que
el lector venia reclamando
varias paginas antes: la revista
Clima misma. Nos enteramos
aqui de que la publicacién fue
inicialmente patrocinada por
Alfredo Mesquita —miembro de
una familia de mecenas
culturales vinculada con el
diario O Estado de Sao Paulo—
y que naci6 de una idea de
Gomes Machado y de Candido,
circulando con interrupciones
entre mayo de 1941 y
noviembre de 1944. Clima tuvo
desde sus inicios editores fijos
a cargo de cada una de las
secciones permanentes,
experiencia que en la lectura de

Pontes fue concluyente en el
momento de definir para
siempre las especialidades de
sus redactores. En esta seccion
se analizan con acertada
mesura las intervenciones de
cada uno de los miembros del
grupo en la revista, la
recepcién que sus palabras
suscitaron, los temas que
visitaron, y todo esto es
vinculado con sus trayectorias
posteriores. En conjunto, dichas
intervenciones hablan de la
fundacién de un nuevo modelo
de autoridad en el campo
intelectual: el de los criticos
profesionales productos del
saber universitario. Las pdginas
de Clima —aunque
originalmente pensada como
una revista apolitica— revelaron
también las opciones politicas
de la nueva generacion cercada
por la experiencia de la Gran
Guerra y el Estado Novo.
Generacion que aunque
comprometida con la defensa
de la democracia fue incapaz de
romper con la visién dominante
entre las élites dirigentes sobre
el universo social y cultural de
los estratos populares. Una
seccién fotografica donde
vemos a los estudiantes de
Clima prolijamente vestidos
permite imaginar con elementos
distintos el mundo de estos
chatos-boys.

En el dltimo capitulo Pontes
se aboca de lleno a desarrollar
lo que era una promesa
importante de su trabajo: el
andlisis de las trayectorias
familiares y el capital cultural y
social de la nueva generacion
de criticos. La autora elabora
un relato donde los origenes
sociales similares de los
integrantes de Clima son
determinantes para explicar la
amistad, los modelos
compartidos y las trayectorias

313

afines. Pontes establece como
contrapunto del grupo la figura
de Florestan Fernandes, el
socidlogo de origen humilde
que logré tornarse hegemonico
dentro de la universidad en las
década de 1950 y 1960,
amparado por un proyecto de
construccion de una sociologia
en moldes cientificos. Pontes
ilumina aqui las luchas que se
dieron en ese tiempo dentro del
campo académico entre los
criticos y los cientificos
sociales, comparando la suerte
dispar que tuvieron en esos
afios las figuras de Candido y
Florestan Fernandes.

El libro de Pontes es
claramente un trabajo valioso
pleno de aciertos e
informaciones sobre un grupo
que ocupd un lugar destacado
en el mundo cultural y
académico brasilefio de la
segunda mitad del siglo XX.
Con una pluma cuidada la
autora va y viene en el tiempo
seflalando enunciados y
lecturas que van cambiando.
Sin embargo, hay en Destinos
Mistos algunas promesas
incumplidas. Aunque Pontes se
esfuerza en vincular la
experiencia de Clima con un
contexto social mas amplio, la
mirada concentrada en este
experimento editorial olvida
establecer un didlogo con las
publicaciones de la época,
ausencia que resalta en el
segundo capitulo. Por otro lado,
la revista como objeto de
estudio, que, segtin Pontes, es
la gran responsable de la
conformacién de este grupo,
ocupa un lugar subordinado en
la investigacion. En parte, esto
quizas se deba a la efimera
experiencia de Clima: dieciséis
nimeros publicados
irregularmente en el lapso de
tres afios por un grupo de



estudiantes de entre 21 y 25
afios en los albores de su
carrera. Y es esta situacion la
que plantea algunas dudas
sobre uno de los argumentos
centrales del texto: ;alcanz6
esta corta experiencia para
hacer de Clima la “plataforma
de una generacion” y para
“amarrar” el destino de quienes
participaron en ella? ;Fueron
las estrategias de estos
intelectuales tan claras a la hora
de armar esta revista de
juventud de tan breve

duracién? Sugestivo es que
Pontes relega las dificultades
que vivié Clima a las notas
finales. Relacionado con esto,
los esfuerzos por vincular los
distintos enunciados
individuales a una estrategia
grupal resultan a veces
excesivos. Por otro lado, uno se
pregunta, sin encontrar
demasiadas claves en el texto,
(,qué quedaba del grupo Clima
a mediados de 1960? El recorte
temporal parece asi un tanto
arbitrario. En el ultimo capitulo

314

la autora cae en la trampa
comun a este tipo de estudios al
reducir “el grupo” a sus
origenes sociales. Pese a lo
cual Destinos Mistos es un
libro esclarecedor que releva
mucho de algunos de los
intelectuales mds exitosos
egresados de Facultad de
Filosofia y Letras de la USP.

Flavia Fiorucci
UNQ



Gonzalo Aguilar,

Poesia concreta brasileiia: las vanguardias en la encrucijada modernista
Rosario, Beatriz Viterbo, 2003, 457 piginas

Poesia concreta brasileira: As Vanguardas na Encruzilhada Modernista
San Pablo, Editora da Universidade de Sao Paulo, 2005
(traduccion de Regina Aida Crespo y Rodolfo Mata,
revision de Génese Andrade), 408 paginas

En Poesia concreta brasilefia:
las vanguardias en la
encrucijada modernista, més
que acompaiiar, como terco
especialista, el desarrollo del
movimiento concreto, Gonzalo
Aguilar persigue aquello que se
sitda atrds de las imdgenes y
que Borges definfa como la
aventura de un individuo que se
introduce en el cristal por
donde mira y asf se instala en
un ilusorio pafs que le hace
sentir el bochorno de no ser
mds que un simulacro,
“obliterado por las noches y
tolerado por las vislumbres”. El
ensayo de Aguilar nace, pues,
de la insurgencia derrideana al
modelo enigmdtico de la linea,
para, con Sarduy, proponernos
la repeticién como verdadero
motor de la escritura.

Configura, si se lo ve en
contexto, la emergencia de un
nuevo tipo de archivismo,
erudito y creativo, de que
Vanguardia, internacionalismo
y politica, de Andrea Giunta,
puede ser otro buen ejemplo.
Son ensayos que toman el
exceso como hipétesis.

En ese sentido, la ficcion
critica de Aguilar, elaborada a
partir de los materiales
previamente estipulados por los
concretos, es una ficcién
marcada y firmada, construida.
Abierta, por definicidn, al
didlogo con otras. Quiero decir

que se la puede leer no sélo
como la construccién de un
sentido para la aventura
concretista, sino también como
el desarrollo de ciertos rasgos
diseminados a lo largo de la
historia cultural del Brasil. Nos
llama, por ejemplo, al rescate
de un filén barroco que irriga
buena parte de la escritura
brasilefia hasta desaguar,
finalmente, en los concretos.

A titulo de ejemplo,
recordemos un hito apenas, un
pasaje, en la cuarta expedicion
de Los sertones, en que
Euclides da Cunha describe el
muro de una capilla
abandonada por los pobladores
de Canudos y que funcionaba
como frontén de tiro:

Y en sus paredes,
zangoloteando locamente, la
caligraffa lisiada y la literatura
tosca del soldado. Todos los
batallones habian colaborado
en esas mismas paginas,
escarificdndolas a punta de
bayoneta y tiznando a carb6n
aquellas paredes sacrosantas:
periodos breves, incisivos,
estremecedores; blasfemias
fulminantes; imprecaciones, y
gritos, y vivas calurosos, las
rayaban en todo sentido,
profandndolas,
enmascarandolas, con
caracteres negros, ensartados
en puntos de admiracion,
largos como chuzos.!

315

Esté alli, en ese cabriolando
loucamente —el loco zangoloteo
del traductor Garay— la
paronomasia, el desastre que
define la poesia como eterna
hesitacion entre sonido y
sentido, que por esa via une lo
eximio, la caligrafia, y lo
torpe, lo bronco, en un
corcoveo alucinado que, al
exhibir su trazo demoniaco,
manco, negro y mudo, nos
permite ver las mismas
caracteristicas que Haroldo de
Campos reivindicard después
para Machado de Assis, cuya
tartamudez —y, con ella, la de
toda la literatura tosca del
soldado, o sea, el habla del
infame- era, segtin Silvio
Romero, la marca diferencial y
diminuta de la literatura
brasilefia, aunque Haroldo, en
cambio, la reevalie mas tarde,
invirtiendo el signo, como plus
y como exceso, como un lujo
que es puro alijo. (No es casual
que en Os sertoes dos Campos
los hermanos hayan decidido
leer —reescribir— Los sertones
tal como se lo oye, es decir,
desentrafiando del ensayo de
Euclides da Cunha
endecasilabos perfectos, restos

! Cunha, Euclides da, Los sertones
(trad. de Benjamin de Garay), Buenos
Aires, Claridad, 1942, p. 387.



de sonetos que el cientista
social no quiso, pero escribio
de hecho).

Esté alli el larvatus prodeo
de todo modernismo y estdn
también esos enunciados
breves, incisivos y
estremecedores, esas
blasfemias fulminantes, esas
imprecaciones, esos gritos y
esos vivas calurosos que, a
partir de 1936, suscitard en el
Brasil el debate sobre el
agotamiento de la vanguardia.

En efecto, veinte afios antes
de la experiencia concreta,
estalla en Rio de Janeiro la
intervencion a si misma
llamada pds-moderna, a partir
de textos de Gilberto Freyre o
Jorge Amado, que asumen
abiertamente el mercado contra
el Estado —hasta entonces, el
actor alrededor del cual giraban
todos los vanguardistas—. Nada
tienen que ver con los
concretos. Sin embargo, lineas
sutiles los enlazan. Tenemos
asi, abiertamente expresa en
esos precursores, la
profundizacién de un
componente antiestatalista,
satirico, admitido por Oswald
de Andrade en conferencia de
1945, que se lee, mds
claramente aun, en un ensayo
que, al mismo tiempo, Gilberto
Freyre escribe pensando en el
publico hispanoamericano
(Interpretacion del Brasil,
México, 1945).

En ese libro, Freyre nos
propone una equivalencia entre
el artista pldstico barroco
Aleijadinho y el poeta satirico
y gongdrico Gregodrio de
Matos, viendo en el manco,
Aleijadinho, “un Greco mulato
y maestro en deformaciones
grotescas”, un sintoma de la
impaciencia por alcanzar una
expresion brasilefia, es decir,
algo superior a un mero eco

colonial de lo europeo.

Esa ficcion de lo extra
europeo o de lo ultra europeo,
abierta, en la poesia, por
Gregorio de Matos, tenderia
entonces un puente sutil, pero
nada caprichoso, entre el
proceso de amalgama tardo-
modernista de lo menor (que
juzga la escritura del alto
modernismo, en especial, la de
Macunaima, como algo
“verborragico, poco literario y
anti-popular”) y la posicién
post-utépica de los hermanos
Campos, quienes, desde ese
mismo punto tedrico,
reorganizarian su paradigma
literario posvanguardista,
reivindicando lo barroco como
falla fundante.

De esa observacion
aparentemente marginal de
Euclides da Cunha —a quien
Murena asoci6 con José
Herndndez, autor de un poema
“mas dificil que la Hérodiade
de Mallarmé” (Eugenio d’Ors
dixit)— se dispara una flecha
que nos lleva a los grafitos de
Murilo Mendes, poeta, segtin
Haroldo, de un mundo
sustantivo. Es obvio: esa lanza
sagital sefiala una peculiar
dispersién anarquista, cuando
no anartista, la misma,
coincidentemente, que une los
extremos de Mallarmé y
Debord.

Esa ficcién podria llamarse
la ficcion de la imagen
repetitiva y se la podria
enunciar del siguiente modo:
asi como Ia historia se hace a
través de las imégenes, lo
visual estd cargado de historia,
de alli que la imagen, que en
Augusto de Campos es tan
importante, sea precisamente
una modelizacién de lo real y
opere, al mismo tiempo, como
el relato de una salvacién y de
una escatologfa. Una historia

316

de lo primero y de lo dltimo.

Esa historia retorna porque
es propio de la imagen volver
sobre sus pasos. Nos lo dicen
Kirkegaard, Nietzsche, incluso
Heidegger pero, sobre todo,
Deleuze. La imagen es
repeticion. De alli la
equivalencia entre el poema
visual y la traduccién —las dos
formas dominantes en la
practica de Augusto y Haroldo
de Campos-.

En resumen, la imagen nos
abre un campo de indecibilidad
entre lo real y lo posible, de alli
que la tnica forma de
capturarla sea perderla, es
decir, proponer otro ciclo que,
al desplazarse, pueda
potencializar el pasado en
nuevas imagenes del
modernismo. Gonzalo Aguilar,
con peculiar maestria, nos lo
presenta en este ensayo.

Una de las actitudes mas
instigantes de la critica
contempordnea, el ajuste de
cuentas con el modernismo,
pasa a mi juicio por esa actitud
casi religiosa de mantener a los
inoportunos e indeseables
alejados del foro, depurando a
continuacién un lenguaje
innovador para discriminarlo en
fin de la vulgata global pero, al
mismo tiempo, imaginar un
disefio de ruptura que, no
casualmente, apele asimismo a
las masas urbanas.

Coincidiendo con los
concretos en el ataque al
nacional-modernismo, esos
primeros en llamarse pds-
modernos, como Gilberto
Freyre o Jorge Amado, tan
distantes, a primera vista, de
los concretos, basaban también
sus juicios en el fetiche
concretista por excelencia, el
escritor antrop6fago Oswald de
Andrade. No sdlo el que
escribe con sorna las aventuras



de Serafim Ponte Grande, sino
aquel que apela a la melancolia
para analizar el Marco Zero de
su tiempo. Todos —Freyre, los
Campos, Amado— combaten el
aristocratismo de la vanguardia
en nombre de una innovadora
fusién ficcién-ensayo que
incorpore la coleccion (el
museo) a sus propias obras. De
tal suerte, dirfamos, que son la
contracara —el alijo— de la
literatura lujo que nos proponia
la frivolidad vanguardista.

En ese sentido, la cuestion
de las relaciones entre el
proyecto concretista y la
construccion de Brasilia es
extremamente elocuente en el
ensayo de Aguilar. Como lo
sefiala el mismo autor, para el
grupo de poesia concreta
Brasilia representaba la
materializacion de una
narracién utépica, un ejercicio
de imaginacién social, en que
la ciudad ideal se configuraba,
en fin, como un lugar posible
de enunciacion. Uno de los
primeros indicios de esa actitud
es, a juicio suyo, el traslado de
la Exposi¢do Nacional de Arte
Concreta a Rio de Janeiro,
instaldndola en el edificio del
Ministerio de Educacién y
Cultura, predio construido por
Licio Costa, con la
participacién de Le Corbusier,
y ornado, entre otros
emblemas, con una escultura de
Jacques Lipchitz, el Prometeo
encadenado, que habia sido
expuesta, junto al Guernica, en
la muestra internacional de
Paris, en 1937. Es decir que el
mismo solar elegido por los
concretos para exhibirse es mds
que un ministerio o un museo,
es la modernidad misma.

Aguilar afirma, entonces,
correctamente, que el corte que
suponia la exposicién de poesia
concreta con el entorno

académico-oficial era
homélogo al que producia el
proyecto de Brasilia. La ruptura
residia en que, tal como la
nueva capital, la exposicion
s6lo podia imponerse a partir
del hiato y del extrafiamiento
con el medio.

Se trataba de una ciudad que
hacia un corte abrupto con las
tradiciones, como si su forma
s6lo pudiera constituirse
después de haberse sumergido
en las aguas del olvido
modernista. La eliminacién de
la calle como célula de
organizacién urbana, en el
plano piloto de Licio Costa,
era homdloga a la eliminacién
del verso en la poesia
concreta. Ciudad sin calles,
poesia sin versos: los
elementos de reconocimiento
y de orientacién bdsicos son
reemplazados por una
espacialidad que exige nuevos
preceptos.

Nuevas maneras de leer.

Lo importante del caso es
que, mas alld de las diferencias
programadticas, en funcion de
los restos organicos o
naturalistas —nacionalistas— del
proyecto de Costa-Niemeyer, a
los promotores de este corte
urbano-discursivo poco parecen
haberle importado las
diferencias estéticas entre la
poesia concreta y la
arquitectura brasiliense,
habiéndose decantado, en
cambio, por la proyeccion
politica internacional de la
nueva capital y su valor
obviamente modernista.

Desde ese punto de vista, la
asociacion poesia-ciudad
futura gana nuevas y curiosas
connotaciones ya que funciona
menos como la irrupcién de lo
nuevo y mucho mds como el
reciclado de una antigua utopia
modernizadora que, como dirfa

317

Aguilar, yacia sumergida en las
aguas del olvido vanguardista.

En efecto, desde mediados
del siglo XVIII, mds
precisamente, desde la
reconstruccion de Lisboa como
“ciudad de las Luces”, efecto
residual del terremoto que la
devastd, surgen en el Brasil
sucesivos proyectos de traslado
de la capital que siempre
persiguieron el ideal de la
inexpugnabilidad de la sede del
poder. Asi, en la época de don
Jodo VI (1808-1821) se debate
el proyecto de construir Nova
Lisboa. José Bonifacio, el
independentista, imagina, en los
afios de 1920, una Cidade
Pedrdlia, cuyo nombre
homenajeaba al monarca de los
Braganza. El vizconde de Porto
Seguro, Francisco Adolfo de
Varnhagen, también conocido
por haber reunido, a mediados
del siglo, el primer Florilégio
da Poesia Brasileira, persigue
denodadamente, entre 1839 y
1878, la construccion de
Imperatoria, una suerte de San
Petersburgo tropical, hecho
nada trivial si se repara que all{
se anudan ya la coleccién y el
museo (un florilegio) con el
espectdculo y la
internacionalizacion (ya que esa
antologia es editada en Madrid).

A este proyecto le sucede el
de una capital sin pueblo (;no
es ésta la escision biopolitica
de lo abierto, como diria
Agamben?), Tiradentes.
Proyectada en el trdnsito de
siglos y en plena Republica, no
faltaban, en su nomenclatura
urbana, calles dedicadas a
Colon o a Isabel la Catdlica,
figuras luego desterradas de la
memoria publica ya que el 900
es también la conmemoracion
del IV centenario del
descubrimiento portugués del
Brasil.



Mis tarde, bajo la
modernizacion autoritaria del
Estado Novo de Getiilio Vargas,
surge la idea de construir Vera
Cruz, antiguo nombre del pafs,
que luego denominaria la usina
de imdgenes, los estudios de la
Hollywood paulista o, quizds,
con mds propiedad, de la
Cinecitta tropical, si
recordamos la idea
mussoliniana, al inaugurar los
estudios italianos, de que las
imégenes se transformasen al
fin y al cabo en “la unica
higiene del mundo”. Es decir
que con Brasilia culmina un
largo recorrido en que ciudad y
poesia, corte y retorno, se
equivalen y equilibran,
mostrando, como sefiala muy
bien Gonzalo Aguilar, que el

modernismo con vocacién de
poder estatal hizo de Brasilia
algo bastante distante del alfo
modernismo, generalmente
entendido como
autonomizacion y
despolitizacion del arte.

Pero una vez que ese
proceso completd la relativa
hegemonizacién de
aspiraciones vanguardistas que
los concretos defendieron en el
campo de la literatura, el
escenario cambia tan
irreversiblemente que empieza
a resquebrajarse el imperativo
de la modernizacion, acosado
por nuevas demandas sociales,
cada vez mds desconfiadas de
los proyectos estimulados por
la biopolitica estatal.

En Au fond des images,

318

Jean-Luc Nancy nos dice que,
de los caligramas de Apollinaire
hasta los cut-ups de Burroughs,
pasando, es claro, por el
concretismo, reencontramos
recurrentemente la obsesion de
las palabras por las formas y
de la plastica por el enunciado
—pintura de palabras, palabras
pintadas, pinto-escrituras—
cuyo objetivo principal seria
suspender la forma a costas de
su valor incorpéreo. El libro de
Gonzalo Aguilar es indispen-
sable en ese recorrido hacia lo
informe del arte y la historia.

Raiil Antelo
Universidad Federal
de Santa Catarina



Fernando Devoto y Nora Pagano (editores)
La historiografia académica y la historiografia militante en Argentina y Uruguay
Buenos Aires, Biblos, 2005, 217 paginas

Entre los logros que la
estabilizacién de un campo
académico de estudios
histéricos trajo consigo en la
Argentina de las dos ultimas
décadas, un renglén no
despreciable lo representa la
empresa que de un modo mas
sistemdtico que algunos
antecedentes del pasado ha
explorado los alcances de una
historia de la historiografia
argentina. Fernando Devoto y
Nora Pagano —junto a otros
nombres, entre los que no
puede dejar de mencionarse el
de Alejandro Cattaruzza— han
sido impulsores sostenidos de
esa iniciativa, que ha
cristalizado en publicaciones y
espacios institucionales de
investigacion y docencia. El
libro que ahora Devoto y
Pagano presentan como
compiladores debe leerse por lo
tanto como un capitulo mas
dentro de ese esfuerzo.

Ahora bien, si tanto el
espiritu que anima el volumen
como el conjunto de
contribuciones que lo conforma
se colocan entonces en la senda
de los trabajos anteriormente
promovidos por Devoto y sus
colaboradores, desde el mismo
titulo del libro es posible
percibir una novedad:
distancidndose del sesgo
institucionalista que presidia
algunos de esos trabajos —en el
sentido de una mirada
circunscripta al estudio de
ciertas instituciones dedicadas
al quehacer historiogréfico o al
repaso de sus publicaciones—,!

aqui en cambio la totalidad de
los textos reunidos se haya
atravesada por el problema de
la relacion entre la actividad
historiografica y los
imaginarios politicos y sociales
que, de modos diversos, la
alimentaron y afectaron su
conformacion. Esa apertura
hacia otras dimensiones del
discurso histdrico, que en el
libro se presenta de un modo
general bajo el sintagma
“historiografia militante”,
puede ser pensada como un
movimiento en sintonia con la
propuesta de una historia de la
historiograffa como la
reclamada hace unos afios por
Alejandro Cattaruzza: una que
no se limite al estudio de la
comunidad de profesionales o
cultores de la historia en tanto
disciplina, sino que incorpore
esa perspectiva dentro de una
mds amplia interrogacion de la
pluralidad de formas en que
una sociedad construye sentido
acerca de su pasado.?

Con todo, el modo en que se
aborda la relacién entre historia
y politica —que de eso se trata—
varia considerablemente en
cada uno de los articulos que
da forma al libro. Aun cuando
todos ellos, incluidos los tres
textos dedicados a la
historiografia uruguaya, se
ubican en el periodo que va de
la caida del peronismo en 1955
al retorno de la democracia en
1983, su heterogeneidad
tematica y de enfoque torna
complicado extenderse en
consideraciones generales. En

319

virtud de ello, en lo que sigue
nos vemos obligados a
comentar, ya sea brevemente,
cada texto en particular.

El libro se compone de diez
articulos. El revisionismo
histérico, uno de los objetos
predilectos de los andlisis
historiogréficos de los dltimos
veinte afios, da tema a dos de
ellos. En primer término, Julio
Stortini reconstruye los
distintos momentos y debates
del periplo del Instituto de
Investigaciones Historicas
“Juan Manuel de Rosas”,
bastion del primer
revisionismo, entre 1955 y su
cierre en 1971. Su trabajo
rastrea las querellas ideoldgicas
provenientes del choque entre
los exponentes de ese
revisionismo de derecha mas
clasico, y algunos motivos del
que desde la izquierda venia
hegemonizando crecientemente
en esos afios el debate sobre el
pasado argentino. Asi, Stortini
muestra cémo en el propio seno
del Instituto se discute acerca
de la emergencia de un
segundo —para usar la figura de
Halperin— “polo de positividad”

! Véanse por ejemplo algunos (cierta-
mente no todos) de los trabajos presen-
tes en Fernando Devoto (comp.), La
historiografia argentina en el siglo XX,
2 vols., Buenos Aires, CEAL, 1993 y
1994.

2 Alejandro Cattaruzza, “Por una histo-
ria de la historia”, en A. Cattaruzza y
Alejandro Eujanidn, Politicas de la
Historia, Buenos Aires, Alianza, 2003.



del pasado evocado por el
revisionismo: ya no el rosismo,
sino el que encarnan los
caudillos del interior tenidos
como lideres populares de
masas, como Felipe Varela.
Otro tema novedoso en la
agenda revisionista serd el de la
Guerra del Paraguay, foco
también de acendradas
polémicas. En suma, son esos
debates los que dan al Instituto
—en el que conviven desde ex
Tacuaras hasta Eduardo L.
Duhalde y Rodolfo Ortega
Pefla— nueva vitalidad a fines
de los afios de 1960, pero
también los que generan
colisiones que lo vuelven
insostenible, hasta precipitar su
clausura poco tiempo después.
Una mencion especial, por
tratarse de un hecho que
contribuye a elucidar los
mecanismos de popularizacién
del discurso revisionista,
merece el lugar que el autor
dedica a aquellas précticas
culturales del Instituto
destinadas a difundir sus
motivos, en particular las
ligadas a la promocion del
folklore.

Fernando Devoto, por su
parte, elige arrancar un paso
mds atrds para cuestionar la
unidad misma de aquello que el
consenso historiogréfico tiende
a agrupar bajo el nombre de
revisionismo. Cultor eximio de
los matices, Devoto hace gala
de un aventajado conocimiento
de los meandros de las obras,
las trayectorias y las relaciones
politicas (y hasta personales) de
los historiadores usualmente
inscriptos en esa corriente. Un
examen de esos elementos le
permite destejer la trama del
revisionismo para, en debate
con Halperin, mostrar las
dificultades de pensar en
términos de continuidad (o de

una tradicién que responde a un
tronco comun) el revisionismo
que va de los hermanos
Irazusta a la izquierda nacional.
Por citar sélo un caso, Devoto
muestra cémo el Rodolfo
Puiggrés de los afos de 1950 y
1960 sigue preso de los
presupuestos de la
historiograffa comunista que el
revisionismo repudiaba.
Precisamente, si un
sefialamiento puede hacérsele a
Devoto es que, atendiendo a su
propia estrategia, no es
igualmente cuidadoso de los
matices en el interior de lo que
llama “izquierda nacional”. Asf,
al referirse a ella coloca bajo
ese signo tanto a Jauretche
como a Abelardo Ramos, y
deja sin tratar a una figura
explicitamente inscripta en esa
corriente politica como la del
joven Ernesto Laclau. Este caso
resulta interesante puesto que
Laclau participa tanto de los
puntos de vista del partido
liderado por Ramos como de la
renovacion historiografica
encabezada por José Luis
Romero, ofreciendo asi un
desmentido a la creencia en la
inexorable tensién negativa
entre historiograffa académica
y militancia.

Otros dos trabajos
emprenden la tarea, bastante
menos desarrollada hasta aqui,
de acometer lo sucedido ya no
s6lo en la historiograffa sino en
el conjunto de las ciencias
sociales tras el golpe de 1976.
En su breve texto, Nora Pagano
trabaja con el modelo implicito
de una shadow university que
se habria configurado en
tiempos de la dictadura para
ofrecerse luego como relevo en
la refundacién de la
Universidad una vez retornada
la democracia. Pagano estudia
tanto los centros de

320

investigacion privados,
financiados con dinero del
exterior (CEDES, CISEA, IDES,
entre otros), como el espacio
ofrecido por la revista Punto de
Vista desde 1978 como
laboratorio de procesamiento
de innovaciones tedricas
respecto del archivo categorial
heredado de las tradiciones de
izquierda. Ambos espacios,
pensados menos como lugares
de resistencia que como usinas
de renovacién cultural, en su
mirada sentardn las bases para
el renacimiento de la
Universidad democrética.
Cecilia Lesgart enfoca una
tematica muy préxima, aunque
en un registro distinto, en un
trabajo titulado “Itinerarios
conceptuales hacia la
democracia. Una tendencia de
la izquierda intelectual
argentina en el exilio
mexicano”. Su aproximacion se
pliega a otras que han
comenzado a explorar ese
relevante capitulo de la historia
intelectual argentina reciente
que puede enunciarse a través
del ya célebre nombre de
“crisis del marxismo”. En
efecto, Lesgart hace una
pormenorizada elucidacion de
las categorias que se incorporan
a la arena del debate intelectual
en los inicios de la década de
1980 —en polémica con la que
comienza a verse como
“izquierda ortodoxa”— entre los
que puede aqui citarse la
nocién de “orden democrético”
(despojado de la connotacion
negativa que ambos términos
guardaban hasta entonces para
las izquierdas), asi como el
rescate de aspectos de las
tradiciones contractualista y
liberal. Aunque un problema
del trabajo reside en la ausencia
de una delimitacion clara de los
nicleos intelectuales que



constituyen su objeto (y asi, en
la discusién conceptual por
momentos se producen saltos
entre espacios de exiliados en
México, intelectuales que no se
exilian all{ y otros ni siquiera
argentinos sino enrolados en el
eurocomunismo), no es dificil
reconocer que son las lineas de
pensamiento que habrian de
converger en el Club de
Cultura Socialista las que
retienen su atencién. Sobre el
terreno mds rico del texto, el de
orden conceptual, puede
hacerse una observacién. En su
articulo, Lesgart se recuesta
acaso excesivamente en los
usos de Gramsci, que
efectivamente fueron centrales
en la reconsideracién de la
democracia en la franja
intelectual que estudia. Sin
embargo, si esa influencia no
puede minusvalorarse, hay
otras que no reciben en su
mirada la misma atencion.
Basta pensar en la obra de
Michel Foucault, que, como ha
relatado Oscar Teran, fue en su
caso decisiva a la hora de
operarse la crisis del marxismo
en la coyuntura intelectual
vivenciada en el exilio
mexicano.?

La presencia de tres
articulos dedicados al andlisis
de aspectos del imaginario
histérico uruguayo no debe
sorprender, si atendemos a
colaboraciones anteriores de
historiadores de ese pais en
emprendimientos liderados por
Devoto, en un hecho que
testimonia su constante énfasis
en cultivar redes y promover
iniciativas a escala
trasnacional. Dos de esos
articulos exhiben el vigor de
algunos motivos del imaginario
revisionista y nacional-popular
presentes en las
representaciones del pasado del

conjunto de las fuerzas
politicas uruguayas. En el
primero de ellos, Laura Reali
ofrece un mapeo de los
avatares de las sucesivas
imdagenes histdricas de blancos
y colorados sobre el caudillo
Manuel Oribe, para concluir
reflexionando sobre los debates
en torno a la ereccién de una
estatua en su homenaje en
1961. Pero ese imaginario
nacional-popular no fue
exclusivo de los partidos
uruguayos tradicionales. En
otro articulo, Alex Borucki y
Cecilia Robilotti reconstruyen
las formas y los motivos
presentes en el discurso
histérico neoartiguista que
acompafld y sostuvo el
surgimiento del Frente Amplio
en 1971. Resulta interesante en
este texto el modo en que se
estudian los denominados
“operadores culturales” (una
serie diversa de practicas de
difusién de ese imaginario
histérico), que permiten
percibir el extendido alcance de
los esquemas caros a las
tradiciones nacional-populares
en una agrupacion de izquierda
como el Frente Amplio.
Finalmente, en el articulo que
con més propiedad atiende al
planteo sugerido en el titulo del
libro, Carlos Zubillaga
reconstruye los avatares de la
renovacion historiografica
uruguaya iniciada en la década
de 1950, en la que varios de
sus impulsores procuraron
colocarse, a un tiempo, bajo la
doble demanda del rigor
cientifico y el compromiso
politico.

Completan el volumen un
breve texto de Eduardo
Hourcade que revisita
Revolucion y Guerra, de
Halperin, para conjeturar
acerca de los didlogos

321

implicitos de ese texto no sélo
con la historiografia argentina
sino con la internacional; un
articulo de Martha Rodriguez
dedicado a Roberto
Etchepareborda y su intento de
conjurar las antinomias
historiograficas entre liberales
y revisionistas en la Argentina
posterior a 1955, sin por ello
renunciar al ejercicio de una
historia que se quiere a la vez
cientificamente fundada y
politicamente comprometida; y,
finalmente, una reconsideracion
de los supuestos politico-
filoséficos que subtienden la
obra de Milciades Pefia, a
cargo de Omar Acha.

Este sucinto repaso permite
sefialar que no todos los
articulos del volumen se
colocan bajo el campo de
interrogacion comiin que serfa
posible deducir de su titulo. Y
es que ese titulo parece tener
un sentido mas comprensivo
que problematico (en el viejo
significado althusseriano del
término). Ello no impide
concluir que los textos reunidos
en este libro amplian
significativamente el
conocimiento de la historia de
las complejas relaciones entre
las representaciones del pasado
y sus usos politicos en la
Argentina y el Uruguay de la
segunda mitad del siglo XX.

Martin Bergel
UBA

3 Véase la entrevista a Oscar Terdn
realizada por Roy Hora y Javier
Trimboli en Pensar la Argentina. Los
historiadores hablan de historia y
politica, Buenos Aires, El Cielo por
Asalto, 1994, especialmente las pp.
66-67.



Paula Alonso (compiladora)

Construcciones impresas. Panfletos, diarios y revistas en la formacion de los estados
nacionales en América Latina, 1820-1920
Buenos Aires, FCE, 2004, 344 pédginas

“Panfletos, diarios, periédicos,
revistas: su abordaje como
objeto de estudio o como
fuente primordial para el
andlisis de temas diversos han
unido los trabajos de esta
edicion” (p. 11). Asi concluye
Paula Alonso, encargada de
compilar el volumen, la
introduccion en la que explica
las razones y los propdsitos de
su publicacion. La iniciativa,
nos informa Alonso, participa
de un desarrollo historiografico
que busca sustraer a la historia
de la prensa del lugar marginal
en el que ha permanecido
inmerecidamente confinada.
En pos de ese objetivo, la
contribucién que viene a
ofrecer el libro se funda, ante
todo, en la “positiva
heterogeneidad” que, tal como
reconoce y destaca la autora,
es una de sus marcas
distintivas.!

La heterogeneidad surge de
una pregunta inicial que recorre
la compilacién pero que en
cada uno de los trabajos que la
integran se va desenvolviendo
hasta convertirse en muchas
otras. Esa primera
interrogacion es la que,
planteada desde el titulo, busca
entender el papel que
cumplieron las construcciones
impresas en el complejo
proceso que llevé a la
conformacion de los estados
nacionales en América Latina.
Los articulos participan de
dicha preocupacion, pero, al
mismo tiempo, comparten
—explicita o implicitamente— la

premisa segun la cual las
publicaciones y sus discursos
deben ser analizados en el
contexto especifico de su
edicidn y circulacion. El
resultado, por lo tanto, son
trece estudios de caso, cada
uno referido a un problema en
particular, enfocado desde una
cierta perspectiva y ceflido a
determinadas coordenadas
espacio-temporales.

Precisamente, uno de los
principales méritos del libro
reside en la mirada a la vez
abarcadora y recortada que
propone. Esa mirada es que la
habilita al lector a realizar una
doble operacién. Por un lado, le
permite corroborar aquello que
Alonso enuncia en la
introduccion, esto es: la
importancia del lugar que
ocupd la prensa en el largo
siglo considerado. Por otro
lado, lo lleva a descubrir
matices y puntualizaciones que,
tal como sugiere Jorge Myers
en su articulo, son los que
ayudan a evaluar los
verdaderos alcances y el
caracter del impacto que las
construcciones impresas
tuvieron en la sociedad y la
politica de su época.

Ahora bien, comprobada la
relevancia que la prensa posefa
para los contemporaneos, de
ello se deduce prontamente la
pertinencia de su empleo como
fuente y objeto de
investigacién. Por separado y
en conjunto, los trabajos
reunidos en la compilacién
avalan también esta conclusion.

322

En particular, nos interesa
subrayar aqui los beneficios
que de ese ejercicio puede
extraer la historia intelectual.
Por eso, el comentario que
sigue va a procurar rescatar de
las contribuciones que integran
el volumen aquellos aspectos
que, de una u otra manera, se
relacionan con el estudio de
las ideas, los discursos y las
representaciones.

Los trabajos estdn ordenados
cronoldgicamente. El primer
escenario que se nos presenta es
el de la etapa inaugurada por la
Independencia, una época
signada por la desintegracién
territorial, la revolucion y la
guerra. En ese marco, un grupo
de intelectuales de fuertes
convicciones republicanas salié
a combatir las tendencias
mondrquicas que no dejaban de
aflorar. Las armas que
utilizaron estos defensores del
republicanismo fueron los
ensayos y los panfletos en los
que abogaban por la viabilidad
y la conveniencia de esa forma
de gobierno para las nuevas
naciones que intentaban erigirse
en el desarticulado espacio
colonial. José Antonio Aguilar
Rivera estudia la figura de uno
de ellos, el ecuatoriano Vicente
Rocafuerte. Al igual que los
otros hispanoamericanistas,
explica Aguilar, Rocafuerte

! La compilacién tiene su origen en un
simposio que, bajo un titulo similar, se
realiz6 en la Universidad de San Andrés
en mayo de 2002.



colabor¢ con sus panfletos en
la tarea de “inventar” la
republica en América.

Pero, en aquellos afios de
soberanias fragmentadas y de
reiterados ensayos estatales, el
problema no se reducia a la
definicion de un régimen
politico, sino que involucraba
igualmente la cuestion de la
construccion de identidades
colectivas que se ajustaran a los
nuevos — inestables— marcos
institucionales. Vuelve a
aparecer en este punto el
argumento de la relevancia del
papel cumplido por los textos
periodisticos. Con referencia al
caso concreto de la creacion de
una republica venezolana
independiente de Colombia,
Elena Plaza sostiene que la
intervencion de ciertos diarios
fue decisiva para la
conformacién de una corriente
de opinién favorable a la
separacion. La prédica de la
prensa, destaca Plaza, no s6lo
fomento el proyecto politico
independentista, sino que
—sobre todo— contribuy? al
afianzamiento de una
conciencia nacional venezolana
que fue la que le dio sustento a
la tentativa de fundar un Estado
auténomo.

Lo cierto, sin embargo, es
que —tal como muestra Jorge
Myers— es necesario
problematizar las afirmaciones
acerca de los efectos del
periodismo y de sus discursos
en sociedades que, como las
latinoamericanas a principios
del siglo XIX, se caracterizaban
por la alta incidencia del
analfabetismo, el avance
accidentado de la
secularizacién y el desarrollo
limitado de algo que pueda ser
definido como una esfera
publica. Dadas esas
condiciones, los periédicos no

podian tener sino una vida
effmera y sujeta a los
requerimientos del poder
politico. Myers elige el caso
de El Argos, una publicacion
editada en Buenos Aires a
comienzos de la década de
1820, para ilustrar sus
consideraciones. El periédico
era el vocero de la élite
portefia instalada entonces en
el poder. Su discurso ilustrado
postulaba la pertinencia de
reforzar una identidad que, con
centro en la antigua capital
virreinal, alcanzara no
obstante una dimension
nacional. Sin negar la
influencia que dicho discurso
pudo haber tenido en el
reducido circulo de redactores
y lectores de El Argos, Myers
sugiere matizar cualquier
afirmacidn acerca de su
impacto en términos de la
conformacién de un
imaginario colectivo sobre la
nacion.

Los dos trabajos que siguen,
el de Marcelo Leivas y el de
Ivan Jaksic, nos hacen avanzar
en el tiempo y nos sitdan en
otro entorno: el de la reptblica
conservadora chilena en las
décadas de 1830 y 1840.
Leivas examina las estrategias
retdricas desplegadas por los
drganos de prensa durante el
proceso de elaboracién del
texto constitucional en 1833.
Formulada de otra manera,
resurge aqui la pregunta por el
peso de la palabra impresa. El
autor encuentra que la
cobertura que la prensa practicé
de los debates constituyentes se
orientd mds hacia la
controversia que hacia la
informacion. Los diarios,
sostiene Leivas, funcionaron
como una prolongacion de la
tribuna parlamentaria en la cual
los articulistas reproducian y

323

continuaban las discusiones
entabladas en la Convencion.
De manera que, en definitiva,
los destinatarios de esas
polémicas periodisticas no eran
otros que los propios
convencionales, en cuyas
decisiones se buscaba influir.
Lo interesante, por otra parte,
es que habiendo comprobado
esto, Leivas puede efectuar una
deduccion mas: si la reforma
constitucional dio lugar a tantas
deliberaciones, eso quiere decir
que habia desacuerdos
significativos entre los
constituyentes, lo cual —a su
vez— desmiente la supuesta
homogeneidad doctrinal,
ideoldgica y programadtica de
los adherentes al régimen
portaliano. Cabe insistir en que
el autor puede reconstruir esas
diferencias a partir del andlisis
que efectia de las crénicas
periodisticas.

La caracterizacion de los
diarios chilenos como
vehiculos para la circulacién y,
fundamentalmente, la
discusion de ideas (lo que
Leivas llama el “afan
polémico” de la prensa) resulta
confirmada por el estudio de
Jaksic. El autor sigue la
trayectoria de Andrés Bello
durante quince afios, entre
1829 y 1944, y muestra de qué
manera el venezolano se vali6
de la prensa como principal
recurso para insertarse en el
medio politico e intelectual
chileno, participando
activamente de los debates mds
trascendentes del periodo. Las
disputas en las que se vio
envuelto implicaron para Bello
costos personales en tanto fue
objeto de acusaciones y
ataques personales que
seflalaban —por ejemplo— su
condicién de extranjero. El
venezolano se convirtiéo —nos



dice Jaksic— en agente y
victima de la palabra impresa.

En ese sentido, el trabajo de
Pablo Piccato sobre el
funcionamiento de los jurados
de imprenta en México a lo
largo de buena parte del
siglo XIX pone en primer plano
una tension fundamental que
atraveso la historia de esa
institucién y, en general, la
historia de la prensa: el dilema
entre la libertad de expresion y
los abusos a los que podia dar
lugar esa libertad. En México,
la disyuntiva se resolvid
finalmente privilegiando la
proteccidn del honor de los
ciudadanos por sobre las
garantias que podian reclamar
los editores y los periodistas.
Los jurados de imprenta fueron
abolidos en 1882. Mientras
tanto, en Colombia, una
sucesion de gobiernos radicales
(1863-1885) favorecié un
amplio ejercicio de la libertad
de prensa, estimulando el
intercambio de ideas en un
clima fuertemente politizado.
Eduardo Posada Carbé sugiere
que ese ambiente juridico
permisible es uno de los
elementos que explican la
extraordinaria proliferacion de
publicaciones que se produjo
entonces.

Ambos articulos refieren
ya a la segunda mitad del
siglo XIX y, por lo tanto, a un
escenario determinado por la
progresiva consolidacion de los
estados nacionales y por el
avance de los proyectos
modernizadores (la mayoria de
ellos, disefiados bajo la
impronta del positivismo). No
en vano la anulacién de los
jurados de imprenta que estudia
Piccato se decretd cuando esa
institucion pasoé a ser vista
como un obstéculo para la
modernizacion estatal. Pero la

modernizacién alcanzaba
también a la sociedad civil,
donde ahora sf se constituia una
“esfera publica”, estructurada
—seglin Piccato— alrededor de la
nocion de honor republicano.
La existencia de esa esfera
publica dindmica, junto con los
cambios en las formas de
participacion politica que trajo
aparejada, determinaron —a su
vez— una redefinicién del papel
que cumplian los diarios. Son
todas estas transformaciones las
que se ocupa de analizar Elias
Palti. En un contexto politico
marcadamente faccioso como
era el de la Republica
Restaurada (1867-1876),
argumenta Palti, la prensa
mexicana se convirtié en un
campo de batalla. Las
polémicas que tenian lugar en
las paginas de los periddicos,
las campafias que montaban o
los rumores que echaban a
rodar, no eran otra cosa que
modos de actuar politicamente.
Lo que importa remarcar aqui
es que sosteniendo esas
estrategias politicas (y en
relacion con ellas), se operaba
una mutacién conceptual, lo
que Palti denomina el
surgimiento de un modelo
“estratégico o proselitista” de
opinion publica. Se trataba de
una opinién publica a la que la
prensa buscaba no tan sélo
representar sino también
moldear. La intervencion de los
diarios ya no se limitaba a la
discusién de ideas y proyectos,
el caracter “performativo” que
habia adquirido la palabra
impresa le daba igualmente el
poder de producir hechos
politicos.

Si de México nos
trasladamos a la Argentina,
volvemos a encontrar los
diarios maniobrando en el
escenario politico. Paula

324

Alonso emprende el andlisis de
los discursos difundidos
durante la década de 1880 por
los 6rganos del partido
gobernante, La Tribuna
Nacional y Sud-América. En
realidad, cada uno de ellos era
el vocero de una fraccién
interna del partido. La
indagacion de los discursos de
ambos es lo que le permite a la
autora no sélo detectar el
antagonismo creciente entre las
dos corrientes, sino también las
divergencias ideoldgicas que
acompafiaban la competencia
politica. En el afdn de
legitimarse frente al publico,
cada grupo tenia que dotar de
sentido a sus propuestas y
acciones, refutando, a la vez,
las de sus contrincantes. Tal
como prueba Alonso, el rol de
la prensa era esencial para la
consecucion de esos objetivos.
El contrapunto discursivo que
se estructur6 alrededor del
contenido que debia
adjudicarse a la nocién de
progreso es un claro ejemplo
de como las discrepancias en el
orden de las ideas eran, como
dice Alonso, causa y reflejo de
una disputa que se libraba en el
nivel politico.

Precisamente, el progreso,
las condiciones para su arraigo,
las incertidumbres y las
contrariedades que generaba su
avance, constituyen un motivo
que comparten los tltimos
cuatro trabajos de la
compilacién. En Chile, la
Iglesia catdlica se embarcé en
el combate contra la
laicizacion de las instituciones
del Estado y la secularizacién
de la sociedad.
Paraddjicamente, uno de los
caminos que eligié resultd ser
tan moderno como los
fenémenos que rechazaba:
participar con su propia



publicacién en el agitado
mundo del periodismo chileno
para de esa manera encaminar
las tendencias de la opinién
publica. Es lo que observa Ana
Maria Stuven cuando recoge
las imédgenes que la Revista
Catolica (1843-1874)
transmitia sobre la mujer y la
mision que le tocaba cumplir
en la sociedad amenazada por
la acometida del liberalismo.
De acuerdo con esas imdgenes,
la mujer —esposa y madre—
debia erigirse en la defensora
de los valores y los principios
cristianos. La segunda paradoja
que advierte Stuven es que
precisamente esa mision les
conferfa a las mujeres una
cuota de poder que,
sobrepasando los limites del
ambito familiar, penetraba en
la esfera de lo piiblico.

Si para la Iglesia chilena el
problema era la alteracion de
los valores tradicionales
comportada por la llegada de la
modernizacién, otros, por el
contrario, estaban preocupados
por los obstdculos que podian
detener su marcha. Es el caso
de muchos de los letrados,
juristas y politicos que,
imbuidos de ideales sociales
modernizantes, trataban de
detectar en la sociedad limefia
de la segunda mitad del siglo
XIX las “patologias” que
retrasaban el triunfo de la
“civilizacién”. Abundaban los
diagnosticos y las soluciones
propuestas, pero habia una
percepcién comin que
estigmatizaba la moral, las
costumbres y las formas de
sociabilidad de las clases
populares. Fue esa percepcion
compartida la que, segin
explica Carlos Aguirre,
sustento la construccién de la
llamada “cuestion criminal”,
una categoria que englobaba

bajo un mismo rétulo
conductas diversas calificadas
de ilegales. Aguirre
reconstruye el proceso de
fabricacion intelectual de “la
criminalidad” y muestra el
papel central que en la
consolidacion y la difusion de
esas imdgenes tuvieron los
diarios.

La relacion entre la prensa y
el crimen es el tema que
aborda Lila Caimari; mas
especificamente, los modos de
representacion del delincuente
y de su castigo, tal como
aparecian en los diarios de
Buenos Aires entre 1890 y
1910. La prensa portefia
experimentaba entonces una
notable expansién acompafiada
de transformaciones
cualitativas igualmente
significativas. En particular,
ocupaban cada vez mds lugar
las secciones dedicadas a la
crénica sensacionalista.
Leyendo esas crénicas,
Caimari encuentra que se
superponian —y convivian en
tension— dos miradas que,
aunque enfocadas hacia el
criminal y la punicién, referfan
asimismo a los procesos de
modernizacién y sus efectos.
Por un lado, la autora verifica
en los relatos periodisticos la
impronta de la concepcién
positivista sobre el criminal,
representado como un “otro”,
transgresor, ajeno y peligroso,
al que habia que excluir de la
sociedad (y, por lo tanto,
recluir en la carcel). Por el otro
lado, esos mismos relatos
traslucian escepticismo y
desconfianza respecto de la
capacidad de las instituciones
punitivas recientemente
modernizadas para desempefar
de manera cabal la funcién de
castigar y regenerar al
condenado.

325

El libro se cierra con una
doble novedad: el estudio de un
género diferente, el de la
revista literaria, y la
exploracién de un espacio hasta
entonces no transitado, el
Brasil. Alvaro Fernandez Bravo
ofrece una lectura de la Revista
Americana, una publicacion
creada y financiada por la
cancilleria brasilefia en 1909
con la intencién de promover el
intercambio cultural entre su
pais y el resto de las naciones
latinoamericanas. Nos
encontramos con que en la
década de 1910 resurgen
algunas de las inquietudes que
habian asaltado a los
intelectuales y politicos un
siglo atrds: las aptitudes y las
falencias del modelo
republicano, o bien el desafio
de construir identidades e
imaginarios colectivos (ya
fuera que tuvieran por
referencia la nacién o el
continente). Fernandez Bravo
nos muestra que en la segunda
década del siglo XX la
presencia insoslayable de los
Estados Unidos, la situacion
del Brasil (que atravesaba con
dudas la experiencia
republicana) y las
consecuencias inesperadas o no
deseadas de los proyectos de
modernizacién emprendidos,
condicionaron la forma en que
se desenvolvieron las “utopias
americanistas”. En el marco de
la Revista Americana, los
encargados de procesar esas
preocupaciones fueron
reconocidos escritores
brasilefios e
hispanoamericanos, y el
modernismo constituyd una
clave fundamental de
interpretacion.

Para concluir, vale la pena
retornar a la cuestion de la
“positiva heterogeneidad” que



caracteriza al libro. Positiva
porque, tal como quiere
Alonso, exhibe un repertorio de
las posibilidades que encierra
un campo aun por explorar. En
ese sentido, la empresa
consigue convertir 1o que
podria ser un riesgo (la

diversidad de temas, objetivos
y métodos) en una virtud y un
estimulo. Por eso, y por el
caricter pionero que posee,
resultaria inadecuado plantear
cuestionamientos o exigencias
que exceden sus capacidades y
aspiraciones. Pero también,

326

“positiva heterogeneidad”
porque es algo intrinseco a la
prensa y a su historia.

Inés Rojkind
UNQ



Alejandra Laera

El tiempo vacio de la ficcion. Las novelas argentinas de Eduardo Gutiérrez

y Eugenio Cambaceres,

Buenos Aires, FCE (Tierra Firme), 2004, 342 paginas

(Donde buscar la literatura o,
mejor, el estatuto de los
origenes de lo literario en el
Rio de la Plata? El titulo del
ensayo de Alejandra Laera, El
tiempo vacio de la ficcion,
remite, como respuesta, a una
fascinacion reiterada. Es la que
provoca y evoca el vacio, ya
desde los textos de la
generacion del ‘37 y en sus
multiples valencias:
espacializado como desierto,
denunciado como carencia
radical, anhelado como
programa de fabula rasa a
completar con ideas e imagenes
nuevas. Pero desde la
perspectiva del siglo XXI, ese
titulo invita ademads a oscilar
entre dos énfasis que son dos
de los ejes organizadores del
ensayo. Apoydndose en el
primero, el lector encuentra
una definicién de la literatura
argentina del siglo XIX,
nacida de la tension entre la
voluntad de una intervencion
letrada eficaz en la coyuntura
politica inmediata y el deseo
—fallido— de construir un
conjunto de representaciones
estéticas legitimas y validadas
por si mismas. Condicionada
por este doble requisito, la
literatura argentina habria
estado signada durante largo
tiempo por una renuncia al
brillo estético en funcién de la
necesidad politica; renuncia
que, inevitablemente, habria
llevado al relegamiento y,
eventualmente, hasta a la
virtual ausencia de textos que
puedan considerarse

plenamente ficcionales. Con
diferentes matices y tonos,
estas afirmaciones se repiten en
las quejas de figuras tan
dispares como, por ejemplo,
Esteban Echeverria, Miguel
Cané o Vicente F. Lépez. Ya en
el siglo XX, algunos de los
exponentes mds licidos de la
critica literaria posterior
compartieron el diagndstico.
Para mencionar sélo dos
ejemplos: David Viiias lo ha
acatado al entender la literatura
argentina como la “historia de
una voluntad nacional”
(Literatura argentina y
realidad politica, 1964);
mientras que algunas décadas
mads tarde, Ricardo Piglia ha
nombrado, con toda la
ambigiiedad que esto implica,
la ficcion argentina que parte
de Echeverria y Sarmiento
como el revés o la pesadilla de
la historia (La Argentina en
pedazos, 1993). En este
sentido, el vacio de ficcién —y,
particularmente, del género
ficcional decimonénico por
excelencia, la novela— habria
tenido un efecto constructivo
central, al producir un sustrato
de debates e intervenciones que
constituy6 para la novela
moderna el lugar que, como
queria Ferdinand de Saussure
para la semiologia, encontraba
en la denuncia de su ausencia
una legitimacién plena de su
derecho a existir.

Asi, en esta primera
version, el ensayo de Laera
sobre el vacio de la ficcion
anuncia un objeto de enorme

327

interés para los especialistas
de la literatura argentina, en
tanto permite pensar esta
tradicién cultural no como
cronologia de textos, obras o
autores aislados —una lista
rdpida y muy incompleta
incluye siempre Juvenilia, de
Miguel Cané, La Gran Aldea,
de Lucio V. Lépez, Juan
Moreira, de Eduardo Gutiérrez,
y las novelas “naturalistas” de
Eugenio Cambaceres—, sino
que muestra ese vacio como
un entramado que sirve para
pensar ya en el siglo XI1xX
procesos de autonomizacion y
de profesionalizacién
literarias, a partir de un
andlisis pormenorizado de
cada texto, sin descuidar los
rasgos que los constituyen en
parte de una serie.

Pero si el titulo deja leer ese
postulado para revisar y
discutir las principales
afirmaciones sobre la novela
rioplatense y latinoamericana
(ademas de las mencionadas,
las que van de la preocupacién
de Ricardo Rojas por la
“incapacidad” para el género y
la fragmentariedad de los
prosistas del ochenta, a las que
Doris Sommers resuelve bajo el
sintagma “fundational fictions”
o Josefina Ludmer atribuye a la
“coalicion del ochenta™)
también deja leer una segunda
hipétesis: la que propone
pensar la ficciéon como un
modo particular de produccién
y de uso de sentidos de la
percepcidn y de la experiencia
histéricamente variables. El



vacio no denota entonces una
carencia correspondiente a
cierta cronologia evolutiva de
los procesos culturales, sino
que designa una cualidad
propia de lo ficcional y sus
potencias. De ahi que el estudio
de la novela sugiera explorar
las relaciones que ese espacio,
ese aire, permite trazar entre
autores y lectores,
producciones culturales,
condiciones politicas,
econdmicas, materiales y
estéticas especificas. Este
caricter relacional resulta
coherente con el movimiento
critico que ejercita
permanentemente El tiempo
vacio de la ficcion, y se deja
leer en sus categorias de
andlisis. Frente a las més
previsibles de “autores”,
“obras” y “contextos”, las
“posiciones”,
“contraposiciones”, “series”
que propone el ensayo plantean
preguntas que piden ser
pensadas en un marco de
problematicas vinculadas no ya
unicamente con la especificidad
de lo literario, sino con la
historia cultural: interpelan las
relaciones entre novela y
Estado, entre novela y nacion,
y los modos de constitucién de
identidades colectivas, de
comunidad y de clase.

Al detenerse en los efectos
constructivos que proyecta ese
tiempo vacio, el ensayo revela
que es el del defasaje entre las
condiciones de produccién
simbdlicas y materiales de la
novela argentina decimondnica,
y también el que posibilita la
evolucién de los medios
masivos de circulacion de las
novelas y folletines
rioplatenses, sensibles a las
transformaciones del universo
de sus lectores y,
simultaneamente, a los cambios

en el interior de esos mismos
medios. Estos cambios
impulsan, a su vez, la
emergencia de nuevas figuras
de escritor: el novelista y el
escritor de novelas populares.
Espacializado y medido en
cantidad de lineas escritas, ese
tiempo se convierte en la paga
del literato y del editor,
explicando el circuito y la
distribucidn de esas ficciones.
El desplazamiento del foco a la
dimensién temporal tiene asi,
como correlato, el pasaje de la
reflexién sobre el género
novela al problema de la
ficcion, una categoria
transversal que puede hacerse
cargo, de manera productiva,
del conjunto de interrogantes
heterogéneos que atraviesan
diferentes niveles de los
procesos de modernizacion
cultural y de profesionalizacion
literaria, al mismo tiempo que
de la reconfiguracion de los
dispositivos narrativos (formas
de enunciacion, ideologemas,
motivos) y aun de la lengua
literaria.

Pero explicar su
funcionamiento impone,
ademas, un desafio adicional,
vinculado con la naturaleza de
su objeto. Es el de contar esta
historia de la novela desde sus
propios términos, sin dejarse
atrapar por los detalles que, por
curiosos o sorprendentes,
podrian llevar a postular
hip6tesis excesivamente
poderosas que amenacen con
reemplazar la argumentacion
por las tentaciones nada
desdefiables de la narracién. El
manejo de fuentes periodisticas
y literarias muy sugerentes y, al
mismo tiempo, de baja
densidad estética, redobla la
apuesta, al exigir mantenerse
alerta_respecto de los criterios
de validacion de esas fuentes;

328

entre ellos, particularmente,
requiere historizar criterios que
involucran problemas como el
del gusto —social e individual,
contempordneo a las fuentes y
al investigador—.

Frente a estos riesgos, El
tiempo vacio de la ficcion
despliega una serie de
estrategias diversas pero
convergentes. La primera de
ellas es la que organiza esas
fuentes, eligiendo priorizar, por
sobre el previsible panorama
cronoldgico, una trama de
novelas cuyos dos polos son,
como anuncia el subtitulo, las
(pocas) escritas por Eugenio
Cambaceres y las “series” de
Eduardo Gutiérrez. En esta
conjuncion se juega ya una
relectura de la critica literaria
argentina que, hasta ahora,
habia separado tajantemente
ambos objetos, apoydndose en
una formulacién que, con
algunas variantes, sintentiza el
sintagma “generacién/coalicion
del ochenta”: lecturas
biograficas, sobre todo en
términos de clase y que, en
menor medida, proponen una
taxonomia que se apoya en las
distancias genéricas y de
manejo de la lengua literaria de
las obras. Sin desconocer estos
aspectos, el ensayo de Laera
muestra la necesidad de su
puesta en didlogo, a partir de
un postulado fundacional para
la novela decimondnica
rioplatense: “sin novelistas, no
hay género”. Lejos del
calambour meramente efectista,
esta formulacién a primera
vista paraddjica apunta a pensar
en una figura moderna de
escritor, y a repensar la
cuestion de la
profesionalizacion, tanto
periodistica como literaria. Ser
escritor de novelas supone para
Laera una triple condicién:



renunciar a la actividad publica
estatal, invertir el tiempo en la
escritura, tener una obra
novelistica. Por eso, al priorizar
el estudio de las “posiciones”
de escritor sobre la biqueda de
“autores” de novelas se
descubre que la operacion
voluntaria de “hacerse
novelista” supone una apuesta;
apuesta que cuenta con buenas
posibilidades de €xito en una
sociedad en la que este tipo de
discurso esta adquiriendo una
visibilidad y requiere un tipo de
interpelacién particular. De este
modo, la posicién de novelista
es no sélo la condicién de
posibilidad de la produccion de
novelas, sino el sintoma de un
cambio en la percepcién social
de los discursos, y del modo en
que se funda el valor literario, e
incluso el estatuto de lo
literario, por contraposicién
con otras formas de produccién
escrita, como la historiografica
y la cientifica.

A partir de esta perspectiva,
pueden indagarse las relaciones
particulares de esas
“posiciones” con “el trabajo y
el ocio”, vinculos que
transformardn los modos de
interpelar a los lectores. Laera
rastrea, aqui, la figura del
cronista, el investigador, el
periodista, el folletinista, el
rentista, el vago. A esta altura,
queda claro que la novela no es
ya una ausencia y,
sorprendentemente, prolifera en
multiplicidad de subgéneros
que el ensayo sistematiza en
dos grandes grupos,
delimitados por las asimetrias
en los usos sociales, o en la
distribucidn social del trabajo
literario que cada una realiza:
el que conforman las novelas
populares y el de la novela
moderna de la alta cultura. En
este sentido, mientras ciertos

géneros resultaron exitosos en
el largo plazo, otros se cierran
en un ciclo muy breve aunque
intenso (como el de la “novela
popular con gauchos”), sin que
decaiga su productividad. Entre
estos ultimos, los que remiten a
la “novela popular” se hacen
visibles por su lugar clave en la
configuracion de las culturas
populares, y en las relaciones
entre cultura alta y cultura
popular modernas,
retransformadas durante el
siglo XX: basta pensar en las
ficciones de Roberto Arlt.

La multiplicacién de los
subgéneros lleva a preguntarse,
entonces, no sélo por sus
estrategias de emergencia y de
evolucion o autosustentacion,
sino por las modificaciones que
introducen en el sistema
literario —por ejemplo, en
términos de los préstamos y
relecturas de la novela popular
con bandidos espafiola a la
llamada literatura rural en
lengua culta—, y por los cruces
de estas tramas literarias con
otros discursos —de manera
ejemplar, las polémicas que
atraviesan los procesos de
laicizacién estatal, y el
conjunto de los discursos
cientificos y seudocientificos,
juridicos y pedagdgicos que se
articulan con los debates sobre
el naturalismo—. La
investigacién que sustenta las
afirmaciones de El tiempo
vacio de la ficcion, en este
punto, encuentra su clave en
una decision metodoldgica que,
aunque pueda parecer obvia, no
resulta habitual en el campo de
los estudios literarios y
condiciona directamente el
rigor de su enfoque y el alcance
de sus hipétesis. Ir a buscar la
literatura del siglo XIX en los
periddicos —un gesto critico que
reconoce en El discurso

329

criollista en la formacion de la
Argentina moderna, de Adolfo
Prieto, uno de sus ejercicios
primeros y mds licidos—
permite al ensayo reorganizar
todo el corpus de las “novelas
del 80”. En este marco, la
lectura de las novelas en el
periddico hace emerger las
novelas “no leidas” o “mal
leidas” (Santos Vega 'y Carlo
Lanza, de Gutiérrez; ;Inocentes
o culpables?, de Antonio
Argerich; Fruto vedado, de
Paul Groussac o Ley social, de
Martin Garcia Merou), y
reubica algunas de las mas
canénicas, como La gran
aldea, de Lucio V. Lépez. Leer
las novelas en el espacio del
folletin no implica, en este
caso, un gesto de reverencia
hacia el original (lo que no
haria, de hecho, sino sumar un
equivoco, tratdindose de
publicaciones periddicas).
Devela, en primer lugar, las
relaciones que este espacio
mantiene con otras zonas y
géneros del periddico, entre
ellos, el “suelto” o fait-divers,
las cartas de lectores, las notas
editoriales y aun las
publicidades. Por sobre las
inflexiones cultas de Sud-
América, el diario de la élite
roquista/juarista, o populares de
La Patria Argentina o La
Cronica, periddicos de los
hermanos Gutiérrez, esta
revision permite evidenciar
funcionamientos comunes, que
remiten a la modernizacion del
periodismo y de la prensa. Asi,
al exponer la discusién por la
firma y la autoria en La Patria
Argentina, el modo en que
aparece la “publicidad no
traidicional” en Juan Moreira o
la “campafia” sobre la identidad
del protagonista de En la
sangre, el ensayo de Laera
exhibe algunas de las formas en



que la ficcion discute e
interviene en relaciones
econdmicas, politicas y
culturales que claramente la
exceden. Pero ademas, el
espacio del folletin
periodistico, en tanto soporte
material y molde genérico,
explica la nacionalizacién del
género novela popular con
gauchos, tanto en términos de
la traduccion/adaptacion de los
modelos del folletin espafiol y
franceses, como de su
distribucién y reproduccion en
el nivel nacional. En este
ultimo aspecto, el acercamiento
a la novela que propone El
tiempo vacio de la ficcion
vuelve a preguntarse por la
comunidad lectora que genera
esta circulacion, por el tipo de
identidades nacionales con que
se interpela al publico y, a su
vez, por las marcas que ese
publico deja en las narraciones.
Muy vinculado con este tltimo
punto, el andlisis de los héroes
de la novela, en las dos
vertientes del género, muestra
los modos en que héroes como
Antonio Larrea, de la novela
homoénima de Gutiérrez, y
Genaro, de En la sangre, estan
atravesados por conflictos

vinculados con el quijotismo, o
el bovarismo. Es decir, tienen
problemas con los estatutos de
la realidad y de la ficcién, ya
sea como parte de la peripecia,
como en el caso de Larrea, o
como en el de Genaro, en
cambio, en el que esa tension
tiene que ver con la campafia
de promocién de la novela. Por
eso, en niveles diferentes pero
complementarios, examinar las
funciones de estos héroes lleva
a reflexionar sobre el estatuto
de lo verosimil, pero también
sobre el poder y el lugar

de la ficcion, de las tramas de
la ficcién y de los motivos
ficcionales —sea el héroe
vengador o el advenedizo— en
la circulacién y reformulacién
de valores e identidades
sociales.

Hasta aqui, El tiempo vacio
de la ficcion despliega la
constitucion del género. Pero
como gustaba afirmar el Borges
narrador de “Tlon, Ugbar,
Orbis Tertius”, se trataria de un
libro incompleto si no incluyera
en si su contralibro. Por eso, en
sus tres dltimos capitulos, este
ensayo se lee a s mismo,
recorriendo una historia de las
“ficciones liminares”. El

330

ensayo encuentra en estos
“limites” relatos fundantes, que
mantienen relaciones de
intercambio extremas e intensas
con el afuera de la ficcidn, y
dibujan asf sus ambiguos
limites. El mapa de la novela
urbana, que revisita la
dicotomia campo/ciudad, y las
ficciones “aberrantes” que
coquetean con el temor
—igualmente inquietante— de
engendrar monstruos o
bastardos son los puntos de
fuga de la ficcion dentro de la
ficcién. La reproduccién
(mecdnica, bioldgica,
econdmica, material y
simbdlica), bajo la forma de los
adulterios y las aberraciones
monstruosas en las novelas de
Cambaceres, y la reproduccion
de las pasiones individuales y
sociales de los gauchos de
Gutiérrez deja leer, desde las
seducciones inciertas de la
literatura, la historia del mundo
al que sus lectores se asoman,
sin acertar si es aquel en el que
viven, temen, o anhelan vivir.

Claudia Roman
UBA



Graciela Silvestri

El color del rio. Historia cultural del paisaje del Riachuelo
Buenos Aires, Editorial de la Universidad Nacional de Quilmes/Prometeo, 2003, 371 péginas

Los estudios histéricos sobre el
paisaje no abundan en la
Argentina. Esta afirmacion se
aplica en especial a los estudios
clésicos de historia urbana y
territorial, e indica el probable
peso de una tradicion que
desestima las formas visibles
por considerarlas, en forma
implicita quizds, coyunturales o
anecdoticas. Es el andlisis
formal y abstracto del espacio,
en tratamientos estadisticos y
cartogréficos, el que
generalmente se ha preferido en
la Argentina, con la ambicién
de dilucidar las estructuras
durables a las que se atribuye
capacidad explicativa en la
interpretacion del territorio. El
andlisis de la percepcion de las
formas creadas suele
considerarse tema estricto de
estudios sobre representaciones
estéticas e ideoldgicas, y pocas
veces se utiliza como
documento de procesos
materiales asociados con la
historia politica y social de los
“grandes problemas”. Por estos
motivos, el paisaje del Rio de
la Plata ha tendido a visitarse
en el plano de las imdgenes
literarias —y en menor medida
pictdricas—, sobre las cuales se
cuenta con estudios valiosos.
La capacidad para narrar
territorios haciendo de esos
relatos una via de entrada a la
historia de una sociedad es, en
cambio, menos frecuente. El
paisaje como tema, mds que
como recurso y objeto de
estudio, resuena en algunos
ensayos tedricos desde la

recepcion de los enfoques
posestructuralistas y
posmodernos de antropologia
urbana, geografia cultural e
historia cultural, con claves
asimiladas de los estudios
culturales y del analisis
lingiifstico y literario. Conviene
no olvidar, sin embargo, que el
abordaje integral del paisaje en
sus dimensiones materiales y
culturales reconoce raices en
tradiciones muy anteriores, que
entroncan con la geografia
humana francesa, la historia
rural, regional y urbana, y los
estudios histdricos sobre la
pintura y la arquitectura.
Nacido de la tesis doctoral de
Graciela Silvestri, El color del
rio recupera esas tradiciones
sin desestimar las novedades, y
las pone a trabajar en la
interpretacion de formas y
paisajes locales, desde
preguntas y problemas
especificos sobre el pasado y el
territorio argentinos. Por su
origen y por este enfoque, el
libro se inscribe en una forma
nueva de abordar la historia
urbana y territorial inaugurada
hace mas de una década bajo la
direccion original de Francisco
Liernur, y expresada en
numerosos trabajos de Adrian
Gorelik, Anahi Ballent,
Fernando Aliata y la propia
Silvestri, entre otros.

El color del rio narra el
modo especifico en que un
conjunto de trabajos materiales
y simbdlicos, tejidos por la
técnica, la politica, el arte, la
economia y la vida social local,

331

se conjugaron en ritmos y
contextos diversos para
decantar una forma urbana
particular en tensién con un
paisaje tipico, cuya expresion
es un nombre propio cargado
de valores culturales, el
Riachuelo. El sugerente titulo
del libro, asi como su encuadre
en el campo de la historia
cultural del paisaje, podrian
llevar al lector desprevenido a
esperar de €] una historia de las
representaciones —literarias,
plésticas, incluso técnicas— del
Riachuelo. Pero la concepcion
del paisaje que propone
Silvestri entrafia la historia de
una relacién —cambiante,
multidimensional— entre
construcciéon material del
territorio y elaboracién cultural
de sus percepciones. Se trata
de una historia de los modos
en que formas de ver y de
hacer ver participan en la
construcciéon material de los
lugares y en el disefio de

los territorios. Esa preocupacion
por la produccién material de
los paisajes rioplatenses,
portefios, pampeanos, puesta en
didlogo con la tradicién mas
consolidada de andlisis cultural
y literario del paisaje como
representacion, constituye la
novedad fundamental del
estudio de Silvestri en el marco
de las tendencias apuntadas
arriba.

Nos dice Silvestri que “el
Riachuelo jugé siempre un
papel importante en el destino
de Buenos Aires: puerto natural
primero, 4drea de concentracion



productiva desde la época de
los saladeros, y, sobre todo,
Iimite politico de la ciudad” (p.
23). Pero nuestra mirada sobre
el Riachuelo se ha centrado en
un segmento del pequefio rio,
el curso inferior y la
desembocadura, y en un
fragmento limitado de las
orillas, el barrio de La Boca.
Bajo la forma de un cuadro
pintoresco cargado de valores
sociales y estéticos, ese
segmento de rio y orillas se
repite en varios terrenos de la
cultura con la insistencia del
lugar comun: el cuadro de
Quinquela, la postal turistica, el
paseo por la Vuelta de Rocha y
Caminito. El cine, la fotografia
y hasta la historiografia
canénica de la ciudad de
Buenos Aires han convertido a
este sector en metonimia del
Riachuelo, y al conjunto
paisajistico en un tépico del
repertorio de imagenes
representativas de la Argentina.
La visién del paisaje del
Riachuelo como cuadro parece
reforzarse, circularmente, con
la presencia desde principios
del siglo XX de los pintores del
Riachuelo, que eligieron esa
orilla para replicar algo del
latin quarter parisino y pintar
el “color” natural de ese
ambiente de mezcla de gentes
de diverso origen, de trabajos
portuarios e industriales, de
objetos reunidos en forma
aleatoria, con fondo de agua y
velas, enmarcados por puentes,
grias y chimeneas.

La investigacion nace con el
proposito de reconstruir “la
emergencia y consolidacién de
esta postal tipica” (p. 24), y
entender “por qué un sector del
Riachuelo se transformé en el
drea pintoresca por excelencia,
‘resistiendo’ la homogénea
modernizacion de la ciudad”

(p- 34). Pero a poco de andar el
libro advertimos que el camino
recorrido antes de llegar al
recodo de la Vuelta de Rocha
ha cobrado un estatuto propio.
Porque en la bisqueda de
respuestas para esta pregunta
inicial, lo que nos ofrece este
libro es la “historia de una
forma territorial: la del valle
del Riachuelo” (p.23). La
historia de este paisaje
“caracteristico” se sitda en un
marco territorial que ha
permanecido en las sombras de
esa representacion: la cuenca y
el valle del rio, o mas
precisamente el sector del rio y
las orillas que adquieren
entidad en el proceso por el que
la trama urbana portefia los
integra en su propia dindmica.
Con ello Silvestri elabora un
esquema diferente para mirar
el paisaje del Riachuelo, un
punto de vista que se distancia,
deliberadamente, de los puntos
de vista estudiados (de las
politicas urbanas, de los
actores barriales, de las
descripciones plasticas y
retdricas). Convertido en
unidad de analisis, el
Riachuelo como territorio —y
no ya como cuadro— cobra
protagonismo dentro del relato
de Silvestri, y le permite evitar
varias derivas frecuentes en los
estudios culturales del paisaje:
la mimetizacién de los
pardmetros de aprehension del
objeto con los de las
representaciones estudiadas, la
reduccion del paisaje a sus
representaciones o, de modo
mas velado, a los referentes
espaciales seleccionados por
esas representaciones y, por
tanto, singularizados en parte
por ellas.

La autora distingue en ese
Riachuelo ampliado tres secto-
res, segun los resultados del

332

proceso de la construccién del
paisaje: el primer sector, desde
la desembocadura hasta el
Puente Bosch/Pueyrreddn, es el
sector visible, aquél visitado
repetidamente por la mirada
estética, los estudios urbanos y
la historiografia. Es también el
mds transitado por los portefios,
el mas intervenido por las
politicas urbanas, y del lado
portefio, el mds valorado por la
accion de instituciones
barriales. Un segundo sector se
extiende aguas arriba hasta el
puente Alsina (hoy Uriburu).
Zona de proyectos urbanisticos
inconclusos, publicos y
privados, constituye la parte
invisible del Riachuelo, desde
la mirada popular y desde la
historiografia urbana. Ese sector
albergd, sin embargo, la
instalacion de modernas plantas
industriales, especialmente
metaldrgicas, transformadas
hoy en restos que conviven con
la gran villa miseria del bajo
Flores. El sector 11I corresponde
al tramo superior que en el libro
se considera hasta el Puente de
La Noria en el cruce del rio con
la General Paz. Es el sector de
los terrenos “vacios” sobre los
que pudo proyectarse una
canalizacion rectilinea sin
conflictos con tramas urbanas
preexistentes, sobre el que se
proyectaron las utopias
industrialistas de la corporacién
militar en la segunda posguerra.
(Qué significa hacer la
historia de un paisaje? El
primer capitulo expone con
inusual brevedad las premisas
tedricas desde las que se
conceptualiza el paisaje, y se
detiene en dos discusiones de
teoria estética que
acompaifiaron el desarrollo de la
arquitectura en la modernidad:
las relaciones entre forma y
color, y la tensién entre lo



sublime y lo pintoresco en las
formas de concebir la belleza.
Mis allé de su funcion de
encuadre para el estudio
histérico, la revision vale por si
misma por su lograda sintesis
de discusiones
transdisciplinarias. Aqui se
formula una clave del enfoque
que sostiene todo el abordaje
posterior: la historia cultural de
un paisaje no puede relatarse
sobre la base de la serie pura de
representaciones, y requiere
considerar series de
produccién/representacion de
formas, ideas y acciones que se
materializan de manera
acompasada, dialogada, en el
terreno y en las imagenes
plésticas y retdricas. Desde
estas premisas, la historia
cultural del paisaje es,
necesariamente, una historia
material leida desde las
preguntas sobre la valoracion y
el sentido que esas formas
cobran en el plano de las
representaciones. La
organizacién del relato debe
lidiar con los resultados
practicos del enfoque adoptado:
la multiple temporalidad de la
historia del paisaje. Los ritmos
de las construcciones no son
los mismos que los del
desarrollo de ideas, proyectos y
representaciones. El libro
resuelve el problema de narrar
estas diversas temporalidades
de la construccion del paisaje
del Riachuelo organizando el
abordaje en tres partes, que
siguen procesos y vias de
andlisis con cierta autonomia
relativa.

La primera parte analiza los
proyectos, ideas y
transformaciones materiales del
puerto y el canal del Riachuelo,
focalizando las dimensiones
politica y técnica de este
proceso. El recorrido histérico

con mayor peso interpretativo
arranca en la segunda mitad del
siglo XI1X con los debates sobre
el puerto de Buenos Aires. Esta
parte amplia hipdtesis sobre la
relacion entre “la ciudad y el
rio” que habian sido
adelantadas en el capitulo que
integré el volumen compartido
con Francisco Liernur, El
umbral de la metropolis. Se
analiza la redefinicién del
destino del Riachuelo al
convertirse en limite de la
ciudad, lo que entre otros
efectos impulsa su
canalizacion, redefine las
funciones de su puerto y lo
subordina a los debates mds
amplios sobre la construccion
del puerto de Buenos Aires. En
relacion con este tema, se
revisita la disputa entre los
proyectos de Madero y Huergo
para observar como los debates
técnicos participan en formas
alternativas de pensar la
ciudad: cerrada sobre si misma
y centrada en sus funciones
representativas y comerciales
—en el caso del proyecto
Madero—, o articulada con el
entorno provincial y abierta al
intercambio con la actividad
industrial, en el proyecto
Huergo.

La segunda parte propone
un abordaje novedoso sobre el
desarrollo de la industria en los
ejes sur y sudoeste de la
ciudad, que parte de reconstruir
los elementos y las formas que
se convirtieron en referentes de
la percepcion del Riachuelo
como paisaje industrial. La
novela de Gabriel Gilvez,
Historias de Arrabal, dicta los
hitos visuales (frigorificos,
puentes, grias, montafias de
carbon) por los que Silvestri
ingresa a la trama de las redes
productivas y de circulacién
que se articularon, en distintos

333

contextos, con el rio. Analiza
las tipologias arquitectdnicas de
los puentes ferroviarios y
viales, las intervenciones
estatales en los usos del suelo
urbano, la mutacion de los
establecimientos fabriles y las
residencias obreras, los
cambios técnicos en la
generacion de energia y en los
sistemas de transporte. La tesis
principal es que son los
puentes, y no el ferrocarril, los
elementos que “determinan el
caracter de las representaciones
sensibles del Riachuelo” (p.
153).Y que fueron los
frigorificos, a despecho de la
dindmica industria
metalmecanica, los tipos
edilicios y socioldgicos que
marcaron durante la entreguerra
al Riachuelo con los rasgos
oscuros de lo sublime,
imdgenes hoy olvidadas frente
al peso de la representacién
pintoresca y alegre que decanta
en el perfodo posterior.

Por dltimo, la tercera parte,
que lleva el titulo del libro,
condensa el esfuerzo global por
“desandar la formacién
histérica del lugar comiin
‘Riachuelo’ en el doble sentido
fisico y retdrico” (p. 24).
Analiza la serie de
descripciones discursivas,
pléasticas y arquitectonicas por
las que el Riachuelo y La Boca,
resumidos en un mismo
escenario, decantaron en
paisaje pintoresco tipico de
Buenos Aires. Pintura y
arquitectura se convocan
circularmente, ya que, como se
nos mostrard, no sélo la pintura
compone representaciones
topicas del lugar representado,
sino que el mismo paisaje
construido en ese segmento
urbano evoca y en parte resulta
de esa tradicion pictérica y de
las intervenciones de la figura



emblematica —signo ella misma
del paisaje que colaboré a
construir— de Quinquela
Martin. Aqui se desarrolla la
idea que da titulo al libro: “el
color”, nota estética con que se
asocia el paisaje de la Boca, se
aloja en sentido literal en las
pinturas de Quinquela y en las
casas de chapa caracterizadas
en Caminito, aun cuando esa
estética derive, como se
documenta minuciosamente en
el libro, de operaciones del
propio Quinquela en la década
de 1950 apoyadas por el
gobierno municipal y los
actores de la sociedad barrial.
Pero “el color” también alude,
en sentido metaférico, al
ambiente social como nota
distintiva del lugar, creado por
la inmigracion, el puerto, el
trabajo obrero y los pintores del
Riachuelo. El andlisis de
Silvestri permite observar hasta
qué punto el “color” de la Boca

en sentido pictérico literal
resulté de una recreacién de la
idea metaférica del “color”
atribuido al ambiente local. De
alli la idea de que la operacion
de pintar de colores la Boca se
presente como una
“recuperacion” o
“restauracion” de su auténtica
identidad. La eficacia de esa
operacion estética radica en
que el color pictdrico y
arquitecténico recreé un
imaginario social que pondera
ese paisaje —colorido y
pintoresco— como producto de
una sociedad inmigrante,
pobre pero virtuosa, asociada
con el arte, con el trabajo, con
el agua y con la vida. En este
punto se observa con gran
claridad la idea de que las
representaciones simbdlicas
no vienen sencillamente a
narrar el paisaje una vez
creado, sino que participan
activamente en la construccién

334

de los objetos y los lugares
que toman como referentes.

El relato se ha movido, como
anunciaba la autora, “de la
forma al paisaje”. Podemos
ahora re-conocer el Riachuelo
no sélo como un paisaje tipico,
sino también como una forma
particular, que se nutre de esas
representaciones visuales para
las que se constituye en
referente. En este movimiento
“de la forma al paisaje” radica
uno de los mayores logros del
libro: la capacidad para situar
los paisajes del Riachuelo en la
trama articulada de politica,
técnica y percepciones
culturales que definen, antes
como hoy, el significado de los
territorios que habitamos.

Silvina Quintero
UBA



Federico Neiburg y Mariano Plotkin (comps.)
Intelectuales y expertos. La constitucion del conocimiento social en Argentina
Buenos Aires, Paidds, 2004, 400 paginas

La historia de las ciencias
sociales en la Argentina tiene
una larga tradicion académica.
Sin embargo, ella ha estado
limitada a una reconstruccién
histérica de la dimension
simbdlica de la vida social. Ha
faltado, por el contrario, una
produccién abundante de
trabajos sobre historia
institucional o sobre los
avatares de las estructuras
profesionales y académicas de
cada disciplina. La sensacién
de crisis y continua
reinterpretacion de lo social
obliga a repensar y analizar esa
historia, mas aun en la
Argentina, donde las ciencias
sociales tienen grandes
dificultades para comprender
las profundas transformaciones
de la estructura social.

Entre los recientes esfuerzos
de investigacion en este sentido
se destaca el libro Intelectuales
y expertos. Esta obra,
compilada por Federico
Neiburg y Mariano Plotkin,
tiene un objetivo muy claro:
iniciar un camino en la
definicién de un campo
disciplinario novedoso en la
Argentina, una sociologia
histdrica de la produccion del
conocimiento sobre la sociedad
en nuestro pais. Uno de los
mayores méritos del libro es
esta ambicién por aplicar las
herramientas y las posibilidades
de la historia socioldgica, o, si
se prefiere, sociologia histdrica,
al estudio de los saberes
sociales en la Argentina. La
obra ofrece un conjunto de diez

articulos diversos sobre la
historia de las principales
disciplinas sociales en el pais:
antropologia, economia,
historia, psicologia y
sociologia.

El libro es fruto de una
experiencia de trabajo de dos
seminarios de discusion entre
reconocidos investigadores.
Los autores convocados tienen
una reconocida trayectoria en el
campo de la investigacion
histérica sobre las ciencias
sociales. A pesar del tiempo
dedicado a su escritura y al
prestigio de los autores, varios
articulos parecen inconclusos.
Ello puede deberse a una
estrategia implicita de los
compiladores para mantener el
formato de trabajo en progreso,
aunque resta legibilidad y
comprension a las conclusiones
y posibles hallazgos de cada
una de las investigaciones. Esta
faceta permite, no obstante,
reflexionar sobre preguntas
pendientes y caminos futuros
que enumeraremos a
continuacion.

La obra introduce una serie
de valiosas reflexiones tedricas.
Por un lado, refuerza con
acierto la idea de la
insuficiencia de la teoria, hoy
ya clasica, del campo
intelectual para explicar el
desarrollo y la dindmica de las
comunidades cientificas. Por
otro lado, tiende a desmitificar
la separacion entre los
intelectuales y los expertos o
técnicos, aplicando un andlisis
donde estas categorias se

335

entrecruzan permanentemente y
se privilegia la circulacion de
los actores por distintos
espacios institucionales de
accion y legitimacion de sus
ideas y trabajos. El texto
también remite continuamente
a la articulacion entre factores
nativos y no locales,
reconociendo acertadamente la
influencia de las redes
internacionales en la
produccioén del conocimiento
social. Esta obra examina
ademads la relacion entre la
historia de las ciencias sociales
y la dindmica del Estado. En la
Argentina, las bruscas
redefiniciones burocraticas han
afectado el rumbo de las
trayectorias profesionales de
los cientificos sociales. Por
ello, debe investigarse con
detenimiento la falta de didlogo
entre la comunidad cientifica y
el Estado argentino. ;Por qué
los intelectuales argentinos han
participado tan poco en la
direccién de la burocracia
estatal?

Sin embargo, la compilacién
de Neiburg y Plotkin no parece
ser muy relevante en cuanto a
sus contribuciones empiricas.
El conjunto de datos y
documentos presentados,
especialmente en lo
concerniente a la historia de la
sociologia y la economia, no es
novedoso y se encuentra
disponible en otros trabajos
previos. Por ejemplo, otros
autores han estudiado
recientemente las trayectorias
académicas y las ideas de



Ernesto Quesada y Alejandro
Bunge utilizando las mismas
fuentes citadas en el texto. Esta
repeticién en el uso de los
datos empiricos obliga a
reflexionar sobre la
acumulacién del conocimiento
histérico en este campo.

Luego de una atractiva
introduccién, Carlos
Altamirano analiza el
surgimiento de la sociologia y
las ciencias sociales en el pais a
principios del siglo XX, en un
contexto dominado por la
interrelacién entre naturalismo
y psicologia (pp. 31-65). A
través de la exploracion de
textos y programas
universitarios, el autor logra
una excepcional reconstruccion
intelectual del periodo,
redescubriendo autores y temas
centrales en el origen de las
ciencias sociales en la
Argentina. Su contribucién més
importante es el
reconocimiento de que ese
surgimiento no es otra cosa que
“[el] ingreso, la adopcioén vy,
eventualmente, la adaptacion”
de reflexiones exdgenas sobre
el mundo social (p. 31). Este
punto sobre el ingreso de
formas importadas de
interpretar las transformaciones
sociales del capitalismo en la
Argentina merece una cuidada
discusién, pero introduce una
interesante lectura de la
imposibilidad de una sociologia
nacional, un reclamo tedrico
iniciado por Juan A. Garcia con
un enorme impacto posterior.
Sin embargo, Altamirano
presenta dos puntos posibles de
ser discutidos. Primero, insiste
en la idea de que la “sociologia
de catedra” no tuvo una
preocupacién empirica. Esta
tradicion parece un poco
cuestionada, ya que Quesada y
Garcia defendieron la

posibilidad de una sociologia
empirica y sus ideas
contribuyeron a la formacion
de los primeros técnicos
estatales dedicados a la
investigacién social. Segundo,
unifica racionalmente las ideas
de Sarmiento con las
reflexiones de la siguiente
generacion de pensadores.
Cabria preguntarse si la
evidencia documental
demuestra, contrariamente, una
ruptura epistemoldgica y
cognoscitiva (aunque
respetuosa) entre ambas
generaciones sobre los
problemas de la sociedad
argentina.

El siguiente articulo fue
escrito por Jorge Myers, quien
estudia los conflictos dentro del
espacio de la investigacién
histdrica local y el dificil
proceso de renovacién del
campo historiografico entre la
década de 1930 y el final del
peronismo (pp. 67-106). Myers
abarca asf un largo periodo que
se inicia con el crecimiento
institucional del revisionismo
histérico y finaliza con la
consolidacion del liderazgo
universitario de José Luis
Romero. El texto, sin embargo,
explora demasiadas facetas y
problemadticas, repasando la
vida y la obra de diversos
intelectuales de izquierda para
terminar explicando la
trayectoria académica de
Romero. Este transito quizds
sea algo confuso, pero logra
situar claramente la figura de
Romero dentro de las
conflictivas relaciones politico-
académicas de la época. Por
otra parte, el autor demuestra
con erudicién que el proceso de
renovacion historiografica
iniciado por Romero ya habia
comenzado antes de 1955. El
articulo abre un interesante

336

camino para comprender el
impacto y los aportes de
Romero a la investigacion
social en el pafs.

El tercer articulo estudia el
pensamiento social del género
ensayistico en la Argentina (pp.
107-146). Sylvia Saitta presenta
en este texto un detallado
examen de las principales obras
del ensayo argentino entre 1930
y 1965 y su contribucién al
debate sobre los problemas
nacionales, especialmente al
estudio de las clases sociales.
Merece destacarse su andlisis
sobre la obra de Raul Scalabrini
Ortiz como una importante base
donde se articulan los nicleos
tematicos y estilisticos de un
género de contornos inciertos.
Saitta reconstruye con claridad
la historia del género y explica
sus temas centrales, enfatizando
la relacion entre la crisis del
pais y la perplejidad de los
intelectuales que buscan
explicarla. La autora relaciona,
ademas, la evolucién de las
ideas dentro del género con
otras variables, como la
dindmica del mercado editorial
y el auge de la lectura en las
clases medias. Se descubre asi
un proceso singular. En la
Argentina la clase media se
inventd a si misma como objeto
intelectual y los ensayistas
cumplieron un rol privilegiado
en esa tarea. Sin embargo, el
articulo separa al género de
toda experiencia académica.
Resta estudiar entonces la
utilizacién del ensayo dentro de
la universidad, donde muchos
intelectuales locales publicaron
interesantes “ensayos” durante
el mismo periodo.

El capitulo siguiente fue
escrito por Irina Podgorny,
quien estudia la historia de la
arqueologia local entre 1910 y
1930 (pp. 147-174). Este texto



tiene un formato mas
académico que el resto, y, a
diferencia de otras partes de la
obra, tiene una estructura mas
simple y cerrada. Podgorny
repasa entonces algunos
episodios y problemas centrales
de la institucionalizacién de la
arqueologia en la Argentina,
definiendo, por ejemplo, el
conflictivo proceso de
exclusion de los aborigenes en
la reconstruccion
historiogréfica local y su
confiscacidon al espacio
arqueoldgico. De este modo, la
disputa por la apropiacién y el
uso de las antigiiedades
arqueoldgicas constituye una
muestra tanto de la
construccién de un campo
disciplinario como de la
estructuracion y el
establecimiento de redes
académicas, alianzas
institucionales y reglas
cientificas definidas. Podgorny
describe con claridad las
dificultades de ese proceso y la
fragilidad de la disciplina
arqueolégica en formacion. Su
atento andlisis del periodo
estudiado permite reflexionar
sobre si esa mirada no es
también aplicable a la debilidad
institucional de las ciencias
sociales en el presente.

El quinto articulo es un
texto de Jorge Pantale6n sobre
Alejandro Bunge y el proyecto
de una nueva economia
argentina (pp. 175-201). En
este texto, su autor estudia la
influencia de las redes y los
intereses sociales de Bunge en
la formulacién de un programa
intelectual que tuvo como canal
de difusidn principal la Revista
de Economia Argentina.
Pantaledn presenta, sin
embargo, una serie de datos y
tépicos que ya han sido
investigados: la formacién

intelectual de Bunge, su
pensamiento estadistico, el rol
de los catélicos en el mundo
del trabajo y el impacto de su
obra en el diagnéstico socio-
econdmico peronista de
posguerra. No obstante,
Pantaledn acierta en establecer
una comparacion entre los
diferentes proyectos
institucionales de la revista de
Bunge y la publicacion oficial
de la Facultad de Ciencias
Econdmicas. El autor realiza,
también, un interesante analisis
de las relaciones de Bunge con
los grupos econdmicos locales
y extranjeros, aunque no
termina de desarrollar sus tesis
sobre el crecimiento de la
poblacién argentina. Pantaleén
reconoce que las ideas de
Bunge fueron rebatidas por los
socidlogos pero olvidadas por
los economistas. No estarfa mal
que ambos vuelvan a leerlas,
especialmente los primeros.

El siguiente articulo es un
interesante examen de la
experiencia del Instituto Etnico
Nacional (pp. 203-229). Axel
Lazzari estudia en este texto la
historia de la antropologia
durante el peronismo y, en
particular, los avatares
institucionales de una
organizacién burocritica que
merecia un atento estudio.
Lazzari presenta de esta forma
un conjunto de datos novedosos
sobre la actividad de un grupo
de intelectuales dentro del
Estado nacional. El autor
muestra claramente la relacién
entre la actividad de la
organizacion estudiada y la
politica peronista sobre la
poblacién, redescubriendo la
habilidad de sus funcionarios
para legitimar una préctica
cientifica y un campo
disciplinario desde el discurso
de las politicas publicas. Este

337

estudio explora un rumbo de
investigacidon que no deberia
detenerse: la necesaria
indagacién sobre el rol de las
ciencias sociales durante el
peronismo.

El séptimo texto de esta
obra fue escrito por los
compiladores, Neiburg y
Plotkin, quienes examinan la
actividad de los economistas en
el Instituto Di Tella durante la
década de 1960 (pp. 231-263).
De esta forma, logran un
interesante estudio sobre el
surgimiento de los economistas
profesionales, como una élite
intelectual con capacidad para
legitimar sus ideas y sus
practicas tanto en el mundo de
la academia como en la
burocracia estatal. Neiburg y
Plotkin describen muy bien el
contexto histdrico-social de
este proceso, en el cual las
demandas de la modernizacién
del Estado desarrollista y de la
internacionalizacion de las
ciencias sociales en el marco de
la Guerra Fria se combinaron
con la propia dindmica de la
economia local como
disciplina. Este articulo sobre
el caso del Di Tella expone con
mucha claridad la importancia
de las redes sociales en la
creacion y el fortalecimiento
institucional. Por otra parte, el
conjunto de las trayectorias
biografico-académicas
estudiadas en el texto
constituye un buen modelo para
estudiar la evolucion de las
comunidades cientificas. Esta
historia institucional permite,
ademds, comprender la
formacién de grupos
intelectuales cercanos al poder
cuyas ideas tienen un tremendo
impacto en nuestras vidas
cotidianas.

El siguiente capitulo se
diferencia de los otros textos de



la compilacion, ya que no
refiere a la historia de una
disciplina académica ni a un
tipo de estrategia discursiva
para analizar la sociedad
argentina. Este texto de
Gustavo Sord estudia la
actividad de los editores y la
dindmica del mercado editorial
de las ciencias sociales en la
region (pp. 265-292). Sord
presenta asi un estudio
comparativo de las experiencias
del Fondo de Cultura
Econémica y EUDEBA, sobre la
base de un examen simultdneo
de las estrategias editoriales de
las empresas y de sus editores:
Arnaldo Orfila Reynal y Boris
Spivacow. De esta manera, el
autor describe el papel de estas
figuras como emprendedores en
un mercado que, a partir de
1930, cambio su eje de
flotacién de Espafia a América
Latina; y que, no casualmente,
en los dltimos veinte afios tuvo
su reflujo nuevamente hacia la
region ibérica. Sord refiere a un
fenémeno poco valorado por
los investigadores: el rol y el
impacto de la inmigracion
intelectual ultramarina en las
ciencias sociales latinoame-
ricanas. Este capitulo explora
con mucha nitidez el impacto
del mercado de libros y las
estrategias de los editores en la
conformacion y el
fortalecimiento de los campos
disciplinarios. Por ello, el texto
no s6lo es provechoso para los
historiadores, sino que quizas
pueda interesar, también, a los
responsables de la produccion y
la distribucion de libros
cientificos.

El noveno articulo de la
compilacion fue escrito por
Hugo Vezzetti y trata sobre la
primera etapa de la psicologia
como disciplina universitaria en
la década de 1960 (pp. 293-

326). Vezzetti, famoso por sus
trabajos sobre la historia de la
psicologia local, expone aqui la
emergencia de un debate sobre
el conocimiento psicoldgico y
el rol de los psic6logos
profesionales acerca de los
problemas socio-politicos del
pais. El autor muestra cémo el
contexto politico de la época
reconstruy6 el discurso y la
préctica institucional de los
psicdlogos argentinos, en un
proceso de intercambio y
disputa con otras practicas
profesionales. Sin embargo,
Vezzetti presenta también un
escenario en el cual la creacién
de la carrera, la movilizacion
de nuevos recursos
institucionales, una nueva
publicacion académica y el
desarrollo de un amplio
mercado de alumnos y
pacientes impactaron en
conjunto en la conformacién y
distribucién de las ideas
psicoldgicas y en la
reformulacion de su campo
disciplinario.

Finalmente, en el dltimo
capitulo, Alejandro Blanco trata
un tema que tampoco es ajeno
a sus intereses de investigacion:
la conflictiva
institucionalizacién de la
sociologia en la Argentina entre
1950 y 1966 (pp. 327-370).
Desde una doble perspectiva
intelectual e institucional, este
articulo estudia el conflicto
entre diferentes grupos en torno
a la préctica socioldgica
legitima luego de 1955. Ello le
permite comprender
cabalmente el enfrentamiento
entre Gino Germani y Alfredo
Povifia, la naturaleza de la
pelea y las razones y armas
empuifiadas por cada uno de los
sectores. Blanco explica
acertadamente como la victoria
final de Germani sobre sus

338

adversarios intelectuales se
basé en una simultdnea
utilizacién exitosa de tres
frentes: editorial, intelectual e
institucional. El texto pondera
el rol de las redes
internacionales en la
institucionalizacién de la
sociologia en la Argentina y la
aparicion de nuevas demandas
de prctica profesional en el
campo de la sociologia
mundial. Contribuye también a
desmitificar la fundacién
disciplinaria de Germani, ya
que relativiza la importancia
del antipositivismo y la
ausencia de investigacion
empirica en el periodo anterior
a 1955. Sin embargo, este
andlisis termina aceptando la
cldsica visién de una lucha
entre socidlogos profesionales
y socidlogos tradicionales. La
evidencia empirica sugiere que
la division no era tan tajante ya
que unos y otros adhirieron
indistintamente a cada uno de
los bandos. Por el contrario,
esta disputa intelectual e
institucional expresé un
complejo sistemas de alianzas
no explicable meramente por
factores politicos o cognitivos.
De este modo, la creciente
produccién de trabajos
historicos sobre Germani y la
sociologia argentina permite
situar el campo de la historia de
la sociologia local en una
nueva etapa de reflexion mucho
mads critica y fecunda.

Pese a la heterogeneidad de
los trabajos, esta obra prosigue
el objetivo comtn de conciliar
una historia de las ideas en el
pafs con una perspectiva
biografica e institucional, dando
un lugar mds amplio a los
factores estructurales de las
disciplinas, a las estrategias
individuales de los actores, a la
dindmica institucional de la



ciencia internacional y a la
evolucion histérica del Estado
nacional. El cumplimiento de
ese proposito es algo discutible,
pero los lectores quedan
invitados al debate. El libro
comete, por cierto, un error
tradicional de la historia
intelectual en la Argentina: la
construccién narrativa de una
historia parroquial portefia. Con
la excepcidn parcial de Myers,
los autores localizan sus
investigaciones en Buenos

Aires y asumen que el
conocimiento social en el pafs
se reduce a la experiencia en
esta ciudad. Se necesitan mds
investigaciones sobre la historia
de las ciencias sociales en otras
regiones del pais. En sintesis,
esta compilacion podria ser un
clasico en el futuro. Pero eso ya
no dependera meramente de sus
ideas, sino de la dindmica
estructural e institucional de las
ciencias sociales en la
Argentina, del comportamiento

339

de sus eventuales lectores y de
la capacidad de sus autores para
impulsar este campo de
investigacion e imponer sus
criterios de legitimacion. Pase
lo que pase, leer este libro
valdrd la pena; rediscutir sus
argumentos y sus conclusiones
serd una mejor labor intelectual.

Diego Pereyra
Universidad de Sussex



Diego Armus

Disease in the History of Modern Latin America. From Malaria to Aids

Durham y Londres, Duke University Press, 2003, 326 paginas

Gilberto Hochman y Diego Armus
Cuidar, Controlar, Curar. Ensaios historicos sobre saiide e doenca na América Latina e Caribe
Rio de Janeiro, Fundacdo Oswaldo Cruz, 2004, 567 paginas

(Qué tienen en comtin las
costureras y el vudd, la
fundacion Rockefeller y los
vampiros, el coronelismo y la
hipnosis? Estos y muchos otros
tépicos vemos sucederse en
estas dos compilaciones que
introducen algunos de los mas
significativos avances en un
campo en rapida consolidacién
en las ciencias sociales
latinoamericanas: el de la
historia de la salud y la
enfermedad. Un buen mapa
para el ingreso al terreno se
encuentra en el articulo que
sirve de introduccién a la
compilacién en lengua inglesa,
en el cual Diego Armus
presenta las diferentes
tradiciones que lo nutren: la
nueva historia de la medicina,
la historia de la salud publica y
la historia sociocultural de las
enfermedades.

La primera de estas lineas
de trabajo, explica Armus, se
caracteriza por dejar de lado los
relatos hagiograficos acerca del
papel salvador y civilizador de
los médicos e intentar
reconstruir, apoyandose en los
avances de la historia social de
la ciencia, el mds complejo
proceso a través del cual se
imponen determinadas
“soluciones” a los problemas
de salud. De todos modos, es
probablemente esta linea de
trabajo la que mds cercana se

encuentra a la historiografia
tradicional: un ejemplo lo
encontramos en los muchos
trabajos que se proponen
reconstruir el proceso de
desarrollo de la microbiologia
en América Latina,
especialmente en el Brasil.
Entre ellos puede citarse —junto
al de Nancy Stepan sobre la
malaria en el Amazonas o al de
Benchimol sobre la fiebre
amarilla— el de Marilia
Coutinho, que resume casi un
siglo de investigaciones y
politicas concernientes al mal
de Chagas. El trabajo
reconstruye en forma clara e
interesante los avatares de la
caracterizacion de dicho mal en
las politicas cientificas y de
salud brasilefias: de un Carlos
Chagas héroe nacional, a un
momento de olvido del mal
visto como baldén para la
imagen nacional, de un
momento de confianza en el
triunfo por medios quimicos, a
un redescubrimiento de su
dimensién social. Coutinho
subraya que la historia de la
medicina tropical no puede
equipararse sin mds con la de la
medicina colonial, y narra, con
un tono no tan desligado del
discurso hagiografico, como en
el Brasil surge una linea de
investigacion orientada al
desarrollo nacional y la justicia
social, que se cristaliza en el

340

Instituto Manguinhos y en
figuras como la de Oswaldo
Cruz y Carlos Chagas, linea
que, no sin derrotas y altibajos,
se continda hasta el presente.
También dentro de la
historia de la medicina, pero en
un mayor didlogo con las
ciencias sociales, podemos
encontrar el trabajo de Nancy
Stepan, una de las voces mds
importantes en la historiografia
de la salud en América Latina,
acerca de los avatares del
eugenismo en el Brasil. La
autora comienza recordando la
existencia de una escuela
eugénica latina, con foco en
Francia y gran influencia en el
Brasil, basada en posiciones
neo-lamarckianas que
postulaban la heredabilidad de
los caracteres adquiridos. Se
producia asi un borramiento de
los limites entre naturaleza y
cultura, lo que habilitaba la
accion reformista que, a través
de campaifias antialcéhdlicas,
lucha contra enfermedades
venéreas o transformaciones en
la alimentacidn, permitiera
mejorar el stock genético de la
nacion. La eugenia podia ser
entendida en forma amplia
como parte de la medicina
social y el saneamiento, de
gran empuje en el Brasil de
principios de siglo. Hasta aqui
lo descrito por Stepan no se
diferencia demasiado de las



interpretaciones sobre el papel
del eugenismo lamarckiano en
América Latina; sin embargo,
la autora introduce una
inflexién: al tiempo que
muchos eugenistas neo-
lamarckianos giraban hacia
posiciones mds racistas y a un
eugenismo negativo que
abandonaba su reformismo y
postulaba politicas de exclusién
y esterilizaciones, se fortalecian
en el Brasil las posiciones
mendelianas. Algunos de los
mendelianos, contrariamente a
lo que suele interpretar una
mirada que asocia neo-
lamarckismo y reformismo,
adoptarian posiciones menos
directamente racistas y mas
voluntaristas, vinculdndose
también con iniciativas de
saneamiento y medicina social.
La explicacién de Stepan,
alejada de la reivindicacion
absoluta, se encuentra en la
presencia de un racismo
solapado, apoyado en la
adopcion de una vision
particular de la vieja hipdtesis
del “blanqueamiento” brasilefio
que no dependeria de la
exclusién y la seleccion, sino
del mestizaje. A través de
generaciones de mestizos y
mulatos se impondria el blanco.
La segunda corriente
destacada por Armus, la
historia de la salud publica,
estudia las relaciones entre las
instituciones de salud y las
estructuras econdmicas sociales
y politicas sin caer en ciertas
simplificaciones propias de los
modelos estructuralistas o de la
teoria de la dependencia. Un
ejemplo lo encontramos en los
trabajos que analizan las
campaifias de la Fundacién
Rockefeller contra la
enfermedad del gusano con
ganchos (ancylostomiasis) en
Meéxico y Costa Rica. No se los

juzga a priori como un simple
instrumento de consolidacién
del poder imperial sino que,
pesando sus aciertos y sus
errores —poner énfasis en un
problema no urgente en
términos de salud publica y
proponer soluciones
autoritarias y alejadas de las
précticas de los sectores a los
que se dirigian— recuperan las
consecuencias positivas de su
accion en la consolidacion de
las agencias publicas de salud.
Mais complejo es el andlisis
que Luiz Antonio de Castro
Santos realiza sobre los
avatares del proceso de reforma
sanitaria en las diferentes
regiones del Brasil, subrayando
el contraste entre un rdpido
desenvolvimiento en San Pablo
y también en Pernambuco,
frente al bloqueo que
caracterizé a Bahia. Si la
diferencia bahiana con respecto
al primero puede vincularse
con el nivel de desarrollo, la
distancia entre los estados
nordestinos obliga a atender
otras dimensiones. En primer
Iugar el conservadorismo y la
cerrazon de la élite médica
bahiana en la cual las miradas
progresivas de la Escuela
Tropicalista habrian quedado
en el pasado siendo
reemplazadas por visiones mds
tradicionales de la profesion
que se oponian al desarrollo de
politicas de nuevos programas
de salud. La segunda y
principal diferencia se
encontraria en el nivel del
sistema politico: mientras en
San Pablo y Pernambuco se
establecieron regimenes
politicos estables que lograron
llevar las iniciativas publicas a
los diferentes rincones del
territorio, en Bahia el Partido
Republicano Bahiano habria
sido una organizacion débil que

341

mantuvo una dependencia
permanente del apoyo de los
lideres de las diferentes
regiones que componian el
Estado, por lo que fue incapaz
de lograr que las leyes fueran
observadas en la prictica. Una
prueba de esta centralidad de la
politica como factor explicativo
la encuentra Castro Santos en
el mayor éxito de las politicas
de salud en la Bahia de los
afios de 1920; éste éxito
relativo no se basaria en unas
inexistentes mejores
condiciones econdémicas sino
en la mayor consolidacién del
régimen de partido dnico y en
el apoyo, basado en la
ideologia de “salvacion de los
sertdes”, que el Estado nacional
dio a las iniciativas de
saneamiento rural, apoyo que
favorecid el fortalecimiento del
poder estatal frente a las
fuerzas regionales y
municipales.

Finalmente, la tercera
perspectiva propuesta, la
historia sociocultural de las
enfermedades, se pregunta
c6mo las interpretaciones de las
enfermedades se relacionan con
significados sociales mas
amplios. El riesgo aqui, contra
el que Armus alerta, es la
rigidez de ciertas miradas
“foucaultianas”, que ven las
intervenciones médicas como
acciones de disciplinamiento
que se ejercen sobre sujetos
pasivos que no ofrecen
resistencia, de forma tal que,
mas alla de sus aportes criticos,
terminan por reforzar la
centralidad del discurso médico
en la historia de la salud. Un
ejemplo lo encontrarfamos en
el articulo de Gabriela
Nouzeilles sobre una “epidemia
de histeria” en la Buenos Aires
de fines del siglo XIX; aunque
la historia se esfuerza por



restituir el sentido —no siempre
la voz— de la histeria como
resistencia de las mujeres, el
tema predominante es el de las
estrategias médicas que, como
“ventrilocuos”, terminan
reproduciendo en ellas los
modelos de histeria presentes
en la bibliografia de la época.
En cambio, Armus propone un
abordaje ligado con una
“historia desde abajo”que
recupere el papel activo de los
enfermos en la definicion y el
tratamiento de su enfermedad,
un ejemplo lo encontramos en
el articulo, del propio Armus,
“Queremos la vacuna
Pueyo!...”, que aborda
diferentes formas de accién de
los pacientes tuberculosos en la
Argentina de la primera mitad
del siglo XX. En primer lugar,
la resistencia por parte de los
pacientes internados en el
Sanatorio Santa Maria de las
Sierras de Cérdoba, quienes,
cuestionando las précticas
internas del establecimiento,
protestaban dejando de comer,
escribiendo a los periddicos e
incluso organizando
manifestaciones frente a la
municipalidad de Cosquin. En
segundo lugar, a través de la
participacion y el reclamo de
un nuevo medicamento, la
vacuna propuesta por el
bidlogo amateur Jesus Pueyd
para el tratamiento de la
tuberculosis. Armus destaca
que la movilizacion de los
pacientes en pos del nuevo
remedio fue posibilitada por el
papel activo de la prensa
moderna, periddicos como
Critica y Ahora que pretendian
tornarse voceros de la “gente
comin”, dialogando con los
lectores e interpelando el saber
de los profesionales médicos,
los que tendieron a
abroquelarse en su oposicion.

Armus subraya que ni la
historia tradicional de la
medicina ni ciertos
esquematicos andlisis
“foucaultianos” permiten dar
cuenta de las protestas
colectivas de los tuberculosos;
en los intersticios de las
relaciones de poder entre
pacientes y médicos no sélo se
ponen en juego situaciones de
control y dominacién, sino que
se escenifican estrategias de
subversion que no pueden
desligarse de un proceso de
expansion de la ciudadania
social. Finalmente, en la
cuestion de la vacuna, como en
la cuestién de la crotoxina
analizada por Emilio De Ipola,
se jugaban estrategias de
creencias que no podian ser
cerradas por evaluaciones en
términos de eficacia e
inocuidad definidas desde el
discurso médico.

En otros casos, esta historia
sociocultural de la enfermedad
estd mds directamente apoyada
en aportes de la antropologia.
Asi ocurre con el articulo de
Patrick Larvie que, sobre la
base de trabajos que plantean la
existencia de una “nueva
sexualidad brasilefia”
caracterizada por el rechazo del
modelo dual heterosexualidad-
homosexualidad, discute la
construccion implicita en las
politicas de lucha contra el
SIDA no sélo de parte de los
médicos sino de las propias
organizaciones de la
comunidad homosexual.
También desde la antropologia,
en este caso de su propio
trabajo etnografico de varios
afios, Paul Farmer reconstruye
el proceso por el cual surgen
las interpretaciones de una
nueva enfermedad —es el caso
del SIDA—y cdmo éstas se
vinculan con los modelos

342

culturales existentes para
interpretar las enfermedades.
Explica que en un primer
momento el mal fue
relacionado con las
enfermedades de la sangre,
pero que luego este modelo se
mostro insuficiente, por lo que
fue reemplazado por “el
paradigma de la tuberculosis”.
Lo mas destacado de éste es
que la tuberculosis era vista
como una enfermedad que
podia originarse en actos de
hechiceria, a través del envio
de un muerto, encargado por
algin vecino envidioso, y fue
en esos términos en que se
interpreto al SIDA. Sin
embargo, lo mds interesante del
andlisis de Farmer es que
muestra que la asignacion de
un cardcter sobrenatural no era
automadtica y a priori sino que,
dependiendo del caso, podia
tratarse de un SIDA natural,
transmitido por via sexual. De
hecho estas dos vias del mal
convivian de tal modo que los
remedios para una no servian
para la otra: el preservativo no
evitaba que algtin hechicero
enviara el SIDA y los amuletos
no protegian contra el contagio
por via sexual. Finalmente,
debe destacarse que el andlisis
de Farmer incorpora el impacto
de las transformaciones
politicas —la caida de Duvalier—
en la vida cotidiana y en la
vision del mal, el que podia ser
visto como un arma creada por
el antiguo dictador o por los
Estados Unidos para esclavizar
a Haiti: en un escenario mayor
se volvia a poner en juego el
paradigma de la enfermedad
enviada.

Creemos que estas
compilaciones no son sélo un
conjunto de articulos que, con
mayor o menor originalidad
pero siempre sostenidas en un



importante trabajo de
investigacidn, intentan aportar
un nuevo conocimiento acerca
de la historia de la salud en
América Latina, sino que ellas
mismas — junto con Entre
médicos y curanderos. Cultura,
historia y enfermedad en la
Ameérica Latina contempordnea
—una compilacién en lengua

castellana editada en 2002 por
el mismo Armus— deben ser
vistas como jalones en la
institucionalizacién de un
nuevo campo. Tres trabajos
casi simultdneos y de similar
estructura, en los tres idiomas
caracteristicos de los estudios
latinoamericanos permiten
augurar la buena salud de la

343

historia de la salud y la
enfermedad en la region y
postular para Diego Armus un
lugar ciertamente fundacional.

Ricardo Martinez
Mazzola
UBA/CONICET



Fichas

Prismas

Revista de historia intelectual
N° 9 /2005



La seccién Fichas se propone
relevar del modo maés
exhaustivo posible la
produccién bibliografica en el
campo de la historia intelectual.
Guia de novedades editoriales
del dltimo afio, se intentara
abrir crecientemente a la
produccién editorial de los
diversos paises
latinoamericanos, por lo
general de tan dificil acceso.
Asi, esta seccidn se suma como
complemento y, al mismo
tiempo, base de alimentacion
de la seccién Resefias, ya que
de las Fichas saldrd parte de los
libros a ser resefiados en los
préximos nimeros.

Las fichas son realizadas
por Martin Bergel y Ricardo
Martinez Mazzola.



Francesco Fistteti,

Comunidad. Léxico de politica
Buenos Aires, Ediciones Nueva
Vision, 2004, 182 pédginas

La mudable y compleja vida
politica de sus ciudades y luego
del Estado nacional ha hecho
de Italia una de las patrias del
pensamiento politico. Esa larga
tradicion continda en el
presente en una productiva
escuela de filosofia politica que
se esfuerza por superar los
escollos enfrentados del
tecnicismo sistémico
anglosajon y de la estetizacion
gala. En esa linea la Editorial 1
Mulino comenz6 a publicar la
coleccidn Lessico della
Politica, que propone la
reconstrucciéon de conceptos
tradicionales del pensamiento
politico vinculdndolos con los
problemas contemporaneos.
Afortunadamente, la coleccion
—que incluye trabajos como el
de Carlo Galli, sobre el
concepto de “Espacios
Politicos”, y el de Pier Paolo
Portinaro, acerca del “Estado”—
estd siendo publicada por
Nueva Vision.

El libro de Francesco
Fistteti Comunidad se propone
reconstruir las modulaciones
que dicho concepto ha sufrido
de la antigiiedad a nuestros
dias. El punto de partida es la
polis democratica que, al
romper con la comunidad
caracterizada por los “maestros
de verdad”, reemplaza el
vinculo genealdgico por el
politico, caracterizado por la
igualdad, dando origen a una
participacion activa que serd
temida por quienes invoquen la
necesidad de una “buena”
constitucion. Aqui se abre la
primera de las lineas que
surcan el texto: la que recorre

los esfuerzos de siglos de
pensamiento politico en pos de
colocar el gobierno de la ley
por sobre el gobierno de los
hombres. Fistetti subraya la
vinculacion de la idea de
gobierno de la ley con el modo,
organicista, de pensar la
totalidad en el cosmos
medieval, para luego mostrar
c6mo el modo voluntarista de
interpretar la creacion rompe
con esa armonia cosmoldgica y
funda, en un camino que va de
Guillermo de Occam a Hobbes,
el esquema individualista para
pensar la comunidad que
caracterizard al pensamiento
politico moderno. Otra linea
que cruza el texto es la que
toma en cuenta cémo las
normas de accion politica en el
interior de la comunidad se
contraponen con las pricticas
de politica exterior. Recupera
asi diferentes instancias, como
la alejandrina y la romana, en
las que se intent6 pensar un
orden global, e interpreta el
Imperio propuesto por Dante
como un esfuerzo por afrontar
el, muy contemporaneo,
problema de organizar una
comunidad politica universal
capaz de englobar diferentes
comunidades sin cancelar sus
leyes y formas de vida.

347

Rogelio C. Paredes

Pasaporte a la utopia.
Literatura, individuo y
modernidad en Europa
(1680-1780) Buenos Aires,
Universidad de Buenos
Aires/Mifio y Dévila Editores,
2004, 184 péaginas

En su trabajo Rogelio Paredes
propone una revisita al siglo
XVIII, periodo en el que el
hombre debe enfrentarse por
primera vez al caricter
cambiante y amenazante de un
orden social que lo lleva a
pensarse cada vez mds como
individuo. Para ello cada
capitulo analiza la obra de un
autor clave en una perspectiva
que integra y supera lo
biogréfico para colocar al lector
frente a las tensiones y las
aporias de la naciente
modernidad. Swift no sélo
enjuicia la sociedad de su
época sino que plantea amargas
perspectivas sobre las
posibilidades de su reforma;
Defoe propone, a partir de las
experiencias de radical
desamparo de la peste y el
naufragio, una nueva relacién
entre la interioridad del
individuo moderno y la
divinidad; los ilustrados
espafioles afrontan las
dificultades de la lucha por una
modernidad que aparece como
exdgena; Voltaire y Diderot
escenifican dos modos, uno
publico y otro intimo y
pasional, de pensar el orden
social y la libertad. El libro
concluye proponiendo que
estos intelectuales enfrentados
con la modernidad naciente
tienen mucho que decir a una
sociedad que, habiendo perdido
las certezas, debe descubrir
nuevos cimientos.



José Fernandez Vega

Las guerras de la politica.
Clausewitz de Maquiavelo a
Peron

Buenos Aires, Edhasa, 2005,
376 paginas

El fin de siglo no fue piadoso
con quienes imaginaron que el
fin del socialismo real abriria
paso, ahora si, al viejo suefio de
un mundo sin guerras. Es a
partir de la pervivencia, con sus
mutaciones, del conflicto
militar que Ferndndez Vega
propone revisitar la obra de ese
tedrico de la guerra que fue
Clausewitz. El primer paso es
la reconstruccion del modo en
que la modernidad habria
pensado la guerra: la
neutralizacion hobbesiana
habria desplazado el conflicto a
los mérgenes, el delito y las
relaciones internacionales, sin
que desapareciera cierta
fascinacion que veia la guerra
como manifestacion de la
tendencia a la insociabilidad
que impulsa el desarrollo de la
humanidad.

El segundo momento del
texto se orienta a la
resconstruccion del contexto de
las intervenciones del viejo
general, de modo de echar luz
sobre su sentido. Asi, la nocion
de guerra absoluta construida a
partir del modelo del duelo,
lejos de constituir una
fetichizacién de la violencia,
seria una construccion
tipico- ideal opuesta tanto a las
nociones filantrépicas que
pensaban un conflicto siempre
pasible de solucidn racional
como a las teorias del periodo
absolutista que pensaban la
guerra como una partida de
ajedrez. O la relacidn entre
guerra y politica presente en su
famosa férmula implicarfa una

compleja articulacién entre
pueblo, ejército y Estado; pero
su aparente facilidad, sumada
al tono neutro y objetivista del
andlisis del germano, daria
lugar a la mirfada de
recepciones que Ferndndez
Vega aborda en la tercera parte
del trabajo.

La mayor parte de éstas —de
la Alemania Guillermina al
Tercer Reich— serian equivocas
y formulistas y tenderfan a
construir un Clausewitz tedrico
del militarismo y la
aniquilacién. Sin embargo,
Ferndndez Vega subraya que
hubo autores que fueron
capaces de restituir el espesor
filoséfico del pensamiento de
Clausewitz: la tradicién
marxista de Lenin a Gramsci;
Carl Schmitt y Foucault. ;Y
Perén? La de Perén puede
incluirse dentro de las
recepciones equivocas aunque
productivas: al leer a
Clausewitz dentro de la
corriente triunfante del
militarismo prusiano, Perén
habria reunido su pensamiento
de la conduccién como un arte
con una nueva forma de
entender la nacion en armas,
que toma en cuenta
dimensiones econémicas y
sociales. Esta matriz, aventura
Ferndndez Vega, tal vez sea
productiva para pensar su
actuacion politica posterior.

348

Ricardo Salvatore (comp.)
Culturas imperiales.
Experiencia y representacion
en América, Asia y Africa
Rosario, Beatriz Viterbo, 2005,
383 paginas

Apoyandose en la bateria de
recursos brindada por los
estudios culturales y
poscoloniales de matriz
académica norteamericana, este
libro, que se presenta como una
invitacion a “repensar el
imperialismo en la era de la
globalizacién”, estd
conformado por la serie de
contribuciones a un coloquio
organizado en el afio 2000 por
Ricardo Salvatore en la
Universidad Torcuato Di Tella.
Aun cuando los enfoques disten
de ser homogéneos, y no todos
los articulos reunidos en el
volumen se avengan del mismo
modo a situarse al amparo de
las nuevas herramientas puestas
en vigor por la critica cultural
norteamericana, la mayoria de
ellos ofrece como marca comtin
el recostarse sobre una historia
cultural de marcado sesgo
antropoldgico, que busca
enriquecer la nocion de
“imperialismo” a partir de un
estudio de las précticas —y sus
significaciones— que
contribuyeron a construir
relaciones de poder en escala
internacional. Ello implica
ampliar la caja de herramientas
con que el fendmeno solia ser
pensado para poder asir, en sus
manifestaciones concretas,
dimensiones tales como las
relaciones entre empresas de
conocimiento y derecho
imperial, acumulacién de
capital y dominio cultural, o la
construccion de simbolos y
artefactos de resistencia
popular a la intrusién de los



Imperios. El volumen incluye
también algunos textos a cargo
de especialistas, como Renato
Ortiz, Walter Mignolo o Gilbert
Joseph, que se ocupan de
rediscutir conceptos cldsicos
como “imperialismo cultural”,
“dependencia” o “sistema-
mundo”, junto a otros més
recientes como “sociedad-red”
(Manuel Castells) o “Imperio”
(Hardt y Negri).

José Carlos Chiaramonte
Nacion y Estado en
Iberoamérica. El lenguaje
politico en tiempos de las
independencias

Buenos Aires, Sudamericana,
2004, 218 paginas

José Carlos Chiaramonte
vuelve en este libro sobre los
temas que casi obsesivamente
ha venido desarrollando en su
labor historiografica de la
ultima década y media: la
reconstruccion histdrico-
conceptual del 1éxico politico
disponible en Iberoamérica
tanto en la etapa previa a las
revoluciones de Independencia
como en la primera mitad del
siglo XIX; la critica a los
anacronismos en los que la
historiograffa ha habitualmente
incurrido al cargar ese 1éxico
del pasado de sentidos s6lo
realmente existentes en
periodos posteriores; la
remision de ese vocabulario
politico a sus fuentes
filosé6ficas; la desestabilizacion,
en fin, de supuestos
solidamente arraigados en la
comunidad de historiadores a la
hora de considerar fendmenos
como el federalismo, las
autonomias provinciales, los
sujetos de soberania, y,
subtendiendo a todos ellos, la
cuestion de la nacion. En este
volumen, que agrupa algunos
trabajos ya publicados en
revistas especializadas junto a
otros que permanecian inéditos,
las principales innovaciones
respecto de su obra previa
tienen que ver con, por un lado,
el rastreo de los fundamentos
iusnaturalistas que subyacen al
1éxico politico estudiado, y, por
otro, a la extension del analisis
a otros paises latinoamericanos,
entre los que se destaca el caso

349

brasilefio. De conjunto, el
lector tiene en este libro la
oportunidad de rever una de las
contribuciones més originales
que desde Latinoamérica —y a
menudo en discrepancia con
algunas de las voces de mayor
renombre en la materia, como
por ejemplo Benedict
Anderson— ha colaborado en
enfocar desde nuevas bases la
historiograffa de las naciones y
los nacionalismos.



Oscar Teran (coord.)

Ideas en el siglo. Intelectuales
y cultura en el siglo Xx
latinoamericano

Buenos Aires, Siglo XXI
Editores Argentina, 2004,

424 péginas

Es éste un libro compuesto por
cuatro extensos articulos a
cargo de reconocidos
especialistas que acometen la
compleja tarea de organizar
visiones integrales y sintéticas
que den cuenta del trayecto de
las ideas en el siglo XX en la
Argentina, Chile, el Uruguay y
el Brasil. Al recoger los
desarrollos que en cada uno de
estos paises la historia de las
ideas y de la cultura ha tenido
en los dltimos afios, el libro
testimonia que el crecimiento
de la subdisciplina en el
continente ha alcanzado un
cierto estadio que permite
construir sintesis generales
como las que aqui se presentan.
Ese avance no impide
constatar —como lo hace por
ejemplo Oscar Terédn en la
vision que propone para el caso
argentino— que la historia de las
ideas del siglo XX de estos
cuatro pafses latinoamericanos
tiene menos para decir acerca
de sus ultimas tres décadas,
seglin parece sensiblemente
menos trabajadas. Por lo
demds, hay otro aspecto del
actual estado del campo
disciplinario del cual este libro
es indice: el hecho de la
pluralidad de enfoques y estilos
que se colocan bajo su signo.
Asi, por caso, si Terdn
compone una visién que
recorre minuciosamente los
diversos periodos sin necesidad
de hallar nucleos de sentido
que produzcan necesariamente
un efecto de unidad entre ellos,

otra cosa ocurre con el trabajo
de Margarida de Souza Neves y
Maria Helena Rolim Capelato
sobre el Brasil, organizado a
partir de un inventario de las
debilidades de un liberalismo
siempre mds ocupado en el
“orden” que en el “progreso”.
Asimismo, si todos los
trabajos cruzan la esfera de la
cultura con aspectos tributarios
de la historia politica o social
de cada pais, no todos lo hacen
del mismo modo ni colocando
los mismos acentos. En
definitiva, y mas all4 del grado
de éxito con que cada uno de
los articulos alcanzé a abarcar
el proposito de ofrecer un mapa
exhaustivo de las ideas del
siglo en los paises
considerados, contamos desde
ahora con un volumen que serd
de invalorable utilidad, no sélo
por su interés intrinseco, sino
también como insumo
tendiente a estimular miradas
comparativas o al menos
contrastantes si se estan
estudiando aspectos de un pais
del continente en particular.

350

Sandra McGee Deutsch

Las derechas. La extrema
derecha en la Argentina, el
Brasil y Chile. 1890-1939,
Buenos Aires, Editorial de la
Universidad Nacional de
Quilmes, 2005, 527 paginas

En su esfuerzo por reconstruir
los recorridos de las
organizaciones politicas de
derechas en la Argentina, el
Brasil y Chile, Sandra McGee
Deutsch adopta una estrategia
comparativa que le permite
reunir la atencidn a los matices
de la mirada historiogréfica,
con las pretensiones
explicativas de la sociologia. El
resultado es un relato bien
informado, en el que la
narracion cronoldgica se
estructura en torno de ciertas
variables —el papel de la
inmigracion, la fuerza de la
izquierda, la influencia de las
fuerzas politicas
conservadoras— que permitirfan
dar cuenta del dispar desarrollo
de las corrientes en los
diferentes paises, y en
particular de la mas duradera
influencia de la extrema
derecha en la Argentina. En su
explicacion resalta la relevancia
de dos factores en la situacién
argentina: el peso del fenémeno
inmigratorio, que habria hecho
mds sencilla la identificacion
de la agitacion social con el
extranjero, y la debilidad de las
fuerzas conservadoras en el
sistema politico posterior a
1916, lo que habria hecho mas
atractivas las alternativas
ofrecidas por una derecha
radical. Su herencia, lamenta la
autora, seria perceptible atin hoy.



Bernardo Subercaseaux
Historia de las ideas y de la
cultura en Chile. Tomo 3: El
centenario y las vanguardias
Santiago de Chile, Editorial
Universitaria, 2004, 270
paginas

Patricia Artundo

Mario de Andrade e a
Argentina. Um pais e sua
produgdo cultural como espago
de reflexdo

San Pablo, Edusp, 2004, 232
paginas

Eduardo Romano

Revolucion en la lectura. El
discurso periodistico-literario
de las primeras revistas
ilustradas rioplatenses

Buenos Aires, Catdlogos, 2004,
447 péginas

Esta “Historia” tiene sin dudas
un objetivo ambicioso:
reconstruir mas de un siglo de
la historia cultural chilena. Sin
embargo, el trabajo puede
alcanzar buen puerto gracias a
la unidad que le da una idea, la
de nacion, y una pregunta, la
del papel de los intelectuales en
la modulacién de esta idea
desde la independencia hasta la
tercera década del siglo xX. En
los dos primeros tomos
Subercaseaux habia presentado
dos etapas del recorrido: la
correspondiente a la élite
ilustrada liberal, reconstruida a
través de la cambiante
trayectoria de uno de sus mas
altos representantes —José
Victorio Lastarria—, y la del fin
de siglo, caracterizada por las
tensiones generadas por el
proceso de modernizacion
social y politica y su refraccién
en un campo cultural que
avanza en su proceso de
autonomizacién y
profesionalizacion. EI tomo
tercero, de reciente aparicion,
analiza el dificil proceso de
emergencia de las vanguardias
artisticas chilenas: tensionadas
entre las referencias
internacionales y las pulsiones
locales, debian entablar un
didlogo y aun un combate con
un nacionalismo cultural que
mantenia el papel predominante
en la cultura chilena de la
época.

Con este libro, fruto de un
prolongado trabajo coronado en
una tesis de doctorado
defendida en la Universidad de
San Pablo, Patricia Artundo
cubre un capitulo de singular
importancia de una historia que
sélo dltimamente se estd
encarando con mayor
sistematicidad: la de las
relaciones culturales entre el
Brasil y la Argentina. Esta tarea
es emprendida a través del
rastreo minucioso de los
diversos vinculos establecidos
por esa figura central de la
vanguardia brasilefia que fue
Mario de Andrade. Y si esa
labor contaba con algunos
antecedentes ilustres, por
ejemplo los trabajos realizados
por Raul Antelo, Artundo
ofrece aqui una investigacion
que avanza en cuanto a la
amplitud de los materiales
considerados y a la extension
temporal de su investigacion.
En efecto, su libro establece
que la relacion de Mario de
Andrade con la Argentina no se
reduce a la década de 1920,
sino que se prolonga hasta la de
1940, y que ella comporta una
nutrida correspondencia,
publicaciones, manuscritos e
incluso obras de arte
pertenecientes a la coleccion
privada del intelectual
brasileno, indicios todos de una
relacién mds densa y compleja
que la anteriormente estimada.

351

La “revolucién en la lectura”
escrutada en este volumen por
Eduardo Romano procura
reflejar la irrupcion, en el
espacio del Rio de la Plata, y
en las décadas finales del siglo
XIX, de un nuevo tipo de
periodismo que trastoca en
varios sentidos las modalidades
en que esta actividad se llevaba
a cabo hasta entonces, asi como
los modos del leer derivados
del nuevo “contrato de lectura”
que ese conjunto de cambios
supo disponer. Se trata de la
aparicion de un nuevo tipo de
discurso basado en lo que
Romano denomina “hipertexto
polifénico”, esto es, una
textualidad compleja que por
primera vez acompaia la
palabra de imagenes,
publicidades, sueltos
periodisticos, etc. El objeto
privilegiado de este estudio,
especialmente preocupado por
la materialidad de los textos,
son los semanarios ilustrados
que aparecen por entonces en
Montevideo y en Buenos Aires,
especialmente la revista Caras
y Caretas (a la que se dedica
un largo capitulo de 130
paginas). La investigacion de
Romano se desdobla en varias
direcciones: por un lado,
apoyéandose en la semidtica, en
las diversas funciones de las
estructuras enunciativas que
coinciden en los soportes
textuales estudiados; por otro
lado, en una aproximacién
destinada a enriquecer las
visiones sobre el campo



intelectual y literario por
entonces en gestacion, en una
historia de las formas de
ejercicio de ese nuevo
periodismo por parte de
algunos escritores (como Dario
o Payr6), y, finalmente —y aqui
la referencia principal para
Romano son los estudios de
Roger Chartier que renovaron
la historia de la lectura—, en las
alteraciones en las practicas de
consumo de ese discurso
periodistico emergente en un
registro que se instala ahora en
la historia cultural, para dar
cuenta de los modos de
relacién para con los nuevos
artefactos culturales en las
sociedades rioplatenses en
proceso de modernizacion.

Gabriela Siracusano

El poder de los colores. De lo
material y lo simbdlico en las
prdcticas culturales andinas.

Siglos XVI-XViII

Buenos Aires, FCE, 2005, 366
paginas

Carlos Mayo

Porque la quiero tanto.
Historia del amor en la
sociedad rioplatense (1750-
1860)

Buenos Aires, Biblos, 2004,
143 paginas

Este es un libro de historia del
arte. La muy cuidada eleccion
nos presenta reproducciones de
importantes obras de la pintura
colonial hispanoamericana,
obra en general de los talleres
cuzquefios y altoperuanos.
Entonces ¢ por qué esa
preocupacion por morteros y
lacas, que obliga a un didlogo
con la quimica? Es que la
autora se propone subrayar el
caracter material de las obras,
su dimension de praxis que no
se limita a la concrecion de un
disegno, sino que es capaz de
dotar a los objetos de una
“energia latente” que las
diferentes interpretaciones
pueden polarizar. Estas
herramientas tedricas son
puestas en juego para analizar
imdgenes tensionadas entre la
oposicién a los idolos
prehispdnicos y la necesidad de
establecer instancias de
apropiacion de los cédigos
culturales de los conquistados.
El color, de gran importancia
en el sistema de sacralidades
andinas, se erigiria en un
elemento de subsistencia casi
clandestina de sentidos
persistentes, pero, a la vez,
serfa a través de esa
divinizacién de los materiales
empleados que el proceso
evangelizador encontrard un
medio de establecer un
intercambio de energias que
contrarreste el “poder
idolétrico”.

352

El libro de Carlos Mayo
acomete un objeto escasamente
transitado por la historiografia
académica argentina: el del
amor. A través de siete historias
breves deliberadamente
narradas con una escritura que
no reprime el uso pasajero de
ciertos recursos y tonos propios
de la literatura, Mayo busca
apenas ilustrar —los casos que
elige, segtin aclara, no
pretenden ser representativos—
ciertos fendmenos relativos a
las précticas y las
representaciones del amor y sus
avatares tal como ellos podian
ser experimentados por los
sectores altos y medios en el
Rio de la Plata del periodo
colonial tardio y de las décadas
que siguieron a la
independencia.

Asi, por ejemplo, en un
capitulo se relata la
interminable y solitaria espera
de una mujer a su esposo,
comerciante en el Paraguay, en
otro se detallan las formas del
cortejo o las significaciones del
“primer beso” propias del
periodo. A modo de anexo, el
autor publica una serie de
cartas de amor —algunas de
personalidades célebres, como
Lavalle o Vicente Fidel
Lépez—, fuente privilegiada
para el anélisis que emprende.
Libro leve, modesto, que no
encierra otra pretension que la
de “que el lector sienta los
amores del pasado y ‘los
entienda’ a partir de su propia
vivencia amorosa sin necesidad



de una mediacién conceptual”,
por ello mismo, mds alld de ser
un texto histérico que presenta
la no muy frecuente virtud de
entretener y que ademas abre
una gama de cuestiones dignas
de ser exploradas, se ubica a
distancia de una historia social
o cultural del amor encarada
con alguna pretension de
exhaustividad.

Roberto Di Stefano

El piilpito y la plaza. Clero,
sociedad y politica, de la
monarquia catdlica a la
repiiblica rosista

Buenos Aires, Siglo XXI
Editores Argentina, 2004,
270 paginas

Alejandose de quienes piensan
la Iglesia como una institucion
inmutable y siempre igual a si
misma, Roberto Di Stefano
recorre casi setenta afios de
historia del clero secular
portefio para concluir con una
tesis provocativa: Rosas,
generalmente visto como el
Restaurador del catolicismo
colonial, provocé una
transformacién mayor y mds
profunda en la estructura
clerical que el reformador
Rivadavia. Decimos historia
del clero y no de la Iglesia ya
que, argumenta Di Stefano, en
el periodo colonial la
comunidad de los creyentes
estaba tan unida a la sociedad,
la religion tan fundida en todas
las dimensiones de la vida que
no podria hablarse de la Iglesia
como institucién diferenciada,
la que s6lo naceria de un largo
proceso de separacién. El libro
reconstruye ese proceso que
concluye con la derrota del
partido galicano —que, en
consonancia con lo postulado
por sus aliados unitarios para el
orden civil, postulaba una
forma colegiada y notabiliar de
gobierno eclesidstico— a manos
de Rosas y la Santa Sede,
quienes se unen para imponer
—también en armonia con el
orden rosista— una autoridad
unanime, concentrada en la
figura episcopal.

353

Vanni Blengino

La zanja de la Patagonia. Los
nuevos conquistadores,
militares, cientificos,
sacerdotes y escritores
Buenos Aires, FCE, 2005,

216 péginas

Vanni Blengino no propone una
historia de la Patagonia, ni
siquiera de su conquista, sino
del imaginario en torno de ella.
Aunque generales, cientificos y
sacerdotes recorran sus
paginas, el foco no esta puesto
en el proceso material de la
“conquista” sino en el
entramado de referencias, citas
e imégenes a través de las
cuales se pensé dicha
conquista. Asi, la conquista
militar y la espiritual
comparten una fe que permite
contar como presentes las
riquezas futuras, ya sean los
inmensos territorios que Alsina
o Roca planean incorporar a la
nacién argentina o los nuevos
rebaifios que los salesianos
buscan sumar a las filas
cristianas. Pero en ocasiones,
en los articulos de Ebelot o en
las memorias de Moreno, esa
mirada al futuro se une a cierta
tristeza con que se da cuenta de
la extrema fugacidad de un
presente que muestra el choque
entre dos protagonistas, uno de
los cuales, el indio, estd por
desaparecer. El desierto
siempre otro de la gran ciudad,
concluye Blengino, siguié
siendo después de su conquista
un espacio en el que pensar la
identidad nacional; y la
Patagonia, de Alfonsin a Arlt,
un dltimo refugio de la utopia.



Paula Bruno (Estudio
preliminar y seleccién de
textos)

Travesias intelectuales de Paul
Groussac

Buenos Aires, Editorial de la
Universidad Nacional de
Quilmes, 2005, 261 paginas

Paul Groussac. Un estratega
intelectual

Buenos Aires, FCE, 2005, 373
paginas

Al poco tiempo de su juvenil
llegada, Paul Groussac se
convirti6 en una de las
referencias centrales de la vida
cultural argentina, lugar que
mantuvo por varias décadas. En
el primero de los dos trabajos
Paula Bruno se propone dar
cuenta de las estrategias de
posicionamiento —su
valorizacion de su figura
francesa, su afan polémico, el
uso de “sus revistas”— a través
de las cuales el francés logré y
mantuvo ese lugar. Por otra
parte, al situar a Groussac, una
figura a la vez muy relacionada
y distante del mundo de la
politica, la autora ilumina
algunas caracteristicas del
espacio cultural de fin de siglo,
cuyo espesor considera algo
descuidado por quienes lo
subsumen en el politico. Si el
primer libro estd centrado en
Groussac como estratega, el
segundo se centra en los textos,
de sus diarios de viajes a
comentarios bibliograficos
como los que dedica a Dario,
de la particular necrolégica que
dedica a Sarmiento al ir6nico
panegirico de Roque Sédenz
Pea. Justamente serd éste el
que abra la puerta a un mundo
en el que el lugar de Groussac
ird empequefieciéndose.

Maria Inés Tato

Viento de fronda. Liberalismo,
conservadurismo y democracia
en la Argentina, 1911-1932,
Buenos Aires, Siglo XXI
Editores Argentina, 2004,

278 péginas

Susana Bianchi

Historia de las religiones
en la Argentina.

Las minorias religiosas
Buenos Aires, Editorial
Sudamericana, 2004,

364 paginas

La unidad biografica permite,
en ocasiones, dar a los procesos
histéricos cierta unidad de
sentido que suele perderse en la
reconstrucciéon de objetos mas
elusivos. Tal es el caso de este
trabajo, que reconstruye la
trayectoria politica e intelectual
de una figura bien escogida: la
de Francisco Uriburu. La
autora sigue a este miembro de
una influyente familia saltefia
en sus primeras armas como
periodista ligado con el
roquismo y en su, algo
sorprendente, transformacion
en publicista de Séenz Peiia, a
quien secunda tanto en sus
iniciativas reformistas como en
los ulteriores esfuerzos por
formar una gran fuerza
conservadora. El fracaso de
éstos y el triunfo yrigoyenista
colocarfa a Uriburu a la cabeza
de la prensa de oposicion,
criticando las iniciativas
gubernamentales sobre la base
de un discurso republicano que
se tornard elogio de la
intervencion militar,
encabezada, no casualmente,
por su primo José Felix. El
propagandista de la reforma de
1912 se volvia un critico, un
impugnador de la soberania
popular: la reconstruccién de la
curva de ese movimiento, que
es el de gran parte del
liberalismo reformista del
Centenario, es el principal
aporte de este trabajo.

354

La coleccién Historia Argentina
—orientada a dar cuenta de los
avances en diferentes dreas de
la investigacion histérica en la
Argentina— habia dedicado uno
de sus tomos a la Iglesia
Catdlica, pero la historia de las
religiones en la Argentina no se
limita a la “madre iglesia” y
hoy Susana Bianchi viene a
echar una mirada sobre “los
otros”, las minorias religiosas:
judios y protestantes, ortodoxos
y musulmanes. El recorrido es
histdrico y estd gobernado por
la idea de campo religioso, el
que comienza a construirse en
la segunda mitad del siglo XIX,
con el comienzo de la gran
inmigracién, para diversificarse
en el fin de siglo. A partir de
1930, asistimos a las tensiones
en este campo, muchas de las
cuales remiten a la dificultad de
mantener la religién en su
funcién de refugio de etnicidad
frente a las tentaciones de la
argentinizacion. El capitulo
final liga el fin del siglo XX con
cierto agotamiento de la
secularizacion que marca un
retorno de la religion, la
preocupacion por la “cura de
almas” recupera su urgencia
pero ya no a cargo de las
denominaciones tradicionales,
sino de nuevos movimientos
religiosos, como los
neopentecostales o los cultos
afrobrasilefios.



Mirta Zaida Lobato (ed.)
Cuando las mujeres reinaban.
Belleza, virtud y poder en la
Argentina del siglo Xx
Buenos Aires, Biblos, 2005,
190 pédginas

Inscripto casi militantemente en
la perspectiva que ofrecen los
estudios de género, este libro
compuesto por cinco articulos
que tratan diferentes temas
tiene por hilo conductor las
précticas y las significaciones
encerradas en la puesta en
espectdculo de la belleza y
otros atributos asociados con la
femineidad en diversos
contextos de la Argentina del
siglo XX. Los premios a la
virtud femenina otorgados por
la Sociedad de Beneficencia en
el periodo de entreguerras o la
eleccién de “reinas del trabajo”
cada primero de mayo durante
los gobiernos peronistas, son
reconstruidos en su teatralidad
y escrutados en cuanto a la
pluralidad de sentidos que
ofrecen. En esas ceremonias
publicas de consagracidn,
seflalan las autoras, no
solamente se procesaban
rituales que pretendian fijar
valores de las figuras de mujer
moralmente convenientes a la
grandeza de la nacion, sino que
también se tramitaban diversos
conflictos sociales y de poder.
Una de las fuentes
privilegiadas en esta
investigacién son las
fotografias que han captado las
imdgenes de las ceremonias
estudiadas (muchas de ellas
reproducidas en el libro), que,
en el contexto de una sociedad
de masas en la que las
imdgenes junto a los medios de
comunicacién modernos
cobraron nuevo valor, fueron
vehiculo de elementos

ideoldgicos que contribuyeron
a construir diversos imaginarios
politicos. Esa preocupacion por
fuentes no tradicionales para el
andlisis histdrico tiene como
origen un proyecto mas amplio
de rescate de la memoria de las
mujeres a través del Archivo
Palabras e Imdgenes de
Mujeres (APIM). Al decir de
Lobato en el epilogo del libro,
los trabajos en €l reunidos
permiten ponderar ciertos
elementos constitutivos de la
ideologia peronista hasta ahora
subvalorados, en particular los
que buscaban asociar la belleza
femenina con el trabajo y la
produccion.

355

Noriko Mutsuki

Julio Irazusta. Treinta afios de
nacionalismo argentino
Buenos Aires, Biblos, 2004,
238 paginas

Por fortuna de la
internacionalizacion de las
disciplinas humanisticas de las
altimas décadas, le ha
correspondido a una
investigadora japonesa, Noriko
Mutsuki, la tarea de reconstruir
puntillosamente tramos
centrales de la biografia
intelectual de esa figura clave
del nacionalismo argentino que
fue Julio Irazusta. En este libro,
que recoge el resultado de su
tesis doctoral, Mutsuki estudia
el periplo de Irazusta desde sus
primeras incursiones en el
mundillo literario de la década
de 1920 hasta la caida del
peronismo treinta afios después.
Segtin subraya Fernando
Devoto en el prélogo de la
obra, una de las originalidades
del libro estriba en desarrollar
un camino inverso al de
muchos de los estudios sobre la
tradicién nacionalista
autoritaria: en la mayoria de
ellos, se definen primero los
contornos de esa ideologia,
para luego ilustrarla en ciertas
figuras individuales. Aqui
Mutsuki en cambié reconstruye
el itinerario de Irazusta, para
culminar dando una imagen
general de lo que denomina
“generacion nacionalista”. Ello
no sélo le permite sacar a la luz
la singularidad del pensamiento
de Irazusta —incluso en relacién
a su hermano Rodolfo—, sino
poder luego reconstruir mas
libremente ciertas afinidades
que pudieron vincularlo con
figuras nacionalistas de otras
constelaciones culturales, como
Radl Scalabrini Ortiz. De



conjunto, entonces, la
pretension de este estudio es
tanto relevar la trayectoria
intelectual de Irazusta —de su
peculiar antiimperialismo, de
sus poco estudiadas posiciones
de los primeros afos de 1940—
como, a través de él, devolver
una imagen complejizada del
entero nacionalismo argentino.

Adrian Gorelik

Miradas sobre Buenos Aires.
Historia cultural y critica
urbana

Buenos Aires, Siglo XXI
Editores Argentina, 2004,
288 péginas

Adrian Gorelik agrupa en este
volumen una serie diversa de
articulos elaborados en los
ultimos quince afios, todos
ellos abocados a la
consideracion del sofisticado
objeto de estudio que se ha
sabido labrar: el de la ciudad
como trama histérico-cultural
de significaciones y disputas de
sentido por definir su
materialidad. En este libro, mas
precisamente, el objeto una y
otra vez explorado es Buenos
Aires. Y lo es a través de la
movilizacién de un conjunto
deliberadamente heterogéneo
de recursos y estrategias
tedricas. Se trata de “ejercicios
para pensar la ciudad”, escritos
que, segun sugiere el autor,
parecieron imponérsele como
necesidad en la década de 1990
mientras trabajaba en La grilla
y el parque, su tesis de
doctorado. Esos ejercicios van
desde una historia cultural de
las representaciones
intelectuales de la relacion de
Buenos Aires para con el resto
de la nacién —y alli tenemos el
importante trabajo inicial sobre
la imaginacion territorial de
Ezequiel Martinez Estrada y
Bernardo Canal Feijéo—,
pasando por una serie de textos
que interrogan un arco de
problemas de la ciudad
encarados desde una Optica
asimismo histérico-cultural (la
puesta en discusion de su
aceptado cardcter de ciudad
europea en la primera mitad del
siglo XX, o el vinculo entre

356

vanguardias y ciudad en los
afios de 1920 y 1930), para
desembocar finalmente en un
abanico de textos de sesgo mds
ensayistico destinado a discutir
hechos contempordneos a su
factura: los que dieron lugar al
nuevo ciclo histérico de
Buenos Aires abierto con las
pronunciadas transformaciones
producidas por la
modernizacion conservadora de
la década de 1890. Aqui es
cuando se produce el pasaje de
la historia cultural antes
referida a una “critica urbana”,
pasaje que sin embargo no
produce un efecto de
discontinuidad por la unidad de
caracter del conjunto de
trabajos reunidos en el libro.



Nora Avaro y Analfa Capdevila
Denuncialistas. Literatura y
polémica en los *50

Buenos Aires, Santiago Arcos
editor, 2004, 340 paginas

A medio camino entre el
estudio introductorio y la
compilacién, la particular
presentacién de este trabajo
permite reencontrar, casi
dialogar con las principales
polémicas de los escritores de
la generacion del 45, los
“denuncialistas”. Alternando el
comentario critico con las
fuentes seleccionadas, las
autoras reconstruyen los
combates de los jovenes de
ayer contra sus mayores, los
martinfierristas del 25, de los
que se rechaza el espiritu
ludico de Borges o el gesto
afectado con el que Mallea
pretende sustraerse de la
contaminacién. La seleccion se
propone también dar cuenta de
las operaciones de seleccién
que construyen una tradicién a
recuperar —es el caso de
Martinez Estrada, al que
rescataban del teluricismo de
Murena o Kusch, o el de Arlt,
que no solo aportaria el modelo
de un “realismo auténtico” sino
un ejemplo de cémo debia
escribirse el “habla de los
argentinos”—. Apoyados en el
modelo del compromiso
sartreano y en la voluntad de
sintesis de la generacion del
‘37, intelectuales como los
Viiias o Sebreli, Jitrik o Prieto
construyeron un lugar dentro de
la historia de la cultura
argentina, y fundaron lineas de
trabajo que, con sus avatares,
contindan hasta hoy.

Claudio Suasnabar
Universidad e intelectuales.
Educacion y politica en la
Argentina (1955-1976)

Buenos Aires, Manantial, 2004,
301 paginas

Este libro recoge el resultado
de una tesis de maestria que se
ocupé de volver sobre un
periodo recurrentemente
transitado por la historia
intelectual reciente: el que se
abre una vez producida la caida
del peronismo en 1955. Su
propuesta sin embargo se
distingue —a més de por
extender su indagacidn, en un
hecho infrecuente en el corpus
recién aludido, hasta el golpe
de 1976- por el recorte
problematico que propone,
deudor de la formacién en
Ciencias de la Educacion del
autor: se trata aqui de una
historia de los debates y los
modelos de intervencion
intelectual disefiados en el
interior del campo pedagdgico
en torno de la definicién de
diversas politicas educativas.

Esos debates y modelos son
interceptados fundamentalmente
en la Universidad y en las
revistas especializadas en
pedagogia, pero son leidos
siempre en relacion con los
diversos climas intelectuales y
politicos que permiten al autor
reconstruir mas cabalmente sus
sentidos.

Asi, esta historia de los
“intelectuales de la educacion”
arranca con las propuestas y las
reflexiones acerca del rol de la
Universidad y el planeamiento
de la educacion en el contexto
del desarrollismo, pasando
Iuego por los debates en torno
de la reforma educativa
impulsada por Ongania, para
llegar a la desestructuracion del

357

campo pedagdgico
universitario en la década de
1970. Puede decirse, en suma,
que ademds de recorrer
detalladamente los meandros de
esta historia, el libro tiene ya
como punto de partida el
mérito de haber puesto en
comunicacion la reflexion
pedagdgica con los recientes
desarrollos de la historia
intelectual.



Obituarios

Prismas

Revista de historia intelectual
N° 9 /2005



Noé Enrique Tandeter, 1944-2004

Noé Enrique Tandeter nacié en Buenos Aires en
1944. Ya como estudiante destacaba por el brillo,
la pasién y el compromiso que habria de acompa-
fiarlo toda la vida, el de la accion politica. Y si
bien es probable que este entusiasmo por la poli-
tica lo llevara a elegir la historia como su campo
de trabajo, fue evidente desde un principio que la
nocion que Enrique alimentaba de esa disciplina
era la de una construccién sistemadtica y rigurosa
del pasado, asentada en los principios verificables
y en las categorias de comprension de lo humano
que otras ciencias sociales, especialmente la eco-
nomia, la sociologia y los estudios antropoldgi-
cos, habian consolidado en la vida académica eu-
ropea y norteamericana de la segunda posguerra.

Enrique terminé en 1969 su carrera de Historia
en la UBA y, tras deternerse por un tiempo en los
problemas de la circulacién mercantil en el Rio de
la Plata durante el siglo XVIiI, definié un tema ma-
yor del que habria de ocuparse varios aflos como
historiador, con un grado de profesionalismo y de
madurez cientifica que nos asombré a todos. A
partir del magisterio de Braudel y de Romano, que
habia aportado pruebas contundentes sobre las po-
tencialidades del estudio de los precios para la re-
construccién histdrica de las economias y las so-
ciedades, se decidi6 por la historia econdémica de
los precios y de las relaciones sociales de produc-
cién en el nicleo del poder econémico colonial de
Espafia en la América del Sur: la ciudad de Potosi.
La tesis doctoral, que aprob6 con la maxima cali-
ficacion en la Universidad de Paris X (Nanterre),
en 1980, se ocupaba de algunas hipdtesis iniciales
acerca de la autonomia relativa de la produccién y
la circulacién de la riqueza potosina respecto de lo
que podriamos llamar el marco general de la suje-
cién econémica colonial en Sudamérica.

Luego del exilio que vivié con su esposa, Do-
ra Schwarztein, y en el que nacieron sus hijos,
obligados por la persecucion politica de la dicta-
dura militar argentina desde 1976, hacia mediados
de la década de 1980 Tandeter regresé a la Argen-
tina para ocupar por concurso la catedra de histo-
ria de América en la Facultad de Filosofia y Letras
de la Universidad de Buenos Aires. Entonces, las
demostraciones que Enrique habia aportado sobre
la conversion de la mita-trabajo en mita-renta y el

crecimiento de un trabajo de tipo “libre” en la Po-
tosi del siglo XVvIII resultaron fundamentales a la
hora de exhibir una excepcién importantisima al
cuadro wallersteiniano de las relaciones serviles
de produccion en la presunta periferia americana,
asi como para contrastar las conclusiones de Er-
nesto Laclau respecto del cardcter “feudal” que
habria tenido el modo de producciéon americano
antes de 1800." Precisamente, los hallazgos de
Tandeter en torno de las formas libres y semilibres
del trabajo en las minas de Potosi, desde fines del
siglo XVII y hasta el final del régimen colonial,
servian para mostrar que ni la categoria de “feuda-
lismo” ni la de “capitalismo” eran capaces de dar
cuenta del fenémeno de las economias y las socie-
dades americanas anteriores a la Independencia.
Al mismo tiempo, Enrique habia progresado
significativamente en la interpretacion del proceso
social y politico que podia derivarse del andlisis
econdémico del mundo colonial tardio, como se ve
en el trabajo que publico junto a Nathan Wachtel
en 1990, uno de los estudios mds bellos y exhaus-
tivos que se recuerden acerca de la evolucion de
los precios agricolas en Potosi y Charcas durante
la segunda mitad del siglo Xv1i1.2 Pero su obra ma-
xima fue su libro Coaccion y Mercado. La mineria
de la plata en el Potosi colonial, 1629-1826, pre-
miado en la Argentina y en los Estados Unidos,
traducido a varias lenguas.® Se trata, en primera
instancia, de una obra de sintesis de las investiga-

I Véase Steve Stern, “Feudalism, Capitalism and the
Perspective of Latin America and the Caribbean”, en
The American Historical Review, vol. 93, N° 4, octubre
de 1988.

2 Enrique Tandeter y Nathan Wachtel, “Precios y pro-
duccidn agraria. Potosi y Charcas en el siglo XVIII”, en
Lyman Johnson & Enrique Tandeter, Essays on the Pri-
ce History of Eighteenth-Century Latin America, The
University of New Mexico Press, 1990. Hemos usado
la edicién castellana del Fondo de Cultura Econémica
de Argentina: Economias coloniales. Precios y Salarios
en América Latina, siglo Xviil, Buenos Aires, FCE, 1992,
pp- 221-301.

3 Manejo la edicién realizada en el Cusco por el Centro
de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Ca-
sas”, en junio de 1992.

361



ciones realizadas por casi veinte afios, donde vuel-
ven a aparecer las cuestiones del relanzamiento de
la produccion de la plata de 1730 a 1790, de la ren-
ta mitaya, de la conversion de los yanaconas en
una fuerza de trabajo libre asalariada ya en el Po-
tosi de fines del siglo XVI, de las tribulaciones del
reformismo borbonico y de sus fracasos reiterados
en las décadas previas a la Independencia o del pa-
pel de los funcionarios virreinales como Francisco
de Paula Sanz. Claro que Enrique enriquece ese te-
jido con la presentacion y el relato, en una prosa
agil y cargada de suspense, de casos excepcionales
que confirman de manera intensa hipdtesis ya tran-
sitadas por nuestro autor o por otros cldsicos del
tema de la mineria.

El climax del texto se alcanza, casi al prome-
diar el volumen, en el descubrimiento de la figura
deslumbrante del kajcha. Enrique narra alli que,
entre el sdbado por la tarde y el lunes por la no-
che, los trabajadores libres y forzados abandona-
ban el Cerro y se dirigian a sus ranchos a descan-
sar; entonces, en esos dos dias, los kajchas
invadian la montafia, hombres libres que aprove-
chaban la interrupcién del trabajo regular en las
minas para extraer los minerales que pudieran en-
contrar, queddrselos y refinarlos en los trapiches
de molienda manual. La vida de Agustin Quespi,
un “capitdn de kajchas” entre 1725 y 1735, figura
novelesca evocada por Enrique, es el punto de
partida que nos conduce a la definicién de uno de
los sujetos populares mds auténomos y fascinan-
tes de la historia colonial americana. El kajcha
conquisté un grado tal de libertad econémica y
social que pasé a convertirse en un actor creativo
en el plano de las pricticas culturales, desde la
construccién de iglesias hasta la organizacion de
cofradias y festividades propias. Al comienzo de
la guerra de la Independencia, los “patriotas” po-
tosinos pudieron contar con milicias entusiastas
de voluntarios kajchas. Estarifamos asi ante un ca-
so en el que la autonomia productiva y econdémi-
ca parece haber sido condicién de posibilidad de
una extraordinaria emancipacion politica popu-
lar, en didlogo con el movimiento independentis-
ta de las élites criollas. Los descubrimientos de
Tandeter acerca de la existencia compleja de los
kajchas, vidas versdtiles, creadoras ya de oportu-
nidades de lo que hoy llamariamos progreso so-
cial, inventoras de fiestas y celebraciones rituales
en el marco de un cristianismo muy plastico y
adaptable a creencias tenaces del horizonte reli-
gioso indigena, vidas mestizas en el sentido ex-
plorado por Serge Gruzinski, pues bien, a esos ha-

llazgos debemos pdginas muy exaltantes y bellas,
por cierto, que han hecho de Enrique también un
historiador cultural.

En efecto, a la manera de los grandes historia-
dores de la Escuela de los Anales o del marxismo
britdnico, sus dos principales fuentes de inspira-
cién, también Tandeter desarroll6 su carrera como
un movimiento pendular en el que su Gptica y su
interés supieron migrar de las determinaciones
econdmicas de lo social a las matrices culturales
de las materialidades histdricas. Todos tenemos en
él a un maestro de esas transformaciones necesa-
rias que dilatan y enriquecen la ciencia.

Me atreveria a decir que los estudios recientes
de Tandeter, volcados al campo renovado de la de-
mografia histérica en los Andes coloniales y en
los primeros tiempos de la Independencia, encie-
rran una dindmica nueva que atestigua la capaci-
dad asombrosa de nuestro scholar para atender al
mismo tiempo a los problemas clésicos de la his-
toriografia econdmica y a las formas recientes del
trabajo del historiador, las cuales implican el co-
nocimiento a fondo de las técnicas de la informa-
tica y la colaboracidn cada vez mds extensa con
otros cientificos sociales, economistas e ingenie-
ros.* Asf lo atestiguan las tdltimas publicaciones
de Enrique junto a Carlos Diuk, Luis Acosta y
Mario Boleda, que se ocupan de los cambios en la
poblacién altoperuana colonial y la transmision de
apellidos indigenas en la larga duracion, entre los
siglos XVII y XI1X.> Pero digamos también que la
huella de Enrique se percibe alli en una preocupa-
cién permanente por las definiciones y las fronte-
ras de los sujetos, actores de la historia. Es que
quizés la figura del kajcha y su significado eman-

4 Ver Enrique Tandeter, “Poblacién y economfa en el si-
glo Xvir’ en Cambios Demogrdficos en América Latina:
la experiencia de cinco siglos (Cérdoba, International
Union for the Scientific Study of Population/Universidad
Nacional de Cérdoba, 2000); “Parentesco, genealogias e
impedimentos matrimoniales en los Andes coloniales”,
Anuario de Historia de la Iglesia, X (Pamplona, 2001).
3 Enrique Tandeter & Carlos Diuk, “Computer tools for
genealogical reconstruction”, en History and Compu-
ting, 12, 3 [2002], Edimburgo, 2000. Enrique Tandeter
y Mario Boleda, “Dindmica demografica en los Andes
centro-meridionales”, Desarrollo Econdmico, N° 168,
Buenos Aires, enero-marzo 2003. Enrique Tandeter y
Luis Acosta, “La transmisién de los apellidos entre los
indigenas andinos, siglos XVII-XIX”, Anuario 2002 del
Archivo y Biblioteca Nacionales de Bolivia, Sucre,
ABNB, 2002.

362



cipatorio han seguido iluminando la imaginacién
histérica de Tandeter.

No deberia terminar estas lineas sin referirme al
papel que Enrique desempefié durante su corto pa-
so por la direccion del Archivo General de la Re-
publica Argentina entre los afios 2000 y 2001
cuando, con el apreciable auxilio de Juan Carlos
Korol, volvié a otorgar a esa institucion el presti-
gio internacional del que habia gozado cuarenta
afios antes. Tampoco he de olvidar el saber univer-
sal que Tandeter poseia en materia de organizacién
pedagogica de los estudios de posgrado en decenas
de universidades del mundo, de la Argentina, de
Chile, del Brasil, de México, de los Estados Uni-
dos, Inglaterra, Francia, Espaiia, Israel. La Ecole
des Hautes Etudes en Sciences Sociales de Paris

reconoci6 la excelencia de Enrique en el plano de
la gestion educativa y cultural cuando promovié su
designacién como co-director del Centro Franco-
Argentino de la Universidad de Buenos Aires. Una
experiencia que el Dr. Tandeter siempre puso al
servicio del progreso educativo y social en nuestro
pais, con una incomparable entrega de si mismo,
prédigo de su tiempo y de sus energias hasta pocos
dias antes de la muerte.

Querido Enrique Tandeter, historiador, hombre
de ciencia, educador, politico, amigo, nunca te ol-
vidaremos.

José Emilio Buruciia
UNSAM

363



Jorge Rivera, 1935-2004

Jorge Rivera se parecia bastante a los personajes
que lo apasionaban. Me refiero a esos pioneros
que, a mitad de camino entre dos mundos, suelen
inaugurar uno nuevo: escritores que inventaron gé-
neros, aquellos que vieron un publico donde auin
no existian lectores, quienes conmovieron los cé-
nones por necesidad o carencia, pero también por
atrevimiento e irreverencia. A Jorge Rivera le pro-
dujeron fascinacion las figuras interesadas en pro-
blemas desconocidos para sus pares. Y eso fue lo
que él mismo mejor supo hacer: descubrir objetos,
sefialar problemas, proponer soluciones insospe-
chadas. Sus trabajos abarcan cuestiones tan varia-
das como Los primitivos de la literatura gauches-
ca (1968), El folletin (1968), un Panorama de la
historieta argentina (1983), las intervenciones de
J. L. Borges en el suplemento de Critica (1976),
las figuras de Eduardo Gutiérrez, Horacio Quiroga
o Roberto Arlt. Sus publicaciones periodisticas
rastrillan temas de una diversidad inabordable pa-
ra nuestros actuales criterios de investigacion.

Sin embargo, es ficil descubrir algunas preocu-
paciones persistentes a lo largo de su copiosa pro-
duccion. A Rivera lo obsesionaba la pregunta por
el modo en que los sectores populares accedieron
a la modernizacion cultural. Sus investigaciones
sobre la industria cultural y los medios de comuni-
cacién de masas fueron las respuestas que dio a esa
pregunta. De allf sus andlisis sobre el periodismo,
el cine o la radio, que permitieron a personajes
provenientes de los sectores populares convertirse
en “escritores profesionales”, artistas e intelectua-
les, en tensién permanente con su origen social y
cultural. Pero su trabajo no aborda las formas este-
reotipadas de la cultura de masas, sino, particular-
mente, los matices y los momentos emergentes de la
cultura argentina. La invencién del folletin supuso
la articulacién de un nuevo lenguaje y de un nuevo
publico lector y es en el momento de su creacion
cuando se ponen en superficie problemas acucian-
tes, que luego resultan obvios, pero que nunca vol-
veran a ser mostrados en forma tan transparente co-
mo entonces. De la misma manera, aunque se trate
de un trabajo aparentemente tan disimil, su interés
por La investigacion en comunicacion social en la
Argentina (1987) radica en la reconstruccién de un
campo de estudios novedoso en el que confluyen

disciplinas, tradiciones intelectuales y concepcio-
nes tedricas que hasta cierto momento resultaban
incompatibles y que mds tarde tienden a institucio-
nalizarse pero que, durante algin tiempo, se mues-
tran inestables e indeterminadas. Y es entonces
cuando los problemas centrales parecen ponerse
de relieve.

Rivera también se preocup6 por aquellos instan-
tes fugaces en que la cultura popular parecio estar
en contacto con la vanguardia. Bien lejos de la con-
cepcién de lo popular tradicional que mira hacia el
pasado, a Rivera lo deslumbraban los momentos
del pasado con la mirada puesta en el futuro. En los
momentos de modernizacion supo ver con claridad
la presencia de alternativas posibles que la historia
posterior sélo desarrolla parcialmente. De alli su
gusto por la reconstruccién de historias fracasadas,
de los personajes obstinadamente marginales, de
los bohemios, de los seres descolocados, de los per-
sonajes transfugas. En los fracasos, Rivera solia ver
las alternativas pendientes de la historia de la cultu-
ra. Escribid, por ejemplo, unas pocas paginas sobre
“Reynaud, el inventor de suefios”, en los que un
personaje funambulesco (esa palabra le gustaba a
Jorge Rivera, que era un gran amante de las bellas
palabras) termina sus dfas pobre y derrotado por es-
téticas y personajes poco comprensivos para con el
ilusionismo de sus objetos precursores de la ima-
gen en movimiento. La historia de Reynaud, que
para Rivera anunciaba tanto a George Méli¢s como
los dibujos animados, resultaba mds primitivo Yy,
por ello mismo, menos obvio que el mismo Mélies.

El modo en que Jorge Rivera utiliz6 el concep-
to de industria cultural fue, por cierto, problemd-
tico y no ajeno a debates de los que se sabia par-
ticipe. En las antipodas del origen frankfurtiano,
Rivera usé ese término insistentemente, con un
sentido positivo que implicaba considerar los as-
pectos democratizadores de la modernidad, una
concepcion que hoy resulta generalizada pero que
no lo era en el momento de la aparicin de sus pri-
meros trabajos. La productividad de esta concep-
cion provenia a la vez de la revulsién que la in-
dustria cultural permitia frente a la cultura letrada,
como de su capacidad de acceso a los grandes pu-
blicos. Sin embargo, Rivera no se mostrd proclive
a la afirmacion indiferenciada del gusto de los

364



grandes publicos, lo que le permitié escapar a las
explicaciones mds simplistas y tautoldgicas de la
cultura de masas. Aunque escribié paginas im-
prescindibles para una sociologia del publico ar-
gentino, se mostré mucho més interesado por los
aspectos productivos y profesionalistas de la cul-
tura popular, antes que por la masa de lectores. El
modo en que Roberto Arlt llegd a convertirse en
escritor, periodista, “trabajador de la cultura”, vi-
niendo de un mundo que Michel De Certeau hu-
biera condenado a la eterna actividad de la lectu-
ra. O la manera en que los “profesionales” de la
cultura pudieron producir objetos interesantes en
tensién con las presiones de una maquinaria in-
dustrial. El modo en que Horacio Quiroga pudo
producir una escritura personal “para” el periodis-
mo y a partir de materiales novedosos y “meno-
res” como el cine. Con palabras que seguramente
le resultarian ajenas, podriamos decir que le inte-
resaban los modos en que escritores, artistas e in-
telectuales podian “hacer de necesidad virtud”.

Resulta imposible pensar en los aportes de Rive-
ra para una historia de la cultura argentina y no
mencionar su capacidad aparentemente ilimitada
para la acumulacién de informacién. Es facil leer
en su modo de trabajo —su biblioteca, su escritorio
y sus archivos— las huellas de un autodidactismo
pertinaz. Sin embargo, Rivera se perdia en el deta-
lle sélo para un escucha desatento. La coherencia
de sus escritos es mayor de lo que se podria supo-
ner. Prefiero leer alli el cuidado cuasi filoldgico por
los archivos fragmentarios, heterogéneos y muchas
veces desbordantes de las culturas populares. Y tal
vez, un oficio de la investigacién en medio del de-
secho aparente. O, nuevamente, la presencia de
esos personajes de Roberto Arlt que tanto le gusta-
ban y que buscaban pedazos de objetos a inventar
en medio de galpones repletos de desperdicios.

Mirta Varela
UNQ / UBA / CONICET

365



Eduardo Archetti, 1943-2005

Se fue Eduardo “Lali” Archetti, uno de los mas
grandes antropdlogos argentinos. Habia nacido en
Santiago del Estero hacia poco mdés de sesenta
afios. Vivia en Noruega hacia poco menos de trein-
ta (hay cifras que insindan historias). Entre Santia-
go y Oslo atravesé Cdrdoba, Buenos Aires, Santa
Fe, Paris, Ecuador y Zambia. Empez6 investigan-
do a los productores rurales del norte de Santa Fe,
interviniendo en debates acerca de la estructura so-
cial argentina y la nocién de “campesinado”. Des-
pués de veinte afios de desarrollar una creativa y
rigurosa antropologia de la moral a través de estu-
dios sobre el deporte y el tango, habia comenzado
con enorme entusiasmo una investigacion acerca
de la produccidn de vinos en la Argentina.

La relacion de Lali con la antropologia y las
otras disciplinas es dificil de sintetizar. Archetti
era un antrop6logo con una vasta experiencia de
campo que abarcaba al menos el norte de la pro-
vincia de Santa Fe, las sierras ecuatorianas, Bur-
kina Faso, Zambia, estadios, calles y archivos de
Buenos Aires, bodegas mendocinas y revistas
gourmet. Licenciado en la sociologia de Germani,
una sociologia que (él siempre recordaba en con-
traste con la enseflanza actual) leia a varios antro-
pologos clasicos, se doctoré en Francia. Lali era
un poliglota de las ciencias sociales, que proyec-
taba desde la especialidad que dominaba, desde
una tradicién, un modo de trabajo que es la antro-
pologia. Participaba activamente de encuentros y
proyectos de esa disciplina. Traté de invertir
cuanto pudo en el desarrollo, atin pobre, de la an-
tropologia argentina. Desarrollo precario por el
surgimiento tardio de la antropologia social en el
pais, impulso amputado durante la dictadura, con
muchos de sus principales referentes exiliados o
en el exterior (Archetti, Vessuri, Menéndez, Gar-
cia Canclini, entre otros), y con disputas intestinas
que Archetti buscé, infructuosamente, superar.
Desde la antropologia, entonces, Lali abria cami-
nos que la llevaban mds alld de los limites que se
habia impuesto, en nombre de monolingiiismos y
monoteismos metodoldgicos.

Hace no tantos afios, algunos historiadores tu-
vieron que fundamentar el por qué del salto hacia
las fuentes orales, fuentes de las que desconfiaban
muchos de sus colegas. Archetti tuvo que hacer el

camino contrario: fue uno de los antropdélogos que
ofrecié los mas sélidos argumentos acerca de la
necesidad de que la antropologia de sociedades
complejas y alfabetizadas abordara fuentes escri-
tas. Su trabajo sobre El Grdfico atn no tiene un
equivalente en nuestra antropologia. Es un en-
cuentro de la antropologia con la historia, una lec-
tura de fuentes histéricas con categorias propias
del pensamiento antropoldgico. Categorias, de to-
dos modos, siempre abiertas a contaminarse de un
pensamiento que no reparaba en fronteras disci-
plinarias. Lali mismo se hibridé mientras trabaja-
ba sobre hibridos. Asi, ademds, pudo poner a la
antropologia que practicaba a dialogar, a aprender
de, a enseiiar a otras disciplinas o estudios.

No es éste un buen momento, seguramente, pa-
ra evaluar su obra. Tengo la impresion de que, ade-
mas de todo lo mencionado anteriormente, en los
trabajos de Archetti hay claves que serd necesario
recuperar y desarrollar para entender la Argentina,
las culturas argentinas y los sentimientos hacia la
Argentina, mds alld de la contraposicion entre la
version nacionalista romdntica y la versién de lo
nacional como falsa conciencia. Aunque serfa difi-
cil saber cudl de estas versiones tiene hoy mayor
potencia (ya que depende del universo intelectual
al que se refiera), ciertamente las corporalidades,
los modos de narrar, la moral, las categorias de
pensamiento, la cuestién de la liminalidad y la hi-
bridacién constituyen sendas abiertas aqui por Ar-
chetti, sendas que convocan a ser recorridas ain
por otras generaciones de caminantes.

El proyecto que estaba desarrollando en estos
ultimos afios se llamaba “La Argentina es Mal-
bec”. El estudio de los vinos tenia una fuerte con-
tinuidad con sus preocupaciones anteriores. Ar-
chetti, argentino en Noruega, se preguntaba qué
productos de una sociedad y una cultura viajaban
mds exitosamente y durante mds tiempo hacia el
mundo. El relataba su llegada al aeropuerto de
Burkina Faso con pasaporte argentino como un
trabado avance de la seleccion. Recordaba la lenti-
tud del gendarme observando extrafiado aquel pa-
saporte de un pais remoto, que habia culminado
con la pronunciacién de la palabra “Maradona”.
Mencién que le permitia inferir a Archetti que
también en la cabeza de aquel hombre vivirfan por

366



afios las imdgenes de un cuerpo desplazdndose ha-
bilmente entre muchos otros. Nos reponia, Archet-
ti, a veces en sus textos, a veces en sus anécdotas,
existencias llamativas de “nosotros mismos” en
cuanto argies, existencias a veces cosmopolitas, a
veces meramente globales. Reponia, con su larga
experiencia europea, como somos Vistos, cosa que,
provincianos muchas veces, desconocemos.
Permitanme terminar con una nota personal.
Fue el mejor profesor que tuve. En las tierras ro-
jas de Posadas Archetti nos enseiié Mauss, Van
Gennep, Strathern, Howell. Nos ensefié a tratar
de ir hasta donde pudiéramos imaginar. Muchos
aflos después, generosamente, compartimos en-

cuentros y tuvimos largos didlogos sobre nuestra
antropologia y sobre nuestros vinos. Si no me
equivoco, se reia mucho de la Argentina y la dis-
frutaba como pocos. Cuando después de per-
manecer un afio en Buenos Aires nos despedi-
mos, dijo exageradamente: “gracias por hacer
mds feliz la estadia en la patria”. Para alguien que
vivia tan lejos por tantos afios, llamativamente,
esa palabra hacia un sentido que atn resulta ar-
duo comprender cabalmente.

Alejandro Grimson
UBA / IDES

367



Se termind de imprimir
en el mes de septiembre de 2005
en imprenta Nuevo Offset,
Viel 1444, Buenos Aires.



