
Prismas, Revista de historia intelectual, Nº 29, 2025, pp. 143-165
DOI: https://doi.org/10.48160/18520499prismas29.1574

Naides es más que naides
El impulso igualitario en la trayectoria de la sociedad argentina

Juan Carlos Torre

Universidad Torcuato Di Tella 

Premisa. Este ensayo tiene como objetivo resaltar que, más allá de los antagonismos políticos 
que dividieron una y otra vez la vida pública, la música de fondo que animó la trayectoria his-
tórica del país fue la pasión por la igualdad.1

1Para ir poniendo en contexto estas páginas permítanme primero una anécdota personal. 
Pasé los años de la dictadura fuera del país. Pero en 1979 volví por unos meses. En mi viaje 

de regreso a Inglaterra, donde residía, decidí pasar por México: allí tenía amigos exiliados. El 
avión que me llevaba hizo una breve escala técnica en Lima y el comandante nos pidió que 
descendiéramos, para retomar el viaje en 30 minutos. Me dirigí entonces con los demás pasa-
jeros al interior del aeropuerto. Allí me acerqué al mostrador de un bar y pedí un café. Me 
sirvieron el café, tomé el café, pagué el café y luego caminé hacia el avión. A los pocos pasos 
me detuve un instante bajo el impacto de la breve interacción en el bar. ¿Qué impacto? Quien 
me había servido el café no me había mirado a los ojos en ningún momento. Para mí fue toda 
una sorpresa. Estaba ante un mundo cultural que no me era familiar ya que aquí en Buenos 
Aires quienes están abajo en la escala social, tal el caso de los que prestan servicios personales 
como mozos de bar o restaurant, miran directamente a los ojos a quienes están arriba.

He ahí el gesto que condensa, como ha destacado el historiador Oscar Terán, la marca 
registrada de la Argentina al ser comparada con otros países de América Latina, esto es, el 
igualitarismo, esa actitud que tienen los argentinos de ser y sentirse iguales. Y continúa: quie-
nes detentan un estatus social superior no encuentran en los de más abajo la mirada huidiza y 
obsequiosa, tan característica de las sociedades jerárquicas, sino la mirada franca y dirigida a 
los ojos.2 Para ampliar la perspicaz observación de Terán agrego: mirar a los ojos es un síntoma 
de la falta de deferencia entre los de abajo y los de arriba. Una sociedad levantada sobre la 
deferencia —sigo aquí a J. G. A. Pocock— es una sociedad en la que hay una élite y una no-

1 Agradezco los comentarios y sugerencias de Lila Caimari, Fernando Devoto, Hilda Sabato, Roy Hora, Fernando 
Rocchi, Pablo Gerchunoff y Marcela Ternavasio a versiones preliminares de este ensayo, que corrige y amplia otro 
anterior con el título “A propósito del impulso igualitario en la sociabilidad política de Argentina”. Asimismo, agra-
dezco a las bibliotecarias de la Universidad Torcuato Di Tella.
2 Oscar Terán, De utopías, catástrofes y esperanzas, Buenos Aires, Siglo XXI Editores, 2006, p. 152.



144      Prismas, Nº 29, 2025

élite y en la cual la no-élite considera, con frecuencia sin resentimiento alguno, a la élite como 
de un estatus superior; es decir, el miembro de la no-élite rinde deferencia a sus superiores 
porque toma su estatus superior como parte del orden natural de las cosas.3

En estas condiciones, se espera que la actitud deferente se exprese en forma espontánea 
y que no tenga necesidad de ser impuesta por la fuerza. Años de socialización en una tradición 
que asigna a cada uno su lugar dentro de un orden jerárquico convierten la deferencia en la 
manifestación de una desigualdad consentida. En los hechos, pues, la deferencia es el producto 
de una libertad condicionada ya que implica la aceptación voluntaria del liderazgo de la élite 
por parte de personas que no son parte de ella.

Ahora bien, cuando echamos un vistazo a su historia social y política, una constatación 
se impone: Argentina no fue un lugar propicio para que arraigara en ella la deferencia y que 
esta se convirtiera en una matriz de la psicología social de los argentinos. Dos fueron los rasgos 
del país que desde muy temprano se combinaron para bloquear esa posibilidad: su idiosincra-
sia democrática y su contextura social móvil. Este diagnóstico requiere ser justificado; con ese 
fin comienzo por el primero de ellos, recurriendo a una perspectiva muy compartida por la 
reflexión política del país en el siglo xix.

El punto de partida de esa perspectiva es un presupuesto: Argentina dio sus primeros pasos 
como un país democrático. Con la expresión “país democrático” estoy aludiendo a una manera 
del ser de la sociedad más que a un perfil del sistema político. Una vez rotos los vínculos con 
España, lo que sería Argentina, ubicada como estaba en una región marginal del régimen colo-
nial, se desenvolvió sin la hipoteca de la rígida estratificación propia del antiguo orden, que sí 
conservó sus fueros en México y Perú; en estos países la trama social descansaba sobre verda-
deras cortes coloniales, con sus condes y marqueses profesando un culto de la nobleza. 

La trayectoria argentina hubo de ser claramente contrastante, como señaló Bartolomé 
Mitre en un texto clásico de 1876:

[…] solo las provincias del Río de La Plata estaban en un marco en el que […] por derecho, 
todos sus habitantes se consideraban iguales. Sin nobles ni mayorazgos, despreciando por 
instinto los títulos de nobleza y animados por un espíritu de igualdad nativa, forjaron una de-
mocracia rudimentaria, turbulenta, en la que la fuerza y la opinión tuvieron una eficacia mayor 
que en el resto de América.4 

En esta semblanza me importa subrayar un postulado clave, el derecho a percibirse y sentirse 
iguales. Este es el presupuesto de lo que podemos definir como “un país democrático”, esto es, 
una manera de ser de la sociedad en la que no hay posiciones sociales reservadas por tradición 
para tal o cual grupo, ya que todos sus miembros pueden pretenderlas todas, y ninguna de ellas 
está en principio vedada para nadie. La creencia en que todas las personas estaban en un mismo 
pie de igualdad en materia de derechos y, por consiguiente, también de aspiraciones —“la igual-
dad nativa” de Mitre— estuvo en las antípodas del universo mental de la sociedad jerárquica. 

3 J. G. A. Pocock, “The Classical Theory of Deference”, The American Historical Review, n° 3, junio de 1976.
4 Bartolomé Mitre, “La sociabilidad argentina”, en B. Mitre, Historia de Belgrano y de la Independencia argentina, 
tercera edición de 1876, Buenos Aires, El Ateneo, 2014.



Prismas, Nº 29, 2025      145

Por cierto, la tendencia a construir diferencias entre unos y otros, tan propia de la conviven-
cia social, siempre estuvo presente. Pero esas diferencias, y la distancia social que venía con ellas, 
operaron en conflicto dentro de una matriz cultural en la que la creencia en la igualdad delineaba 
un horizonte colectivo. Para una mayoría de la población esa creencia no fue equivalente a la 
expectativa de igualdad en las condiciones de vida; implicó otra cosa. Como cabía esperar en un 
país todo por hacerse, el énfasis estuvo puesto en el punto de partida y no en el punto de llegada. 
Y se plasmó en la demanda de igualdad de oportunidades, de modo tal que cada cual pudiera 
elevarse socialmente como lo permitieran sus habilidades y ambiciones. Esa demanda, alimen-
tada por una ideología del esfuerzo individual y el mérito, habría de montar un exigente banco de 
pruebas del cual el país saldría airoso gracias a contar con una contextura social móvil.

Paso ahora a este segundo rasgo de Argentina, que fue muy característico de los países 
nuevos en el mundo, como los Estados Unidos y Australia. Para trazar su constitución e indicar 
luego sus efectos voy a dar un salto en esta reconstrucción de la historia e ir al último cuarto 
del siglo xix. Como sabemos, entonces tuvieron lugar dos procesos de duraderas consecuen-
cias. El primero, la inserción del país al mercado mundial como productor de alimentos y el 
segundo, el flujo masivo de inmigrantes europeos. Cuando los examinamos de cerca compro-
bamos que, prácticamente, coexistieron en el tiempo. El período de la inmigración ultramarina 
coincidió con el despegue de la economía, esto es, no fue posterior sino simultáneo a la gesta-
ción de nuevas actividades. En toda la gama de oficios y empresas que proliferaban por detrás 
y a los costados de la expansión agropecuaria, los extranjeros tuvieron la primera palabra y 
sacaron partido de las oportunidades de trabajo y negocios que tenían a su alcance. La expe-
riencia de movilidad social que habría de conocer una mayoría de ellos consistió, al principio, 
más en la creación y ocupación de lugares hasta entonces inexistentes que en el ascenso dentro 
de una estructura preexistente. Silvia Sigal ha destacado que la tan celebrada movilidad social 
del cambio de siglo respondió, en verdad, más a ese movimiento que a la debilidad de las ba-
rreras existentes en la pirámide social.5 

Una sociedad en formación, como aquella de entonces, donde la arcilla estaba todavía 
fresca, despertaba grandes expectativas. A ellas se refirió José Moya, en su gran libro sobre la 
temprana inmigración española, en estos términos:

El mito de “mendigo a millonario” o de “changador a banquero”, que fuera ridiculizado en la 
época y visto como un mecanismo de control social, formó parte de la visión del mundo de los 
inmigrantes y sus familias. Como sucede con la mayoría de los mitos, pudo prosperar porque 
tenía algunas evidencias en su favor.6

Aunque se puede discutir a la distancia cuán amplias y efectivas eran esas evidencias, muchos 
inmigrantes las tomaron en serio y confiaron en que su futuro iba a ser mejor para ellos y sus 
hijos. Por años, en buena parte de la literatura sobre el período, fue un lugar común desmentir 
esos mitos como si en eso consistiera todo. Lo cierto es que los mitos tuvieron largo aliento y 
arraigaron. Allí entró a jugar un conocido axioma de la sociología: si las personas definen una 

5 Silvia Sigal, manuscrito inédito.
6 José Moya, Primos y extranjeros: la inmigración española en Buenos Aires, 1850-1930, Buenos Aires, Emecé, 
2004, p. 283.



146      Prismas, Nº 29, 2025

situación como real, esta se vuelve real en sus consecuencias. Esa confianza en el futuro tuvo 
así el efecto de extender sus horizontes temporales y contribuyó a que sobrellevaran mejor los 
altibajos de la vida. Con un efecto adicional sobre los comportamientos colectivos: despejó la 
vía al impulso que movilizó a sucesivas generaciones a desafiar las jerarquías y sus privilegios 
allí adonde estos existieran.

Para explorar ese impulso me remito a la ruta abierta por Gino Germani. Quien echara las 
bases de la sociología moderna en el país afirmó que la alta movilidad social que caracterizó a 
gran parte de la sociedad argentina de la época influyó sobre las actitudes de la población: 

Solamente aquellos que no conocen el clima social y moral que acompaña a las sociedades 
verdaderamente cerradas, como muchas en América Latina, puede desconocer el impacto de 
la movilidad social. La Argentina que emergió a partir de ella fue una sociedad con una fuerte 
mentalidad igualitaria, cualesquiera que fuesen las diferencias de la población en cuanto ingre-
sos, educación y otras dimensiones de la estratificación. Fue una sociedad en que las actitudes 
estuvieron muy influidas por una experiencia cristalizada a lo largo de muchas décadas que 
hizo verosímil la expectativa en que “todo era posible” y que el camino del éxito estaba abierto 
para quien lo buscara.7 

A fin de examinar la relación entre movilidad social y mentalidad igualitaria propuesta por 
Germani, retomo aquí un teorema clásico enunciado por Alexis de Tocqueville y para ello 
empiezo esbozando el perfil típico de las sociedades jerárquicas.8 En ellas, la desigualdad es 
permanente y viene de lejos trayendo consigo su corolario: los que están abajo tienden a aco-
modarse desde muy temprano a la posición subalterna que ocupan. Cualquiera sea el lugar 
adonde dirijan sus ojos siempre encuentran frente a sí la imagen de la jerarquía y, junto con 
ella, la subordinación a quienes están arriba en la escala social. Cuando las diferencias son muy 
grandes y se apoyan en una tradición secular, la gente suele resignarse o sobrellevar su condi-
ción con una rebeldía solapada, silenciosa, como lo ha destacado magistralmente el politólogo 
James C. Scott en su estudio sobre “las armas de los débiles”.9

Ahora bien, cuando por obra de cambios estructurales la sociedad se torna más móvil y, 
en consecuencia, los estratos sociales se aproximan unos a otros, aquellos que están más abajo 
resienten más agudamente las diferencias existentes, las soportan menos y, más temprano que 
tarde, reclaman un acceso más igualitario a recursos y derechos. Esa aspiración a la igualdad 
será más intensa y movilizadora cuando se despliega en una sociedad en la que los contrastes 
sociales no pueden justificarse invocando posiciones de larga data o privilegios heredados.

 Resumiendo, pues, el diagnóstico: la suma de una contextura social móvil y de una idio-
sincrasia democrática puso las bases del gran laboratorio donde se gestó la fuerte mentalidad 
igualitaria con la que Argentina ganó un lugar peculiar entre los países de América Latina en 
el siglo xx.

7 Gino Germani, “La estratificación social y su evolución histórica en Argentina” [1970], en G. Germani, La sociedad 
en cuestión. Antología comentada, coordinado por Carolina Mera y Julián Rebón, Buenos Aires, Clacso, 2010, p. 238.
8 Alexis de Tocqueville, La Democracia en América, Buenos Aires, Alianza Editorial, 1980, volumen II, cuarta parte.
9 James C. Scott, Los dominados y el arte de la resistencia, México, Ediciones Era, 1990, cap. 3.



Prismas, Nº 29, 2025      147

2Frente a esta visión muy panorámica de la trayectoria del país se imponen tres importantes 
precisiones. La primera: el paisaje de una sociedad móvil y más integradora no abarcó al 

conjunto del territorio nacional. En realidad, fue más característico de la Capital Federal y las 
provincias del litoral, el epicentro de la modernización económica del país y donde con el 
tiempo residieron los principales núcleos de la población; fuera de ese ámbito, sobre todo en 
las provincias del norte, fue mayor la persistencia de un orden jerárquico y su correlato, la 
actitud deferente de los estratos más bajos. Por cierto, de tanto en tanto dichos estratos levan-
taron la voz, pero como era esperable en el interior profundo del país, vertebrado por una do-
minación social sólida y arraigada, esos estallidos no alteraron las grandes asimetrías sociales, 
como quedó consignado en la obra clásica de 1904 de Juan Bialet Massé.10 La segunda preci-
sión a realizar: donde se hizo visible la modalidad más horizontal en el trato social ella estuvo 
acompañada por actitudes prejuiciosas hacia la población nativa de perfil mestizo. Su piel más 
oscura les jugó con frecuencia en contra en el mercado de trabajo. 

 Hay, por fin, una tercera precisión. La mentalidad igualitaria no se desplegó raudamente 
a lo largo del tiempo, ni tampoco conquistó voluntades por doquier. Más bien, debió confrontar 
en forma periódica la previsible resistencia de quienes ocupaban posiciones prominentes en la 
sociedad preexistente, celosos por mantenerlas en exclusividad. Que esas resistencias termina-
ran cediendo y que, en definitiva, la aspiración social de nuevas mayorías continuara su marcha 
ascendente no hizo más fácil la situación para quienes debieron atravesar los momentos de 
tensión que esa experiencia implicaba.

Con el foco puesto sobre esos capítulos de la historia me propongo a continuación reco-
rrer en forma sumaria el itinerario de Argentina en el siglo pasado. Y voy a hacerlo bajo el 
auspicio de un viejo aforismo criollo que puso a mi alcance el historiador Fernando Devoto en 
un texto muy esclarecedor sobre la Argentina en el siglo xx.11 En él, Devoto refiere a la visión 
de Juan Agustín García sobre las razones del clima hostil a las jerarquías y privilegios impe-
rante en los años 1920. Para el titular de la primera cátedra de Sociología radicada en la Facul-
tad de Derecho ese estado de cosas en la vida pública era el fruto de “el triunfo del viejo afo-
rismo criollo que late en el fondo del alma popular: ‘Naides es más que naides’”. 

A propósito de la cita, la literatura histórica se ha pronunciado sobre los orígenes de esa 
rotunda consigna. Con frecuencia se la atribuyó a José Gervasio Artigas, el caudillo político de 
Uruguay de la primera mitad del siglo xix, que habría puesto bajo ella a su empresa política. 
Otro que también la habría hecho suya fue Francisco “Pancho” Ramírez, el Supremo Entre-
rriano que, asesinado en 1821, fue enterrado envuelto en una bandera con esa consigna. Con-
siderando la trayectoria de ambas figuras, grandes señores de la guerra y la política, resta por 
determinar si para ellos era una proclama en favor de un trato social más igualitario o, más 
bien, era un desafío federalista contra el centralismo de Buenos Aires. Ese interrogante no lo 
voy a despejar ahora. 

10 Juan Bialet Massé, Informe sobre el estado de la clase obrera en el interior de la República [1904], Buenos Aires, 
Hyspamérica, 1986, dos tomos.
11 Fernando Devoto, “Apuntes para una historia de la sociedad argentina en el siglo xx”, en Seminario Argentina-
Brasil. La visión del Otro, Buenos Aires, Funceb, Bid-Intal, 2003. Disponible en: https://www.studocu.com/es-ar/
document/universidad-de-buenos-aires/administracion-publica/4-devoto-apuntes-para-una-historia-histo-
ria/15440056.



148      Prismas, Nº 29, 2025

Prosigo, pues, con el veredicto de Juan Agustín García y la sentencia que lo acompaña: el 
aforismo criollo era un aforismo viejo. A su juicio, la aspiración a la igualdad que este trans-
mitía animaba desde hacía muchos años el fondo del alma popular. En su búsqueda a través 
del tiempo tenemos una primera estación; nos la propone Bartolomé Hidalgo, todo un nombre 
en la poesía gauchesca, que en 1822 preguntó, desafiante, “¿Por qué naides sobre naides ha de 
ser más superior?”, haciéndose eco de la voz del mundo de los sectores populares que cultivaba 
y recogía por tradición oral.12 A la distancia podemos conjeturar que esa interpelación tenía sus 
raíces en una existencia bajo el imperio de la necesidad. Esa fue la visión que en 1817 sugirió 
un visitante extranjero, Chas Brand: 

Siendo obligados a vivir de sus propios recursos, los nativos de la pampa han adquirido un 
aire independiente; y por vivir casi todos sobre el lomo del caballo ese aire se aproxima a la 
nobleza. Viviendo tan libres e independientes no pueden reconocer ni reconocerán la autoridad 
de ningún otro mortal. Sus ideas son todas de igualdad.13 

La contribución de las condiciones de vida en la pampa a la formación de un espíritu igualita-
rio podemos enviarla al terreno de las hipótesis. Pero lo que sí tuvo el valor de un aporte más 
cierto fue la activación de los sectores populares durante las campañas por la independencia y, 
luego, las guerras civiles. Quienes eran convocados a las armas no seguían siendo los mismos 
al cabo de esa experiencia límite; de allí el lugar central que ocupan en el relato de los histo-
riadores de esos tiempos las imágenes de una plebe díscola y politizada.

Cuando en la introducción de 1845 a Facundo. Civilización y barbarie, Sarmiento hizo 
un inventario de los factores que a su juicio provocaban las convulsiones internas del país, en 
el último lugar de la lista computó: “su parte a la democracia consagrada por la Revolución de 
1810, a la igualdad, cuyo dogma ha penetrado hasta las capas inferiores de la sociedad”.14 En 
el tramo final de su dictamen, Sarmiento colocaba así el foco sobre una inquietud de la época: 
qué hacer frente a uno de los desafíos políticos abiertos por la revolución de 1810 como era el 
de la movilización popular que, con sus bríos siempre alertas, constituía una fuente de preocu-
pación en los círculos dirigentes. Con una perspectiva parecida, aquel que a la sazón era su 
némesis política por excelencia, aludimos a Juan Manuel de Rosas, aplicaba sus artes de con-
ducción para contener y dirigir a “los hombres de clases bajas, que siempre están dispuestos 
contras los ricos y superiores”, según la confesión que hiciera en 1829 a un enviado extranje-
ro.15 Mientras hacía profesión de fe de igualdad y exaltaba el entusiasmo popular, Rosas se 
proponía y lograba poner bajo control la movilización tan temida.

Ese éxito tuvo sus secuelas y las habrían de soportar los que pusieron fin a su poder au-
toritario. En su libro de 1889, Memorias de un viejo, Vicente Quesada dejó registrado el cam-
bio que se había operado en la relación de las élites con su personal de servicio: “Ya no se 

12 Bartolomé Hidalgo, Cielitos y diálogos patrióticos, selección de Horacio Becco, Buenos Aires, Centro Editor de 
América Latina, 1967.
13 Chas Brand, citado en Pedro Barcia, La identidad de los argentinos, Buenos Aires, Dunken, 2023, p. 113.
14 D. F. Sarmiento, Facundo. Civilización y barbarie, Buenos Aires, Sopena, 1963, p. 7.
15 La cita de Rosas en Gabriel Di Meglio, “La participación política popular en la provincia de Buenos Aires, 1820-
1890”, en G. Di Meglio y R. Fradkin, Hacer Politica. La participación popular en el siglo XIX rioplatense, Buenos 
Aires, Prometeo, 2013, p. 287.



Prismas, Nº 29, 2025      149

podía reconvenirles ni mirarlos con severidad”.16 Parecía que, finalmente, había llegado la hora 
de trasladar al trato social, como reclamara Bartolomé Hidalgo también en 1822, el mandato 
de la ley para la cual no debía haber distinciones “de rico ni pobretón, para ella es lo mesmo el 
poncho que casaca y pantalón”.17

La aspiración a ser tratados como iguales no habría de ser incompatible con la obediencia 
política. Así, se verá a los sectores populares encolumnados detrás de figuras públicas que supie-
ron ganar su confianza y forjar a partir de ella lazos de lealtad. El escenario propicio para estos 
intercambios lo proveyó la temprana existencia del sufragio en el país y las condiciones más bien 
generosas que regulaban el derecho a votar (es innecesario aclarar que hablamos de la población 
masculina). En sociedades más jerárquicas, donde los patrones coloniales continuaron en gran 
medida vigentes, tal los casos de Perú, Colombia, México, hubo marchas y contramarchas con 
respecto a los requisitos para poder votar. En cambio, desde un comienzo, en la Argentina no 
existieron restricciones; de acuerdo con la legislación, primero en la provincia de Buenos Aires 
en 1821 y, a partir de 1857 en el conjunto del país, todos los varones adultos podían votar.18

 La amplitud de la franquicia electoral respondió a la gravitación de dos circunstancias. La 
primera, de carácter simbólico, fue la que destaqué en este texto cuando caractericé a la Argentina 
como un país con una idiosincrasia democrática; en el contexto definido por esa matriz cultural 
se hizo muy difícil para las élites dirigentes justificar restricciones al sufragio. Ciertamente, en-
tronizar la igualdad como eje clave de la representación política dio lugar a un proceso de discu-
sión y confrontación en las alturas del poder político. El desenlace de ese arduo proceso, en el que 
se pasó revista a diversas fórmulas, culminó con la temprana ampliación del derecho al voto. La 
segunda circunstancia, de índole más instrumental, fue una consecuencia de la decisión de esas 
mismas élites de dirimir sus pujas políticas a través de la competencia electoral. En ese marco, 
las reglas vigentes forzaban a los candidatos en pugna a llevar más votantes que sus rivales a las 
mesas de sufragio. Repasando los avatares electorales del país hacia finales del siglo xix y prin-
cipios del siglo xx, se comprueba el lugar subordinado de esos apoyos en las máquinas políticas 
montadas por las élites. Pero no es ese el aspecto que me interesa subrayar en esta digresión sobre 
las prácticas electorales. La cuestión que quiero traer al primer plano es que la movilización de 
los apoyos populares era un recurso estratégico en la dinámica de la escena política de la época. 
Si cabe hablar aquí de masas subalternas es a condición de destacar que eran masas en movi-
miento hasta las que había llegado el dogma de la igualdad entrevisto por Sarmiento.

3Con el telón de fondo del aliento social y político proveniente de los sectores populares, 
galvanizado a su vez por las prácticas del sufragio, entramos a la segunda etapa de nuestra 

incursión por la historia. Sus rasgos generales ya los anticipé antes, me refiero a la que des-
puntó con la ola masiva de inmigrantes europeos que arribó al país entre 1880 y 1914. Este fue 
un evento de considerables proporciones porque cambió la demografía: Argentina se convirtió 

16 La cita de Quesada en Gabriel Di Meglio, ibid., p.286.
17 Hidalgo, Cielitos.
18 Al respecto consultar Hilda Sabato, Repúblicas del Nuevo Mundo. El experimento político latinoamericano del 
siglo XIX, Buenos Aires, Taurus, 2021, cap. 2.



150      Prismas, Nº 29, 2025

en el país del mundo en el que la proporción de la población extranjera sobre la población 
nativa fue la más alta. 

Como sabemos, en el tramo final del siglo xix estaba en curso en Argentina un proceso 
de rápido crecimiento: de ser un país importador de alimentos, en pocos años había creado una 
economía agropecuaria que era altamente competitiva en el mundo. Sus efectos expansivos 
atrajeron a multitudes de inmigrantes europeos en busca de un futuro mejor que aquel al que 
podían aspirar en sus lugares de origen. Por cierto, la parte del león de la prosperidad econó-
mica se la llevaban los dueños de la tierra y los recién llegados quedaban a la cola. Pero antes 
de partir de esta constatación y hablar de desigualdad es preciso tomar en cuenta un dato capi-
tal: para la mayoría de los inmigrantes el marco de referencia para evaluar su situación estaba 
en los países que habían dejado al otro lado del Atlántico. Considerada desde este ángulo la 
Argentina ofrecía trabajos e ingresos muy superiores. Sobre todo, se presentaba como una 
sociedad más abierta, sin los obstáculos materiales y las diferencias jerárquicas propias de los 
países de donde provenían. A fin de apreciar ese contraste, veamos un párrafo de la carta que 
uno de ellos le escribió desde aquí a su familia:

Si Dios me da la vida tengo la esperanza de volver a la patria, pero por ahora mi familia no irá 
a Italia. Pero quiero que sepan que aquí todos mis hijos comen pan y toman sopa hasta saciarse 
como lo hacen los señores en nuestras aldeas.19

La referencia a “los señores de nuestras aldeas” ilustra bien el mundo social sistemáticamente 
excluyente que habían dejado atrás al cruzar el océano. Un panorama similar nos lo brinda el 
escritor Edmundo de Amicis, luego de recorrer como corresponsal de prensa las colonias ita-
lianas de Santa Fe en 1885.

Yo ya no reconocía en ellos a los campesinos piamonteses. Es una transformación sorpren-
dente la que se ha producido. Las ropas, los rostros siguen siendo los de aquellos, pero todo el 
resto ha cambiado. Los modos son más sueltos y más cordiales. Parecía que la envoltura que 
los tenía comprimidos se hubiese roto. Allí en Santa Fe como habitantes de una región que 
prácticamente habían creado ellos mismos no parecían tener ninguna clase social encima. En 
cambio, en Italia, sentían sobre sus espaldas todo el peso jerárquico de la antigua sociedad.20 

Siguiendo la pista de De Amicis con un concepto de la sociología, diríamos que la 
emigración comportó para quienes participaron de ella y arribaron al país una suerte de 
liberación cognitiva que suprimió antiguas reservas y servidumbres y amplió las fronteras 
de lo que pensaban que era posible. Sarmiento, siempre alerta, supo capturar con un 
retrato la transformación del inmigrante al llegar:

Se lo ve desembarcar, atravesando en silencio las calles, y al poco tiempo se opera la transfor-
mación del inmigrante oscuro, encorvado al llegar, primero en un hombre que siente su valor, 

19 La cita en Roberto Raschella, “Prólogo” a Edmundo de Amicis, En el océano, Buenos Aires, Librería histórica, 
2001, p. 11.
20 La cita de De Amicis en Ezequiel Gallo, La pampa gringa, Buenos Aires, Sudamericana, 2004, p. 225.



Prismas, Nº 29, 2025      151

después en italiano, francés o español, según su procedencia, y enseguida en extranjero como 
un título y una dignidad.21

Con esa nueva mentalidad los recién llegados se movilizaron para fare l´America, la voz de 
orden que mandaba aprovechar y explotar lo que el país ponía a su alcance, trabajando duro y 
postergando las gratificaciones inmediatas. No todos tuvieron suerte al principio, y hubo quie-
nes hicieron de sus frustraciones el motor de la protesta social. Vistos en su contexto, los ani-
madores de esa protesta social tuvieron sus dificultades para gestar a partir de ellas organiza-
ciones sólidas y estables porque ¿qué futuro podía tener un proselitismo proletario dirigido 
como estaba a una masa de inmigrantes que tenía por principal objetivo escapar a su condición 
proletaria? Solo una minoría permaneció en la misma posición por más de una generación. 
Una gran mayoría de los inmigrantes que, al arribar, se ubicaron en los escalones más bajos de 
la pirámide social, pudo dar un salto hacia arriba. Según quedó registrado en el censo de 1914, 
la primera fotografía de una novel sociedad, dos tercios de ellos ya habían nutrido las filas de 
los estratos medios. Ese itinerario hasta allí exitoso tropezó con escollos en el camino y luego 
debió confrontarse a otros para ir abriendo las puertas a una mayor integración social. 

Un primer escollo tuvo que ver con la nacionalidad.22 El mundo de los inmigrantes, hete-
rogéneo en su composición por la diversidad de costumbres, lenguas y vínculos étnicos, tuvo, 
no obstante, una actitud común, la negativa generalizada a volverse argentino. De acuerdo al 
censo de 1914, solo el 1,4% de los extranjeros había adquirido la ciudadanía. Las razones de 
esa resistencia han sido objeto de una variedad de conjeturas y todas coinciden en ver en ella 
un comportamiento racional ajustado a su condición de inmigrantes.

 Para una mayoría, la experiencia migratoria era el paso de un trabajo a otro y no de un país 
a otro, y por lo tanto no tenían previsto radicarse aquí; a su vez, abandonar la nacionalidad im-
plicaba perder la protección de sus agentes consulares y quedar a merced de los avatares siempre 
más riesgosos de la justicia local; otra pérdida adicional e igualmente crítica era no contar con el 
sostén de las sociedades de ayuda mutua de carácter étnico que los acogían al llegar. Por lo de-
más, la generosa legislación vigente no establecía diferencias entre argentinos y extranjeros en 
el desempeño de actividades en la economía, que era la motivación excluyente de la migración.

Fue así que, en la coyuntura ante la que se hallaron, prefirieron optar por ser habitantes y 
no por ser ciudadanos. Para hacerse escuchar por los poderes públicos no necesitaron sacar la 
carta de ciudadanía ya que contaban con un vasto movimiento asociativo, conducido por diri-
gentes muy reconocidos, que les proporcionaba un recurso de presión de primer orden. Y desde 
allí también participaron en los eventos de la vida política nacional. Aquí es oportuno evocar 
un contraste muy revelador hecho por Samuel L. Baily. Me refiero al que distinguió la expe-
riencia de los inmigrantes italianos en Buenos Aires respecto de los que se radicaron en Nueva 
York: estos últimos, ubicados como estaban en la base de la pirámide social, carecieron de una 
vía alternativa de presión a la que ofrecían las máquinas políticas que manipulaban el voto ét-
nico; de allí que se nacionalizaran en grandes proporciones y votaran al Partido Demócrata.23

21 D. F. Sarmiento, “La condición del extranjero en América”, en Obras Completas, Buenos Aires, Universidad Na-
cional de La Matanza, 2001, vol. xxxvi, p. 65.
22 Fernando Devoto, Historia de la Inmigración en la Argentina, Buenos Aires, Sudamericana, 2003, cap. 6.
23 Samuel L. Baily, Inmigrants in the Land of Promise. Italians in Buenos Aires and New York City, 1870-1914, 
Ithaca, Cornell University Press, 2004, pp. 198-200 y 209-211.



152      Prismas, Nº 29, 2025

Retomando el hilo de la historia. Esa población de extranjeros, tenazmente apegados a sus 
países de origen, hizo que cundiera una previsible inquietud en las élites dirigentes, por enton-
ces empeñadas en crear un sentimiento de identificación con una nación que recién en 1880 
había conseguido su unificación política. Las voces de alarma se multiplicaron. Entre tantas 
cito una, Roque Sáenz Peña, que en 1909 y desde el púlpito de la presidencia del país alertó:

Antes de cinco lustros si nuestra prosperidad sigue con su vértigo actual y continúa atrayendo 
extranjeros, el elemento nativo va a quedar en minoría. Tratemos por lo tanto que no quede en 
inferioridad.24 

La población objetivo a la que apuntaba esa advertencia eran los hijos de los inmigrantes naci-
dos en el país que estaban entrando a las aulas de la escuela primaria. Quien habría de ser el 
que brillara en la misión de convertir a la educación en el arma para conjurar la amenaza del 
cosmopolitismo fue el médico e historiador José María Ramos Mejía. En 1908, a cargo de la 
cartera de Educación, lanzó una campaña de gran impacto, con más horas de clase dedicadas 
a la historia y la geografía nacional y la creación de un ritual escolar hecho de cantos patrióti-
cos, culto a la bandera, celebración de efemérides nacionales.

Juzgada en sus propios términos —producir argentinos— fue en muy corto plazo una 
empresa exitosa gracias a la poderosa plataforma montada por la ley 1420 de 1884: la escuela 
laica, gratuita y obligatoria. La religión cívica, impartida en gran escala, hizo sentir sus efectos 
ya en la primera generación de hijos de inmigrantes, que empezaron a aflojar los lazos afecti-
vos con la patria de sus padres y a identificarse con su país de nacimiento. Como toda cons-
trucción de una identidad nacional y, por lo tanto, ciega y sorda a la diversidad, la argentiniza-
ción tuvo sus costos, hubo en ella mucho de imposición. Sin embargo, considerados más de 
cerca, esos costos, esta imposición, fueron secretamente autorizados en la intimidad de los 
hogares de los inmigrantes con un propósito: hacer que sus hijos salieran sin hipotecas identi-
tarias en la búsqueda de las oportunidades de progreso personal que el país prometía. 

La escuela pública les suministró además un instrumento concebido para facilitar ese 
propósito: el guardapolvo blanco. Con el fin de evitar poner de manifiesto la condición social 
de los alumnos y que se generaran así divisiones entre ellos —tal fue el argumento de la orde-
nanza aprobada en 1919— se estableció que todos debían concurrir a las aulas con sus guarda-
polvos blancos.25

Al impacto de la empresa pedagógica se sumó otro dispositivo gestado desde los usos y 
costumbres de la sociedad: las burlas tan populares contra el extranjero también promovieron 
la tarea de integrar a los hijos de inmigrantes. Epítetos como “gallego”, “tano”, “gringo” o 
“ruso” podían rebotar a los oídos de los inmigrantes, ha destacado el historiador James R. 
Scobie; sin embargo, penetraban profundamente en los oídos de sus hijos.26 Las bromas sobre 
la torpeza o la estupidez atribuidas al inmigrante en general fueron calando hondo en los hijos, 

24 La cita de Saenz Peña en Martin O. Castro, “Liberados de su ‘Bastilla’: saenzpeñismo, reformismo electoral y 
fragmentación de la elite política en torno al Centenario”, Buenos Aires, Entrepasados, año xvi, n° 31, comienzos 
de 2007, p. 105.
25 Véase Inés Dussel, “La gramática escolar de la escuela argentina: un análisis desde la historia de los guardapolvos 
blancos”, Anuario de Historia de la Educación, n° 4, 2003.
26 James Scobie, Buenos Aires. Del centro a los barrios, 1870-1910, Buenos Aires, Solar-Hachette, 1977, p. 296.



Prismas, Nº 29, 2025      153

que poco a poco procuraron cancelar e inclusive despreciar los rasgos más vistosos de su ori-
gen familiar. Hablar en dialecto como sus padres era sinónimo de rústico, de pobre, y todos 
querían dejar de ser rústicos y pobres. Junto con la educación patriótica la coerción informal 
operó como otro mecanismo formidable de integración. 

Las alarmas por la salud de la cohesión nacional visibles en los tiempos del primer Cen-
tenario impidieron detectar que su razón de ser estaba ya en retirada: el abigarrado y polifónico 
mundo de las colectividades extranjeras había iniciado un lento pero irreversible proceso de 
desintegración. Las escuelas comunitarias perdieron alumnos, la tirada de la prensa étnica 
disminuyó, las pautas matrimoniales se volvieron más abiertas. Para los inmigrantes, las redes 
sociales construidas a partir de sus lugares de origen fueron una suerte de santuario que les 
brindó abrigo y sostén al llegar; en cambio, sus hijos tendieron a tomar distancia de ellas, in-
cursionando en ámbitos de sociabilidad más amplios con el fin de aprovechar la variedad de 
ofertas que la sociedad tenía para ellos en el mercado de trabajo, en la vida social, en el atrac-
tivo mundo de la recreación y del deporte.

Para abrir otra ventana a ese cuadro de época, retrocedo en el tiempo y vuelvo por un 
momento a Ramos Mejía, pero ahora no en su papel de educador sino en su condición de so-
ciólogo amateur. En 1899 publicó el libro Las multitudes argentinas en el que, con la perspec-
tiva de la psicología de masas por entonces en boga, exploró la mutación social promovida por 
la ola inmigratoria. Allí identificó un problema y sugirió una solución. El problema eran los 
extranjeros que habían comenzado la carrera del ascenso social y que no pocos de ellos, los 
más audaces, pujaban por ser admitidos en los círculos prestigiosos de la alta sociedad. Por su 
espíritu materialista y su nulo patriotismo comportaban todo un riesgo para el mundo de las 
élites dirigentes desde donde se contemplaba el cambio en curso. Conocemos la solución y es 
la que, con carácter perentorio, inspiró luego su cruzada pedagógica desde la cartera de Edu-
cación. El riesgo que se corría sería “terrible si la educación nacional no lo modifica con el 
cepillo de la cultura y la infiltración de otros ideales no lo neutraliza a tiempo”.27 De estas pa-
labras de Ramos Mejía rescato la operación civilizatoria que él resume en la expresión “pasar 
el cepillo”. Y me interesa hacerlo para llamar la atención sobre un proceso paralelo: en la Ar-
gentina del 1900 se estaban llevando a cabo dos y no solo una operación civilizatoria. La se-
gunda era la que tenía lugar dentro de la alta sociedad.

 Gracias a la prosperidad económica del país, los terratenientes de la pampa, que eran un 
sector social de costumbres provincianas y modesta fortuna, se convirtieron en una de las cla-
ses propietarias más ricas de América Latina. Careciendo de linajes prestigiosos con raíces en 
el mundo colonial, como ya indicamos, debieron buscar en otro lado las razones de su primacía 
en la pirámide social. Debemos a Leandro Losada una excelente reconstrucción de esa bús-
queda que terminó dando lugar a una gran reinvención de carácter simbólico.28 Con la mirada 
puesta en los grandes referentes culturales de la época, las aristocracias de Francia e Inglaterra, 
los miembros de la élite procuraron hacer suyos esos prestigiosos estilos de vida y se embar-
caron en un acelerado curso de refinamiento. A través de la imitación buscaron parecerse a sus 
modelos a la par que se convertían en sujetos nuevos. El objetivo de esa operación civilizatoria 

27 José María Ramos Mejía, Las multitudes argentinas. Estudio de psicología colectiva [1899]; la cita está tomada de 
Devoto, Historia de la inmigración, p. 289.
28 Leandro Losada, La alta sociedad en la Buenos Aires de la belle époque, Madrid, Siglo XXI Iberoamericana, 
2008.



154      Prismas, Nº 29, 2025

fue “cepillar” a los nuevos ricos de la pampa, de gestos toscos y faltos de gusto, para levantar 
a partir de ellos el perfil de una clase aristocrática. Sus grandes mansiones, sus viajes a Europa, 
sus consumos ostentosos, sus modales sofisticados, todo se combinó para subrayar y exaltar su 
preeminencia social respecto del resto de la población. 

Durante un buen tiempo esa aspiración pudo hacerse realidad, un logro destacable consi-
derando que el clima de la vida pública no era propicio para desplegar y exhibir jerarquías 
sociales. Veamos al respecto el testimonio de Santiago Calzadilla, activo animador de los salo-
nes porteños en 1891.

El tranvía ha venido a ser para los argentinos el “federis Arca”. En él se ve muchas veces en 
la más íntima postura y codeándose una gran dama con su riquísima toilette, al lado de una 
fregona con su canasta y sus chismes, un peón de fábrica al lado de un teniente general, un 
sacerdote austero frotándose con una lavandera, la verdulera, la modista, la planchadora, la 
mucama, cada una con su atadillo, bandeja o canastillo, símbolo del oficio, junto con un ge-
rente del Banco, con un sportman, con un presidente de la Sociedad Rural o una hermana de 
caridad al lado del empresario del conventillo… ¡Oh triunfo de la democracia! “Oíd el ruido 
de rotas cadenas. Ved el trono a la noble igualdad!”. ¿Quieren ustedes ver nada que sintetice 
mejor que los tranvías el verdadero trono de la noble igualdad? Cuéntenmelo ustedes cuando 
lo descubran.29

El libro de Calzadilla, Las beldades de mi tiempo, es un inventario nostálgico de las aficiones 
y prácticas de la clase alta porteña durante la primera mitad del siglo xix. Quizás sea esa pers-
pectiva la que coloree críticamente la transformación que paso a paso trastocaba la vida social; 
por lo tanto, es probable que la postal de los pasajeros del tranvía —un amontonamiento en un 
espacio reducido— magnifique la falta de distancia social. Pero cualesquiera sean las enmien-
das que haya que introducir, su testimonio nos habla de un estilo de vida muy distinto al que, 
según anticipamos, prevalecía en esos mismos años en el interior profundo del país, menos 
tocado por las novedades de la época y el impacto de la inmigración. Así se desprende de una 
práctica corriente en la ciudad de Salta:

Durante la retreta de la banda en la plaza por un costado pavimentado por piedra laja pasea-
ban exclusivamente señores, señoras y “niñas bien”, el resto tenía que hacer su paseo por el 
piso de tierra en los tres costados restantes de la plaza, un privilegio que el pueblo miró con 
indiferencia.30

Entre tanto, en Buenos Aires los privilegios estaban lejos de ser acogidos con indiferencia. Uno 
de los rituales distinguidos creados por los sectores encumbrados consistió en el paseo en 
grandes carruajes y con sus mejores galas los jueves y domingos por los bosques de Palermo. 
Como tal, el paseo fue una puesta en escena de su pretendida superioridad social, ostentando 
opulencia y sofisticación con un estricto protocolo. En sus impresiones de Buenos Aires, luego 

29 Santiago Calzadilla, Las beldades de mi tiempo, Buenos Aires, Centro Editor de América Latina, 1982, p. 121.
30 José Palermo Riviello, Reminiscencias salteñas, medio siglo atrás, Buenos Aires, Junta de Estudios Históricos, 
1938, p. 69. 



Prismas, Nº 29, 2025      155

de la visita que hiciera en 1910, el periodista francés Jules Huret escribió: “Palermo se demo-
cratiza. Ciertos días son tan numerosos los coches de alquiler como los carruajes de lujo”.31

La iniciativa de los cocheros, en su mayoría italianos, según sabemos también por Huret, 
al servicio de una clientela menos encumbrada, fue quizás entonces apenas una nota de color 
que no alteró la vida mundana de la clase alta porteña. Pero consistió en una señal premonitoria 
de los tiempos por venir bajo el aura de la idiosincrasia democrática: esa matriz cultural para 
la cual no había posición ni ámbito social que estuvieran en principio reservados para unos 
pocos. Lo que sucedió después, ya entrando en la década de 1920, fue obra de una bonanza 
económica que se filtró como nunca antes a través de la pirámide social. Nuevos sectores so-
ciales comenzaron, pues, a entrar por la puerta de atrás de los recintos de distinción hasta allí 
exclusivos; en corto tiempo su presencia fue abrumadora al compás del viejo aforismo criollo 
que recorría a buena parte de la sociedad argentina.

 A continuación, voy a evocar un momento de esa carga de caballería sobre bastiones de 
la alta sociedad y lo haré recurriendo a un capítulo de la historia del balneario de Mar del Plata, 
sobre la que he escrito un libro junto con Elisa Pastoriza. Construido hacia 1885 para servir de 
solar veraniego a la clase alta porteña, se convirtió muy pronto en una aspiración de prósperos 
sectores medios. Y hacia allí comenzaron a viajar, trastocando la escenografía del veraneo 
marplatense. Ya en 1917 el corresponsal de un diario porteño escribía: 

En otros años, cuando Mar del Plata era el centro de unas pocas familias adineradas, la presen-
cia de una persona que no formara parte de ese núcleo llamaba la atención. Ahora la situación 
ha cambiado, y llega aquí todo el que tiene deseo de hacerlo y se encuentra a gusto, sin llamar 
la atención.32 

La creciente visibilidad de los nuevos veraneantes introdujo un motivo de preocupación: 
que Mar del Plata se democratizara. Esa inquietud se hizo más fuerte hacia 1928, cuando 
los comerciantes y los hoteleros lanzaron una gran campaña con un slogan audaz, en 
sintonía con el pulso de la época: “Por la democratización del balneario”.

La campaña de propaganda potenció el flujo de nuevos veraneantes. Que los tiempos 
estaban cambiando lo consignó un artículo publicado ese mismo año 1928: 

Hace algunos años si a cualquiera se le hubiese ocurrido hablar del gran balneario argentino 
como lugar de fraternización democrática, donde se confunden las clases sin molestarse, se 
lo habría calificado de tonto. Entonces era idea admitida que Mar del Plata era como una 
perla ofrecida por el Atlántico a los aristócratas y magnates. Hoy semejante afirmación sería 
sencillamente absurda. Mar del Plata es el balneario de todos, del potentado y también del 
empleado.33 

Podría discutirse la justeza de ese diagnóstico, pero sería un ejercicio fútil ya que sus efectos 
eran reales desde la óptica del alto mundo social. 

31 Jules Huret, En Argentine. De La Plata a la Cordillère des Andes, avec une carte de la République Argentine, 
París, E. Fasquelle, 1913, p. 6.
32 Elisa Pastoriza y Juan Carlos Torre, Mar del Plata. Un sueño de los argentinos, Buenos Aires, Edhasa, 2019, p. 183.
33 Ibid., p. 220.



156      Prismas, Nº 29, 2025

Ya no se puede hacer vida mundana en nuestro Biarritz —fue el lamento de un antiguo ve-
raneante en 1923— porque la avalancha de elementos nuevos todo lo invade. Las elegantes 
porteñas se refugian en sus lujosas residencias porque temen el arenal movedizo y traidor que 
forma la superficie social de Mar del Plata.34 

Hacia fines de 1920 varias familias de ese alto mundo social comenzaron a abandonar la Playa 
Bristol, el sitio tradicional de la vida elegante del balneario, en favor de los nuevos veraneantes 
e iniciaron el éxodo hacia el sur, hacia Playa Grande. Los hoteleros y comerciantes pudieron 
proclamar así “Mar del Plata ha cambiado y se está poniendo a tono con las prácticas democrá-
ticas que deben ser la norma de nuestras costumbres”.35 No traicionaríamos ese veredicto si lo 
reescribiéramos para destacar que el balneario se estaba poniendo a tono con la consigna “Nai-
des es más que naides”. 

Concluyo esta estación de la historia argentina con la referencia a la reconversión que por 
entonces se produjo en el alto mundo social. Fue toda una regresión ideológica. Guiados por el 
credo liberal de mediados del siglo xix, los miembros de la élite dirigente habían buscado en-
caminar el país por el sendero de la modernidad. Ahora que este había avanzado en esa direc-
ción y mostraba su rostro inconfundible —una sociedad en movimiento y menos respetuosa de 
las jerarquías sociales—, dieron marcha atrás y, al influjo de una prédica más nacionalista, se 
volvieron con añoranza hacia una Argentina premoderna. El estilo de vida refinado, europei-
zante, fue recubierto ahora por un barniz anacrónico y salieron en busca de sus ancestros en los 
tiempos de la colonia y las luchas por la independencia para forjar con ellos su nueva identidad 
como clase patricia. Este cambio de perspectiva, más volcado hacia el pasado que al futuro, 
fue, a mi juicio, un efecto del ritmo acelerado con que se producía la transformación de la so-
ciedad y se multiplicaban las expectativas sociales. En pocas décadas más, hacia los años 1950, 
la Argentina iba a experimentar las secuelas de una dinámica social parecida.

4Con el peronismo en el gobierno, a partir de 1946 se ampliaron las avenidas a través de las 
que se abría paso la democratización de la sociedad. Y lo hicieron al estímulo de un pro-

yecto estatal que instaló un nuevo marco cultural de lo que era pensable y de lo que era exigible 
en las relaciones entre estratos sociales. Su impacto se hizo sentir principalmente en el millón 
de trabajadores del interior que entre 1936 y 1946 afluyeron al área metropolitana en busca de 
empleo. Después del 17 de octubre de 1945 desapareció casi por completo el tributo de sumi-
sión, aquello que denominamos la deferencia, que los de abajo debían rendir a los que estaban 
por encima de ellos en la escala social solo porque así habían sido siempre las cosas.

Varias fueron las esferas de la experiencia colectiva en las que tuvo lugar esa gran muta-
ción social. De todas ellas quiero destacar una en primer lugar, la situación de los trabajadores 
en el ámbito de las relaciones de autoridad dentro de las empresas. Y lo voy a hacer, nueva-
mente, a través del lente de Gino Germani, que supo identificar cuánto de novedad había en esa 
experiencia. En un texto escrito en 1956 a pedido de las autoridades de entonces, comentó la 
experiencia de los trabajadores en los años 1946-1955:

34 Idem.
35 Ibid., p. 228.



Prismas, Nº 29, 2025      157

[…] los trabajadores que apoyaban la dictadura, lejos de sentirse despojados de la libertad, 
estaban convencidos que la habían conquistado. Claro que aquí con la misma palabra nos 
estamos refiriendo a dos cosas distintas. La libertad que habían perdido era una libertad que 
nunca habían realmente poseído: la libertad política a ejercer en el plano de la alta política, 
una libertad lejana y abstracta. La libertad que creían haber ganado era la libertad concreta e 
inmediata de afirmar sus derechos contra capataces y patrones, elegir delegados, ganar pleitos 
en los tribunales laborales. Todo esto fue sentido por el obrero como una afirmación de la 
dignidad personal.36

Subrayando los alcances de ese nuevo estatus, Germani concluyó que los logros de los traba-
jadores no fueron principalmente materiales, como lo quería la versión convencional; sobre 
todo, se tradujeron en el reconocimiento del valor social del mundo del trabajo y, por consi-
guiente, en la convicción de que, de allí en más, debían ser tomados en cuenta a la hora de las 
decisiones públicas. Así fue, agrego, que, con el paso del tiempo, las masas que habían entrado 
en la arena pública como “los descamisados”, caracterizados a partir de su exclusión relativa, 
pasaron a identificarse más como “los trabajadores” exaltando de ese modo el estatus más 
positivo alcanzado en un orden social más igualitario.

Con la atención puesta en los trabajadores durante los años peronistas, la noción de “un 
orden social más igualitario” revela toda su significación porque implicó para muchos de ellos 
el acceso a una experiencia de bienestar que nunca habían creído tener a su alcance. Me refiero 
a las vacaciones junto al mar. Henos aquí otra vez en Mar del Plata para recordar el trámite 
accidentado de una iniciativa lanzada por Domingo Mercante, el gobernador de la provincia de 
Buenos Aires en 1948. Su objetivo: hacer que los trabajadores pudieran “gozar como cualquier 
ciudadano del descanso y la belleza en el Primer Balneario argentino”.37 Con ese fin, a través 
de la radio y la prensa se ofrecieron facilidades para una estadía en Mar del Plata. La convoca-
toria fue al principio infructuosa: pocos respondieron a ella. El funcionario que estaba a cargo 
de la iniciativa redactó luego un informe para dar cuenta de ese sorpresivo desenlace. Al cabo 
de varias entrevistas en el terreno emergió una conclusión: para el trabajador promedio la pro-
puesta —ir de vacaciones a la playa— comportaba más problemas que ventajas. 

Pensaba que debía llevar grandes valijas, que no tenía, pensaba en la ropa que tenía que com-
prar para no desentonar entre la población veraneante, pensaba con recelo en los hoteles y se 
imaginaba una vida mundana de gran boato y concluía que todo eso no era para él.38

Para entender estas reservas hay que tener en cuenta que, si bien había trabajadores de antigua 
radicación urbana —mercantiles, ferroviarios, bancarios— que estaban familiarizados con las 
costumbres veraniegas, los nuevos proletarios recién llegados al Gran Buenos Aires y que dis-
frutaban de los flamantes diez días de vacaciones pagas no tenían esa experiencia en primera 
persona. Con el resultado de las entrevistas en la mano, el gobierno bonaerense redobló su 
convocatoria y con el auxilio de los gremios respondió punto por punto a las prevenciones. 

36 Gino Germani, “La integración de las masas a la vida política y el totalitarismo” [1956], en G. Germani, Política 
y sociedad en una época de transición, Buenos Aires, Paidós, 1971, p. 341.
37 Pastoriza-Torre, Mar del Plata, p. 251.
38 Ibid., p. 254.



158      Prismas, Nº 29, 2025

Este segundo intento fue más exitoso y logró la respuesta positiva de un número escogido de 
trabajadores que, al regresar de su estadía, fueron unánimes en favor del veraneo en la playa. 
Gracias a ese oportuno respaldo, la cantidad de los candidatos a viajar a Mar del Plata se mul-
tiplicó día tras día. En su desenlace, el episodio del balneario en 1948 ilustró una constante de 
la vida social: la fuerza de las aspiraciones depende de que se las piense legítimas y que, a la 
vez, se las considere factibles. 

La promoción del turismo social despertó una expectativa de bienestar allí donde no la 
había. Las vacaciones junto al mar no estaban entre las demandas más sentidas por una mayo-
ría de los trabajadores. Y cuando fueron puestas a su alcance se acercaron a ellas con los titu-
beos esperables en los que se internan en un territorio desconocido. Pero una vez que las dis-
frutaron quedó en ellos un recuerdo indeleble; esa experiencia hizo más verosímil la imagen de 
Mar del Plata como “espejo de la democracia social argentina”, promovida sin cesar por la 
propaganda oficial. 

Cierro esta estación de la trayectoria argentina con una breve mención a un capítulo prin-
cipal de ella, la transformación del trato social entre los de arriba y los de abajo en la escala 
social. Como lo hiciera Germani una vez terminada la década peronista, Mario Amadeo, 
miembro destacado de la oposición conservadora, procuró llamar la atención sobre las razones 
del apoyo popular a una experiencia política que quienes compartían su ideología juzgaban 
totalmente condenable. 

Sabe el pueblo que por más estafada que haya sido la causa que abrazó algún fruto positivo 
le ha dejado. Sabe así que hoy es distinto el trato —inclusive el trato social— entre gentes de 
diferente origen, sabe que hoy no se puede desconocer el derecho de un hombre humilde, sabe 
que si el equilibrio social se ha roto no ha sido en su detrimento.39

En su comentario a las palabras de Mario Amadeo, Lila Caimari ha reiterado que la Argentina 
anterior al peronismo no era, por cierto, una sociedad en la que la deferencia fuese un eje do-
minante de la vida social. Pero destaca que el nuevo pulso de la convivencia social estuvo 
contaminado por gestos de provocación política desde las esferas oficiales, que lo hicieron 
escasamente tolerable entre quienes no vibraban exaltados con ellos. Así las cosas, si bien el 
blanco de los ataques fueron las clases altas, expresión de la omnipresente oligarquía de la 
tradición política nacional, las antiguas clases medias se sintieron igualmente implicadas; el 
lugar expectable que habían logrado ocupar al cabo de los años sirvió para que se enrolaran 
también ellas en la defensa de unos equilibrios sociales y políticos ahora cuestionados.

A fin de completar este argumento señalemos que un alto nivel de privación material no 
desencadena necesariamente la protesta social. En rigor, más que el nivel de privación material 
como tal, es la frustración de las expectativas existentes de progreso personal la que provoca la 
sensación de injusticia y, en consecuencia, promueve la acción colectiva. Una sociedad verte-
brada por una matriz cultural de esas características hubo de ser una sociedad expuesta a con-
vulsiones periódicas por obra de un talante igualitario que ampliaba sin cesar las fronteras del 
orden social existente. A lo largo del tiempo, y movilizados por altas expectativas, nuevos ac-

39 Lila Caimari, “Población y Sociedad”, en A. Cattaruzza (comp.), Argentina. Mirando hacia adentro, Buenos Aires, 
Taurus, 2012, p. 230.



Prismas, Nº 29, 2025      159

tores pujaron por sentarse a la mesa en la que se distribuían oportunidades de progreso y bien-
estar; y más temprano que tarde lo consiguieron. En esas circunstancias, la sensación de estar 
ante una invasión, esto es, de toparse súbitamente con personajes extraños en los lugares que 
solían concurrir, se tornó un episodio recurrente para quienes detentaban posiciones de poder 
y prestigio en la sociedad existente. 

 Ya evocamos esa sensación de invasión al echar un vistazo a la trayectoria de Mar del 
Plata en los años 1910 y 1920 cuando miembros de los pujantes sectores medios buscaron un 
lugar en la villa balnearia construida por la alta sociedad. Los 25 kilómetros de costa —una 
extensión única entre los balnearios del mundo— permitieron ir acomodando las vacaciones 
en el mar con las aspiraciones propias de una sociedad más móvil. Distinto, porque más deses-
tabilizador, fue el proceso de democratización del bienestar durante los años peronistas sobre 
el que volvemos otra vez ahora. 

Esa fue una experiencia, lo sabemos, que proyectó el mundo de los trabajadores a un 
primer plano de la vida pública: en los consumos, en los espectáculos, en los paseos por las 
calles. Para subrayar el impacto de esa mutación social en gran escala una referencia muy ha-
bitual es el cuento “Casa tomada”, publicado por Julio Cortázar en 1946. En él, con un ruido 
intimidante, usurpadores anónimos e invisibles van poco a poco tomando posesión del caserón 
habitado por ella y él, dos hermanos; al final, estos se ven forzados a abandonarlo, dejando tras 
de sí todas sus pertenencias. El cuento ha suscitado distintas interpretaciones; una que interesa 
recuperar aquí es aquella que ve allí una alegoría del desasosiego que experimentaron, en par-
ticular, las antiguas clases medias, ante la velocidad y la amplitud de los cambios sociales que 
tenían por delante.

Países más viejos habían pasado por transformaciones estructurales como las que conocía 
la Argentina desde que se intensificara la marcha de la industrialización, después del eclipse de 
la economía agroexportadora en 1930. En ellos, sin embargo, la traducción de esas transforma-
ciones en el plano de las instituciones y en el ámbito de la sociabilidad había sido más gradual, 
permitiendo una transición menos abrupta a la democracia de masas. Aquí ese proceso se 
comprimió en el lapso de diez años. El largo brazo del Estado hizo que todo ocurriera a la vez 
y rápidamente: el aumento de los asalariados, el desarrollo del sindicalismo, la redistribución 
de los bienes públicos y, en un nivel más profundo, la crisis terminal de la deferencia que el 
orden social preexistente acostumbraba a esperar de parte de los estratos más bajos. 

El impacto de esa mutación de las relaciones sociales se hizo más visible porque el pero-
nismo en el gobierno promovió un cambio social pero no propuso una cultura popular alterna-
tiva. Para respaldar este veredicto vale la pena detenerse en la imagen de la familia obrera tí-
pica publicitada desde las esferas oficiales. Luis Alberto Romero lo hizo y concluyó que esa 
imagen no era estrictamente proletaria.40 Más bien, ese trabajador, disfrutando de su tiempo 
libre, cómodamente sentado en la sala de estar de su casa, leyendo el diario o escuchando la 
radio, en compañía de su familia, se correspondía con una visión idealizada de las clases me-
dias. Durante los años peronistas hubo, en efecto, una redistribución de ingresos, pero, junto 
con ellos, se redistribuyeron también estilos de vida de cuya excelencia el gobierno instalado 
en 1946 en momento alguno dudó. La radio, las revistas y la propaganda oficial acercaron la 

40 Luis Alberto Romero, Breve Historia Contemporánea de la Argentina, Buenos Aires, Fondo de Cultura Econó-
mica, 2012, p. 137.



160      Prismas, Nº 29, 2025

intimidad de los hogares de clases medias a quienes solo habían tenido ocasión de echarles una 
mirada subrepticia en el pasado, invitándolos a hacer de ellos su proyecto de vida.

El tono desafiante con el que se promovían estas novedades tampoco contribuía a proce-
sarlas con calma. En el discurso oficial ellas adquirían los contornos épicos de una reparación 
histórica de incierto y, por ello mismo, inquietante desenlace, alentada como era por un poder 
autoritario. Esta prospectiva provocó un clima de zozobra parecido al que experimentó la alta 
sociedad de principios de siglo ante el impacto de la ola de inmigrantes provenientes de Eu-
ropa. Entonces, ese clima había dado lugar a reacciones xenófobas; más intensas fueron las que 
suscitó ahora. 

 El mundo urbano se convirtió en escenario de un conflicto bien diferente al que agitaba 
el cinturón fabril del Gran Buenos Aires. Este fue un conflicto con eje en aquello que resumía 
en forma ejemplar cuánto tenía de irritante el cambio social en curso: la irrupción en la vida 
pública de los trabajadores venidos del interior. Todavía en 1945 el médico y escritor Florencio 
Escardó pudo sostener, con inocultable satisfacción, en su libro Geografía de Buenos Aires, 
que esta era “Una ciudad de la raza blanca y del habla española que ninguna otra ciudad del 
mundo puede reclamar. Es la ciudad blanca de una América mestiza”. Cuando reedita el libro 
en 1971 advierte que su descripción fue “la última anotación de un fenómeno pasado porque 
el interior, es decir, América, ya ha efectuado su marcha sobre Buenos Aires”. Y luego recuerda 
que la ciudad llamó a los migrantes internos con “el mote cariñoso de ‘cabecitas negras’”.41 Es 
posible que, a la distancia, Escardó tuviera sus razones para verlos con simpatía, pero para sus 
contemporáneos durante los años peronistas la referencia a “los cabecitas negras” tuvo una 
significación emocional muy distinta, transformados como fueron en objeto de burla y desdén 
en las tertulias de los barrios céntricos. 

Estamos ya, hacia 1950, en las vísperas del viraje conservador de buena parte de las cla-
ses medias. Bajo un anatema registrado entre los testimonios de época, “¿Cómo puede un ba-
surero estar a nuestra altura?”, Natalia Milanesio reunió la variedad de reacciones airadas y 
hostiles que provocó a la marea igualitaria en curso.42 Allí habría de estar —en ese nudo de 
prejuicios— la nueva colina social que la aspiración a la igualdad debía conquistar en su mar-
cha sobre la sociedad argentina. 

5Con el transcurso de los años los avances de esa marcha fueron acompañados de repetidos 
intentos por poner las cosas en su lugar, esto es, por recrear un orden jerárquico en el que 

la posición y las credenciales sociales determinaran lo que las personas pueden y no pueden 
hacer. Esos intentos de corte autoritario probaron ser infructuosos porque más allá de sus re-
sultados materiales, siempre gravosos, no consiguieron extinguir el ideal igualitario del imagi-
nario argentino.

 Como quizás más de uno de los lectores de estas páginas habrá detectado, con ellas estoy 
incursionando en un terreno que fue en su momento abordado por Guillermo O´Donnell en un 
contrapunto con el antropólogo brasileño Roberto DaMatta y publicado en un artículo con el 

41 Juan Carlos Torre y Elisa Pastoriza, “La democratización del bienestar”, en J. C. Torre (dir.), Los años peronistas, 
tomo viii de la Nueva Historia Argentina, Buenos Aires, Sudamericana, 2002, p. 309.
42 Natalia Milanesio, Cuando los trabajadores salieron de compras, Buenos Aires, Siglo XXI Editores, 2014, p. 132.



Prismas, Nº 29, 2025      161

sonoro título: “¡Y a mí, qué mierda me importa!”.43 En ese artículo O´Donnell propone un 
contraste entre las formas de interacción social de Brasil y la Argentina. El punto de partida fue 
un artículo de DaMatta que giró en torno a esta pregunta: “¿Usted sabe con quién está ha-
blando?”, esto es, la pregunta que una gran señora de Río de Janeiro le hace a un modesto 
funcionario municipal que le dice: Señora, aquí no puede estacionar su auto. Con esa pregunta, 
¿Usted sabe con quién está hablando?, la gran señora le tira encima al modesto funcionario 
municipal toda la fuerza de un orden jerárquico incorporado molecularmente en la vida coti-
diana. Y espera que, por lo tanto, dé un paso atrás y consienta que ella, titular de un estatus 
superior, esté más allá de la norma. 

Así no funcionan las cosas en Argentina, sostuvo O´Donnell, porque a la pregunta de la 
gran señora, entre nosotros la respuesta sería una réplica rotunda: “¡Y a mí que mierda me 
importa quién es usted, señora!”. Estamos, pues, ante una interacción característica de un or-
den jerárquico (Brasil) y una interacción pautada por un orden más igualitario (Argentina). Sin 
embargo, concluye O´Donnell, el contraste se atenúa bastante porque en Argentina el interpe-
lado por la gran señora no niega la existencia de una jerarquía social sino que, en definitiva, 
termina ratificándola en forma desafiante cuando manda a la mierda al presunto superior. 

El texto que estoy comentando es muy penetrante y tiene más puntas que las que he des-
tacado aquí: entre otras, el desliz siempre presente del igualitarismo hacia un cuestionamiento 
de toda autoridad, sus reservas frente al mérito como criterio para juzgar el desempeño de las 
personas. Dicho esto, vuelvo ahora sobre la réplica de O´Donnell que estaba comentando para 
señalar que hay una reacción alternativa a la pregunta “¿Usted sabe con quién está hablando?”, 
distinta a “¡Y a mí que mierda me importa!”. Es otra réplica, nos la sugiere Vicente Palermo. 
Revisando la misma escena en su libro sobre Brasil y Argentina comparados, Palermo propuso 
levantar la voz y responder: “Y vos, ¿quién te creés que sos?”.44 Con esta reacción, quien es 
interpelado niega, esto es, no ratifica que el otro tenga un estatus superior que lo autorice a 
tratarlo con arrogancia. 

 La gravitación del universo cultural gestado por el impulso igualitario opera, en verdad, 
en las dos direcciones. Como recién hemos destacado, por un lado, moldea la reacción de los 
que están abajo en la escala social pero, por el otro, influye asimismo sobre el comportamiento 
en público de los que están arriba. La anécdota que nos cuenta el nieto de una gran señora de 
la alta sociedad porteña de los años 1920-1930, Susana Torres de Castex, ofrece un oportuno 
contraste con el episodio evocado por DaMatta en las calles de Río de Janeiro. “Ella tenía un 
‘libre estacionamiento’ para su automóvil, de modo que podía pararlo en cualquier lugar. Un 
día fue interpelada por un comisario que le preguntó: ‘¿Y usted quién es para tener esto?’. A lo 
que le respondió: ‘Soy doña Pancha Huevo, para servir a usted’”.45 No obstante su alcurnia, nos 
dice el nieto, su abuela no se daba importancia en el trato social y señala, comentando el inter-
cambio, que “su sencillez iba acompañada de su infaltable picardía”. Para el caso, todo en esa 
astucia —el estrafalario nombre ficticio al que apeló y el tono exquisitamente cortés de la 
respuesta— nos sirve para completar el efecto de una sociabilidad más igualitaria: la tendencia 

43 Guillermo O´Donnell, “¿Y a mí, qué mierda me importa?” [1984], en Contrapuntos. Ensayos escogidos sobre 
autoritarismo y democratización, Buenos Aires, Paidós, 1997.
44 Vicente Palermo, La alegría y la pasión. Relatos brasileños y argentinos en perspectiva comparada, Buenos Aires, 
Katz, 2015, p. 130.
45 Mariano de Apellaniz, Callao 1730 y su época, Buenos Aires, Imprenta Germano, 1978, p. 12.



162      Prismas, Nº 29, 2025

frecuente entre quienes están arriba en la escala social y muy seguros de sí mismos a evitar, no 
obstante, expresiones francas y directas de las diferencias de estatus para facilitar así la inte-
racción social.

 El contrapunto entablado por Guillermo O´Donnell con Roberto DaMatta, y las variantes 
que introdujimos, tiene un subproducto que es conceptualmente valioso: ilumina la perspectiva 
mental desde la que distintas personas perciben y, por consiguiente, reaccionan frente una 
misma situación social. Con este señalamiento entramos en lo que se conoce como “la cons-
trucción social de la realidad” y cuya premisa es la siguiente: los hechos a los que nos confron-
tamos no hablan por sí mismos; más bien, siempre entran en nuestra percepción a través del 
filtro de una interpretación que es la que les da un significado congruente con nuestro abordaje 
del mundo social.

Los contrastes que hemos advertido entre Río de Janeiro y Buenos Aires ilustran dos 
modalidades de la interacción en la vida pública, una anclada en un abordaje más jerárquico y 
otra en uno más igualitario. El sociólogo Scott Harris es uno de los que mejor ha explorado esta 
temática y ha postulado que “el significado que tienen las cosas en general no es inherente a 
ellas. Amistades, matrimonios, grupos étnicos, condiciones socio-económicas no vienen con 
una etiqueta ‘igual’ o ‘desigual’ asociadas a ellas”.46 Y argumenta que, con independencia de 
cualquier medición “objetiva” de una situación de desigualdad, si lo que importa es saber cómo 
van a actuar las personas hay que prestar sobre todo atención a “cómo interpretan ese estado 
de cosas”. Para decirlo con palabras nuestras, si lo interpretan como el resultado de un destino 
inexorable o como el resultado de frenos políticos al acceso a recursos y derechos reconocidos 
para todos. 

6Sobre estas especulaciones se podrá seguir argumentando. Sin embargo, no hay duda al-
guna de que una sociedad con un talante más igualitario será más difícil de gobernar porque 

siempre habrá distancia entre el cúmulo de expectativas que suscita y las posibilidades concre-
tas de satisfacerlas. Pero, todavía es más difícil de gobernar cuando esa sociedad más igualita-
ria, pienso en la Argentina, ha conocido a lo largo de los años momentos en los que distintos 
sectores han podido realizar mejor sus aspiraciones; tales fueron los tiempos del primer Cen-
tenario para las clases altas, la década de 1920 y sus réplicas posteriores entre las clases me-
dias, los años peronistas siempre vivos en el recuerdo de los sectores populares. Esas aspira-
ciones han conseguido sobrevivir a las coyunturas que las hicieron posibles y quedaron 
grabadas en la conciencia colectiva del país con una consecuencia difícil de procesar: el lugar 
que nos ha tocado en suerte en la estructura social ha sido en forma reiterada un objeto de 
frustraciones y de fuertes cuestionamientos. 

 Ciertamente, la distribución de ingresos y posiciones sociales es siempre un terreno de 
confrontación. No obstante, una característica muy argentina son los márgenes bastante amplios 
dentro de los que se desarrolla esa confrontación. ¿La razón? A mi juicio, es el resultado de la 
memoria siempre viva que los distintos sectores cultivan de sus respectivos momentos felices. 
Teniendo por detrás una añoranza permanente se comprende que los avatares de la historia po-

46 Scott Harris, “The Social Construction of Equality in Everyday Life”, Human Studies, n° 4, octubre de 2000.



Prismas, Nº 29, 2025      163

lítica del país hayan sido muy congruentes con un postulado de la sociología del conflicto: se 
resiente mucho más perder lo que se ha tenido que no alcanzar lo que nunca se ha tenido. 

7En el final de nuestro recorrido ha llegado el turno de abordar los tiempos presentes, tan 
disonantes respecto de la trayectoria histórica del país. En los últimos cincuenta años he-

mos asistido al ocaso del que fuera el eje distintivo de Argentina en América Latina durante 
buena parte del siglo xx, su capacidad para incorporar a sucesivas generaciones al trabajo, la 
educación, el bienestar, ofreciendo oportunidades de progreso personal y colectivo. La ancha 
avenida de la democratización social por la que se desenvolvía el país no solo está hoy menos 
transitable de lo que lo estuvo en el pasado. También ha visto crecer a sus costados importantes 
bolsones de marginalidad social. Ante un paisaje tan sombrío surge una pregunta, cito a Ga-
briel Kessler, ¿cuánto perdura del anhelo igualitario que vertebró por tanto tiempo la trayecto-
ria argentina?47

La información que nos brindan quienes exploran, como lo hace Rodrigo Zarazaga, qué 
ocurre en el universo de los estratos más bajos de la población, es preocupante: se ha roto allí 
la cadena cultural que ligaba una generación con otra y transmitía a través de ella la expectativa 
de una mejor vida para cada uno y su familia.48 Luego de años de sobrevivir a la vera del ca-
mino, no hay entre ellos una memoria fresca de la experiencia de progreso. En su lugar, y bajo 
el asedio de falta de trabajo, la droga, la violencia, se percibe una sensación de abandono y 
desprotección. Y junto con ella, la pérdida de confianza en la dimensión colectiva del impulso 
igualitario. 

Al evocar el inquietante panorama que tenemos por delante, no lo he hecho para anunciar 
el eclipse de lo que llamé el impulso igualitario. Creo que este no ha desaparecido del todo, 
solo que ya no mueve voluntades ni despierta sueños como lo hacía antes, para manifestarse a 
veces como iracundo inconformismo. He hablado de él para recordarnos que, más allá de los 
antagonismos políticos que nos son tan familiares, fue un motor principal de nuestra historia. 
Es bueno tenerlo presente como recurso ideal en momentos en que nos internamos por territo-
rios inhóspitos, al son de convocatorias desde las alturas que llaman a romper filas y alientan a 
cada cual a rebuscárselas por su cuenta.

Post scriptum

Suele decirse que los historiadores tienen un sesgo cognitivo: siempre están alertas para detec-
tar continuidades en los procesos históricos. Comparto esa postura y, así, recorriendo la histo-
ria social del país, he divisado un hilo conductor que vertebró las distintas estaciones de su 
trayectoria: la pasión por la igualdad. Ocurre que el oficio de historiador tiene, además, un 
método que es su marca registrada: la búsqueda de los matices, la exploración de las excepcio-

47 Gabriel Kessler, “Un fantasma recorre nuestra sociedad. El impulso igualitario en la obra de Juan Carlos Torre”, 
en S. Pereyra, C. Smulovitz y M. Armelino, Por qué leer a Juan Carlos Torre, Buenos Aires, Edhasa, 2024, pp. 245-
246.
48 Véase Daniel Hernández y Rodrigo Zarazaga, La narrativa rota del ascenso social, documento de trabajo Cias-
Fundar, 2025, https://fund.ar/publicacion/la-narrativa-rota-del-ascenso-social/.



164      Prismas, Nº 29, 2025

nes dentro de la trama de los fenómenos del pasado. Es aquí que tomo distancia y me pongo en 
guardia desde una perspectiva sociológica atenta a las tendencias de largo plazo. Llevada a un 
extremo, la sensibilidad a los matices y excepciones tiene un costo analítico: la pérdida de la 
visibilidad de esas tendencias cuando son eclipsadas por versiones que buscan en sus detalles 
ser más fidedignas a la realidad histórica. 

A propósito de matices y excepciones y yendo al argumento de este ensayo, reconozco 
que la consigna “Naides es más que naides” pudo no haber sido escuchada por muchos años 
en Corrientes ni tampoco en Tucumán. Pero me basta haber constatado que fue eficaz entre una 
mayoría de argentinos radicados en el centro neurálgico del país, abriendo allí las compuertas 
a un trato social más horizontal. Esa habría de ser la plataforma de lanzamiento de una socia-
bilidad de corte más igualitario que progresivamente conquistó nuevas parcelas del territorio 
nacional, porque tuvo un efecto de demostración: a la vista de sus resultados —el primero: el 
reconocimiento de su dignidad como personas— más y más argentinos fueron ganados por la 
aspiración a ser y a sentirse iguales. Con el paso de los años, la vida política y las comunica-
ciones irían haciendo efectivas esas expectativas y, al hacerlo, recortaron los alcances de los 
nichos sociales donde se cultivaban las jerarquías y premiaba la deferencia.

La onda expansiva del nuevo trato social se hizo sentir ejemplarmente en el ámbito tan 
sensible de la interacción social como es la relación con las personas que prestan servicios 
personales. Para reconocer su impacto convoco al gran historiador José Luis Romero, pero lo 
hago en su condición de habitué de los bares porteños. Entrevistado por Félix Luna en 1975, 
Romero recordó: 

Mi adolescencia y juventud ha transcurrido en una época en que se tuteaba al mozo. Yo lo he 
hecho. Era algo negativo. Cuando pienso ahora en eso me parece horrible. Pero era normal. 
Se lo he visto hacer a mi padre, a mis amigos. Después descubrimos que no se podía hacer. Y 
creo que hemos ganado mucho. ¿Quién llama ahora al mozo tocando las palmas, golpeando 
las manos como se hacía hace 20 o 30 años? ¡Se acabó! Uno espera respetuosamente que él 
lo mire ¿no es cierto? Ese sentimiento de la dignidad ha crecido de una manera notable, yo le 
diría que es una de las cosas por las cuales creo que este país va a andar.49

Dos son los comentarios que me suscitan estas observaciones desde la mesa de un bar porteño. 
El primero y más cercano sirve para poner en contexto la anécdota con la que empecé estas 
páginas y dar cuenta de mi perplejidad en el mostrador del aeropuerto de Lima, donde quien 
me servía un café no me miraba a los ojos. Viniendo de una ciudad en donde al mozo del bar 
generalmente se lo trataba con respeto, como si fuera un igual, diría nuestro gran historiador, 
el breve encuentro en la escala técnica del vuelo en avión fue para mí todo un shock cultural.

El segundo comentario está en línea con la temática de estas páginas; estoy aludiendo a 
la relación que, en el final de la cita, se establece entre el sentimiento de dignidad personal que 
se observa en los argentinos y la promesa de un futuro mejor para el país. Así formulada, esta 
tesis nos introduce en los dominios de las tendencias de largo plazo. Y una vez allí nos coloca 
frente a una constatación, la sociedad argentina ha sido impiadosa con el anhelo del profesor 

49 Félix Luna, Conversaciones con José Luis Romero. Sobre una Argentina con historia, política y democracia, Bue-
nos Aires, Timerman Editores, 1976, p. 160.



Prismas, Nº 29, 2025      165

Romero: el sentimiento de dignidad personal se ha encogido en muchos de los que habitan los 
barrios populares de las periferias urbanas; la promesa de un futuro mejor para el país está hoy 
en dificultades ante la ofensiva de una muy persistente sensación de decadencia. Pareciera que 
los dos pilares del laboratorio histórico en el que se fraguó por largos años la singularidad ar-
gentina —una idiosincrasia democrática y una contextura social móvil— hubieran experimen-
tado un deterioro sin remedio. 

Llegado hasta aquí, y antes de hacer mío por completo este escenario sombrío, bajo la 
guardia y retomo a mi vez la afición del historiador por buscar matices y encontrar excepcio-
nes. A mi juicio, en Argentina suceden más cosas que las que deja entrever la sombra omnipre-
sente de la regresión social. Para advertirlo hay que dirigir la atención al que fuera por largos 
años el destino ideal del impulso igualitario, el mundo de las clases medias.

Por el lugar emblemático que ocupa, ese vasto y heterogéneo universo y sus vicisitudes 
ha servido de termómetro para auscultar las perspectivas de la sociedad. Cuando se repasa la 
prensa de los últimos años hay un hecho que llama la atención: la frecuencia con que, en sin-
tonía con un ominoso clima de época, se anuncia el fin de las clases medias, como si estas se 
comportaran como un ave fénix, que resurge de sus cenizas para volver a caer en ellas una y 
otra vez, en una agonía que se prolonga en el tiempo. 

Con independencia de los hechos que lo respaldan, este relato, sin embargo, tiene un 
defecto: no hace justicia a las novedades con las que periódicamente las clases medias nos 
sorprenden y ponen así de manifiesto que las apuestas culturales, las inversiones económicas y 
las luchas cívicas realizadas en su seno en el pasado todavía rinden frutos. Me refiero a las 
iniciativas lanzadas desde sus filas y en toda la geografía del país que ensanchan las fronteras 
en el campo de la innovación tecnológica, en el ámbito de la creatividad cultural, en la bús-
queda de nuevos derechos. Estas iniciativas introducen matices y marcan excepciones en las 
tendencias de largo plazo. Y como tales, nos ofrecen una atalaya para vislumbrar desde allí con 
menos melancolía y desazón el futuro incierto de Argentina. o




